Das Leiden und die Frage nach Gott
und den Menschen

Wolfgang Gleixner, Hildesheim

Die ,Theologie der Gesellschaft* gilt nicht als Zentrum theologischer Re-
flexion. Im Gegenteil. Man sagt: sie sei eine jener modischen ,Genitiv-
Theologien‘, die kommen und gehen. Tatsichlich ist die Theologie des
sozialen Feldes eine Randwissenschaft. Eine Randwissenschaft aber, die
die eigentlich beunruhigenden Fragen stellt. Eine solche Theologie sucht
den Zugang zu den theologischen Fragen iiber die gesellschaftlichen, die
sozialen Felder.

Sie nimmt die sozialen, gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Struk-
turen ernst. Eine Theologie der Gesellschaft nimmt ernst, daB ,,das Arger-
nis und die VerheiBBung des christlichen Heils“ 6ffentlich sind. ,,Diese
Offentlichkeit kann nicht mehr zuriickgenommen, aufgelost oder be-
schwichtigt werden.“! Hierher gehort auch die Frage nach dem Sinn des
Leidens.

Eine Frage ohne Antwort

Dieses Thema braucht das ,gemeinsame‘ Nachdenken. Ein ,Miteinander-
einlassen® darauf. Nicht nur intellektuell. Fragen wir so (wie wir die
Frage in der Gesellschaft vorfinden): ,Warum 148t Gott uns leiden‘?
Noch schirfer: Kann an Gott geglaubt werden angesichts der Leiden in
der Welt? (Um keine falschen Erwartungen aufkommen zu lassen: Wir
konnen immer nur versuchen, uns diesem Thema ,anzunidhern‘. Ein
,grindliches’ Beantworten mufB3 scheitern. Das wurde in der Geistes-
geschichte oft genug vorgefiihrt.)

Das erste sollte sein: die Frage iiberhaupt auszuhalten; oder auch: sich
der Schwere, der Bedeutung dieser Frage zu vergewissern. Ist so zu fragen
Uiberhaupt erlaubt? Es befillt einen beinahe eine gewisse Scheu. Stellen
wir dadurch nicht Gott selbst in (die) Frage? Wenn wir uns auf die Radi-
kalitit, die existentielle Schwere dieser Frage einlassen, dann wird viel-
leicht klar, daB3 wir nicht Gott, sondern unser Gottesbild in Frage stellen.

! Z.B. Metz: Friede und Gerechtigkeit. Uberlegungen zu einer politischen Theologie, in:
Civitas, Sechster Band, 1967, {0.



Das Leiden 203

Vielleicht gewinnen wir durch diese radikale Frage ein tieferes Gottesver-
standnis. Nicht nur das, sondern diese Frage konnte auch der Schliissel
fiir tieferes ,Selbstverstindnis‘ werden. Auch die Sicht auf den Menschen,
auf die Gesellschaft selbst verindert sich mit (durch) diese(r) Frage. Ei-
ner Frage, die — im strengen wissenschaftlichen Sinn keine Anrwort hat.

Leid und Befreiung von Leid als Menschheitsthemen

An Gott glauben ,angesichts* des Leides in der Welt? Diese Frage ist
nicht neu. Sie ist nicht etwa eine Frage, die sich erst mit den Nazi-Verbre-
chen gestellt hitte. Oft wurde sie so formuliert: ,Kann nach Auschwitz
noch an einen guren Gott geglaubt werden?*

Natiirlich stellt sich diese Frage angesichts der grausamen Ermordung
mehrerer Millionen unschuldiger Menschen besonders eindringlich.
Aber eben nicht erst seit diesem Ereignis. Bekannt sind die Fragen des
Philosophen Leibniz. Leid, Verzweifeln am Leiden begleitet den Men-
schen (die Menschheit) durch die gesamte Geschichte. Nie scheint der
Mensch frei von Leid gewesen zu sein. Gleichzeitig verbunden damit: die
Sehnsucht nach einer Befreiung, Erlésung von Leid. Und noch etwas Be-
merkenswertes: Leid, Leiden erschien dem Menschen offensichtlich nie
als selbstverstindlich; er hielt es fiir erklirungsbediirftig. Denken wir
z.B. an die ,Biichse der Pandora‘.?

An dieser Stelle sei auf eine Form des Leidens aufmerksam gemacht,
die fiir unsere Fragen eine zunehmende Rolle spielt: die heute so verbrei-
tete Angst, Verzweiflung, Hoffnungslosigkeit. Das verdichtet sich ndm-
lich zu einer ,Farbe‘, einer Stimmung, die die Gesellschaften des Westens
seit dem 19. Jahrhundert deutlich prigt. Diese ,Stimmung’, diese ,Far-
bung® wird zur Frage nach Gott; nach der Existenz Gottes; ob Gott die
Welt verlassen habe (M. Heidegger); Ich warne davor, diese Form der
Verzweiflung nicht ernst zu nehmen, etwa zu sagen:

,Was bedeutet schon, angesichts der wirklichen Not, dieses ,individu-
elle’ Leidensgefiihl?

2 Die griechische Mythologie erzahlt: Zeus habe nach dem Feuerraub des Prometheus an-
geordnet, der ,Gotterschmied* Hephaistos solle eine schone Frau bilden zum Unheil der
Menschen. Zeus gab dieser Fran eine Biichse mit, die Elend und Ubel enthielt. ,,Und Zeus
_ so erzihlt Hesiod - Zeus, der sehend weiB3, daB die Menschen sich am Weibe ergdtzen
und ihr eigenes Ungliick lieben, lacht auf.* Hier wird iibrigens der Unterschied zum christ-
lichen Gottesbild (der giitige Valer) trennscharf. ,,Es gibt in den orientalischen Religionen
ein morderisch-tddliches Lachen der Gottheit®, in: Karl Kerenyi: Antike Religion. Wiesba-
den 1978, 138, 139.



Wolfgang Gleixner 204

Der abendlidndische Mensch und sein christliches Gottesbild

Aber: was treibt den abendlindischen Menschen dazu, angesichts der Lei-
den in der Welt an Gott zu zweifeln? Das ist nicht so selbstverstindlich,
wie es der nachchristlichen Gesellschaft erscheinen mag. Werfen wir ei-
nen Blick in das AT, z. B. auf die bekannte Gestalt, die sprichwortlich fiir
Leiden und Dulden ist: Hiob. Leiden, Ungliick, Schmerz lassen (unter
Umstdnden) mit Gott hadern, fithren hier aber nicht zu seiner Leugnung.

Die Frage Hiobs, ,warum 1Bt Gott das zu?, verschirft sich in der Neu-
zeit zu: ,Kann es angesichts der Leiden, der sinnlosen Leiden (das ist ent-
scheidend), iiberhaupt einen Gott geben‘? Manche Philosophen formu-
lieren das so, entweder: Gott ist nicht allméichtig (er kann das Leiden,
auch die Ungerechtigkeiten nicht verhindern, oder: Gott ist allmichtig er
konnte das Leiden verhindern, also ist er grausam; gegeniiber den Men-
schen gleichgiiltig. Oder: es gibt keinen Gott (alles ist ,blinder* Zufall).

Solche Behauptungen sind mit unserer Gottesvorstellung unvereinbar.
Und hier sind wir an einem entscheidenden Punkt, namlich dem christli-
chen Gottesbild. Nicht jede Gottesvorstellung sieht sich angesichts des
Leidens (der Zerstorung, der Ungerechtigkeiten) herausgefordert oder
kommt vielleicht sogar ins Wanken. Die Religionsgeschichte kennt etwa
die grausamen Gétter, die gleichgiiltig oder ohnmichtig sind. Aber un-
sere christliche Vorstellung ist unvergleichlich. Wir miissen deshalb die
Ausgangsfrage so zuspitzen: Wie ist unser Gottesbild vom guten und all-
mdchtigen Vater mit dem (so scheint es uns) sinnlosen Leiden der Welt
vereinbar? Wir diirfen dieser Frage (gerade heute in der nachchristlichen
Gesellschaft) nicht ausweichen; wir diirfen uns die Beantwortung nicht
zu einfach machen. Also: Wir miissen wir die Frage aus-halten.

Erklarungsmodelle

Die Frage aushalten, schon weil die weitverbreiteten Erklirungsmodelle
(Deutungsversuche) die Menschen heute nur noch schwer iiberzeugen.
Etwa wenn gesagt wird, das Leid erscheine zwar auf der Ebene des ,Hier"
und Jetzt* sinnlos; konne hier nicht verstanden, nicht gedeutet werden;
sperre sich jeder ,menschlichen‘ Sinngebung. Gott aber habe damit etwas
vor. Oder: Leid habe die ,Funktion®, eine durch Schuld in Unordnung ge-
ratene Welt wieder in die Ordnung zu bringen. (Dieser Gedanke findet
sich in den verschiedensten Religionen, Kulturen: hierher gehort etwa
der Karma-Gedanke; auch der Satz des Anaximander hat hier seinen,



Das Leiden 205

letzten, Ort.? Oder — so Thomas Morus — Leid als stetige Erinnerung, daf3
hier nicht unsere bleibende Stitte ist. Die Welt sei ,,Tal der Arbeit und
Miihe, der Trinen und des Elends*“.* Er meint, darin wiirden alle Heiligen
iibereinstimmen, auch die Heilige Schrift sei voll davon ,,und unsere Er-
fahrung fiihrt es uns vor Augen, daB wir in diese Elendswelt nicht gekom-
men sind, um hier zu bleiben, und auch nicht wie Paulus sagt, hier eine
bleibende Stitte haben, sondern die kiinftige suchen wir“. Fatal sei es
nur, wenn der Mensch auf dieser Welt nach ,,Ruhe und Behaglichkeit,
nach Spiel, Vergniigen, Wohlergehen und Gliuck” Ausschau halten
wiirde. ,,Denn, die so handeln, gleichen einem nirrischen Burschen, der
auf dem Weg zu seinem eigenen Heim ist, wo ihn Wohlstand erwartet.
Aber fiir die Freuden eines Zapfjungen wird er in einem Wirtshaus am
Weg Stallknecht, stirbt im Stalle und kommt nie nach Hause®.

Warum fillt es schwer, diese Antworten ,gelten® zu lassen, hinzuneh-
men? Ob wir darauf aufmerken oder nicht, wir denken in ,naturwissen-
schaftlichen‘ (auch: ,empirischen‘) Kategorien. Die Antwort, die auf ei-
nen Sinn in einer héheren Ordnung verweist, erscheint dem Gegenwarts-
denken wie eine ,Immunisierungsstrategie’.

Die zweite mégliche Antwort gilt als metaphysisch verstiegen. Die Ge-
genwart tut sich mit den zugrundeliegenden Begriffen ,,Schuld®, ,,Sithne*
(noch dazu als Form einer Kollektivschuld; Generationen iibergreifen-
den Siihne) schwer. Und die Antworten von Thomas Morus? Sie haben
sicher etwas fiir sich. Aber bedenklich erscheint, dal damit Leid, Un-
gliick, Unrecht, Unterdriickung festgeschrieben, ja als (fiir den Einzel-
menschen) wertvoll behauptet werden kann. Vielleicht will uns ja tiber-
haupt die Frage ,nach dem (einen) Sinn des Leidens® nicht recht einleuch-
ten. Leiden erscheint uns von vornherein sinnlos; ja: sinnwidrig zu sein.

Bleiben wir noch etwas bei der Frage: warum es uns so schwerfillt,
,Leid* hinzunehmen; Leid uns so emport; uns sogar zweifeln 146t an ei-
nem (guten) Gott. Sicher sind wir sensibel, wacher geworden. Nicht nur
gegeniiber unserem eigenen Leid; auch gegeniiber dem Leid der anderen.
Das ist zu begriilen.

Aber ich glaube, da ist noch ein anderer (auf den ersten Blick verborge-
ner) Grund. Betrachten wir die neuzeitliche Gesellschaft, ihr Selbstver-
stindnis. Eine ihrer Leitlinien scheint zu lauten: ,,alles vorrational oder
irrational Vorgegebene in menschlichen Situationen, insbesondere, so-

3 Anaximander, geb. 610 v. Chr. ,,Woraus aber das Werden den seienden Dingen ist, in das
hinein geschieht auch ihr Vergehen nach der Schuldigkeit; denn sie zahlen ¢ines dem an-
deren gerechte Strafe und BuBe fiir ihre Ungerechtigkeit nach der Zeit Anordnung.* Vgl.
W. Kranz: Die griechische Philosophie. Birsfeld-Basel (0.].), 31.

4 Th. Morus: Trost im Leid. Miinchen 1951, 51f.



Wolfgang Gleixner 206

weit es aus vordynamischen Epochen in bezug auf geistige oder soziale
Strukturen in unsere Zeit hineinragt, zu liquidieren zugunsten der ratio-
nalen Gestaltung durch Planung.*’

Leiden, das plotzliche Einbrechen des Leides, der Not, stellen sich
auch als Grenzen menschlicher Planung, Gestaltung dar. Als etwas, das
sich (in jeder Beziehung) der Ratio, der Vernunft entzieht. So gedeutet
wire die Emporung wider das Leid eine Emp6rung wider die Grenzen
menschlicher Planung, menschlicher Verfiigbarkeit, menschlicher Macht.

Leiden und sinnloses Leiden

Fassen wir den Begriff ,Leiden” etwas deutlicher. Genaugenommen
macht ndmlich nicht jedes Leiden die Rede von Gott (wortwértlich)
,schwer‘. Nicht jedes Leiden erscheint sinnlos. Es gibt Formen von Leid,
die den Menschen reifen lassen; ihn zum Menschsein fiihren; dem Men-
schen seine ,Schwere* zuriickgeben; oder so auch das Mensch-sein spii-
ren lassen (dhnlich wie Freude und Lust). ,,Eine Welt, in der kein Platz fiir
Leiden und Leid, sogar fiir tiefen Kummer wire, wird eher als unmensch-
lich erfahren werden als eine Roboterwelt, sogar als eine unwirkliche
Welt. Nicht zu Unrecht spricht die Menschheit in fast allen Sprachen von
der ,Schule des Leidens‘. GroBartige Dinge werden in unserer Menschen-
welt offensichtlich nur im Leid geboren.“® Achten wir in diesem Zusam-
menhang einmal auf folgendes. Leiden als menschliche Heraus-Forde-
rung begreifen erfordert: Leiden wahrzunehmen; sich dem Leiden (in al-
ler Harte bis hin zur Sinnlosigkeit) stellen. Gerade das aber wird zuneh-
mend vermieden. Etwa auch durch die immer mehr um sich greifende
,Sucht’ nach ,happy pills‘. Leid und Schuld ~ so Werner Schéllgen schon
1961 — wiirden durch ,,chemische Kiinste* aus der Seele getilgt.’

Aber es gibt andere Formen von Leid, wie Karl Rahner einmal beson-
ders eindringlich formulierte: Es gebe Leid, ,,das bei allem guten Willen,
es human und christlich zu bestehen, zerstorerisch wirkt, den Menschen
einfach iiberfordert, seinen Charakter verbiegt und beschidigt, ihn nur
noch mit der primitivsten Daseinsnot beschiftigt sein 14B3t, ihn dumm
oder bose macht. Man kénnte beinahe verzweifelt sagen: Leid als Mittel

S R. F. Behrendt: Lebensformen und Wertsysteme in der Industriegesellschaft als Frage der
Sozialethik, in: Das Humanum und die christliche Sozialethik. Hrsg. A. Rauscher. Koln
1970, 53f.

¢ E. Schillebeeckx: Menschliche Erfahrung und Leiden, in: Erfahrung aus dem Glauben.
Freiburg 1984, 67.

7 W. Schollgen: Konkrete Ethik, Diisseldorf 1961, 143,



Das Leiden 207

der menschlichen und christlichen Reifung k6nne sich nur die schone
Seele leisten, die, fern von eigentlicher Not, introvertiert eine solche See-
lenkosmetik betreiben konne.“®

Dieses libermiBige Leiden scheint uns ratlos zu machen. Nicht nur im
Hinblick auf Gott. Auch im Hinblick auf den Menschen selbst. Nicht nur
das Gottesbild steht zur Diskussion, sondern auch das Menschen-Bild
selbst. Oft ist es doch der Mensch, der anderen Menschen, anderen Men-
schengruppen Leid zufiigt. Zu was der Mensch hier fahig® ist, zeigt die
Geschichte bis in unsere Tage hinein. Diese ,dunklen‘ (empd&renden) Sei-
ten des Menschen (des Mensch-sein?) diirfen (kdnnen) nicht wegerklirt
werden. Schuld, Siinde kennzeichnen eine menschliche Wirklichkeit.

Das Leiden als Erkenntnis-Mittel

Aber ist es wirklich ,nur* das Leid, die Ungerechtigkeit, die am christli-
chen Gottbild ,zweifeln® 14Bt? Kénnte hier nicht Ursache mit Wirkung
verwechselt werden? Es ist doch so: Die biirgerliche Moderne, der
Mensch, der durch diese Moderne (ob er darum weil3 oder nicht) gepragt
ist, hat liberhaupt (und unabhéngig von der Theodizee-Frage) Schwierig-
keiten mit dem Glauben an Gott. Er scheint zu meinen: Gott habe in die-
ser Welt und Gesellschaft keine ,Funktion‘ mehr.

Leid, Ungerechtigkeit, Schicksalsschldge gelten dann nur noch als Be-
statigung des bereits vermeintlich GewuBten. Das iibergroBe Leiden kon-
frontiert uns also nicht nur mit unserem Gottesbild. Es stellt uns auch vor
das (Spiegel)-Bild des Menschen der Moderne, seiner Gesellschaft, sei-
ner Errungenschaften. Oder so: die Unverfiigbarkeit des Leidens zerstort
den Allmachtswahn des Menschen und manifestiert ein Stiick kollektiven
GréBenwahns der Menschheit. Leiden wird sozusagen Erkenntnis-Mit-
tel. Dann muB die berithmte griechische Aufforderung: ,Erkenne Dich
selbst® verstanden werden als: ,Erkenne, dal Du nur ein Mensch bist’.
DaB Du - trotz Deiner Errungenschaften, Deines Wissens, Deines Kén-
nens, Deiner Wissenschaften — zerbrechlich bist (Dein Kérper, Deine
Psyche). Zusammenfassend kénnte man sagen: Leiden konfrontiert mit
Grenze. Leiden macht (im wahren Wortsinn) menschlich.

Es ist also so, daBl uns das Leiden nicht nur mit unserem Gottesbild
konfrontiert, sondern uns iiberhaupt vor die Gottesfrage zwingt. Die
Frage nach Gott bricht mit dem Leiden radikal in unsere Welt ein - in un-
sere Welt, die seit Jahrhunderten bemiiht ist, ,Gott auszuklammern‘.

8 K. Rahner: Schriften zur Theologie 14. Ziirich, 1980, 460.





