
Das Leiden und die Frage nach Gott 
und den Menschen 

Wolfgang Gleixner, Hildesheim 

Die ,Theologie der Gesellschaft' gilt nicht als Zentrum theologischer Re- 
flexion. Im Gegenteil. Man sagt: sie sei eine jener modischen Genitiv- 
Theologien', die kommen und gehen. Tatsächlich ist die Theologie des 
sozialen Feldes eine Randwissenschaft. Eine Randwissenschaft aber, die 
die eigentlich beunruhigenden Fragen stellt. Eine solche Theologie sucht 
den Zugang zu den theologischen Fragen über die gesellschaftlichen, die 
sozialen Felder. 

Sie nimmt die sozialen, gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Struk- 
turen ernst. Eine Theologie der Gesellschaft nimmt ernst, daß •das Ärger- 
nis und die Verheißung des christlichen Heils" öffentlich sind. •Diese 
Öffentlichkeit kann nicht mehr zurückgenommen, aufgelöst oder be- 
schwichtigt werden."1 Hierher gehört auch die Frage nach dem Sinn des 
Leidens. 

Eine Frage ohne Antwort 

Dieses Thema braucht das gemeinsame' Nachdenken. Ein ,Miteinander- 
einlassen' darauf. Nicht nur intellektuell. Fragen wir so (wie wir die 
Frage in der Gesellschaft vorfinden): ,Warum läßt Gott uns leiden'? 
Noch schärfer: Kann an Gott geglaubt werden angesichts der Leiden in 
der Welt? (Um keine falschen Erwartungen aufkommen zu lassen: Wir 
können immer nur versuchen, uns diesem Thema ,anzunähern'. Ein 
gründliches' Beantworten muß scheitern. Das wurde in der Geistes- 
geschichte oft genug vorgeführt.) 

Das erste sollte sein: die Frage überhaupt auszuhalten; oder auch: sich 
der Schwere, der Bedeutung dieser Frage zu vergewissern. Ist so zu fragen 
überhaupt erlaubt? Es befällt einen beinahe eine gewisse Scheu. Stellen 
wir dadurch nicht Gott selbst in (die) Frage? Wenn wir uns auf die Radi- 
kalität, die existentielle Schwere dieser Frage einlassen, dann wird viel- 
leicht klar, daß wir nicht Gott, sondern unser Gottesbild in Frage stellen. 

1 Z.B. Metz: Friede und Gerechtigkeit. Überlegungen zu einer politischen Theologie, in: 
Civitas, Sechster Band, 1967, fO. 



Das Leiden 203 

Vielleicht gewinnen wir durch diese radikale Frage ein tieferes Gottesver- 
ständnis. Nicht nur das, sondern diese Frage könnte auch der Schlüssel 
für tieferes ,Selbstverständnis' werden. Auch die Sicht auf den Menschen, 
auf die Gesellschaft selbst verändert sich mit (durch) diese(r) Frage. Ei- 
ner Frage, die - im strengen wissenschaftlichen Sinn keine Antwort hat. 

Leid und Befreiung von Leid als Menschheitsthemen 

An Gott glauben ,angesichts' des Leides in der Welt? Diese Frage ist 
nicht neu. Sie ist nicht etwa eine Frage, die sich erst mit den Nazi-Verbre- 
chen gestellt hätte. Oft wurde sie so formuliert: ,Kann nach Auschwitz 
noch an einen guten Gott geglaubt werden?' 

Natürlich stellt sich diese Frage angesichts der grausamen Ermordung 
mehrerer Millionen unschuldiger Menschen besonders eindringlich. 
Aber eben nicht erst seit diesem Ereignis. Bekannt sind die Fragen des 
Philosophen Leibniz. Leid, Verzweifeln am Leiden begleitet den Men- 
schen (die Menschheit) durch die gesamte Geschichte. Nie scheint der 
Mensch frei von Leid gewesen zu sein. Gleichzeitig verbunden damit: die 
Sehnsucht nach einer Befreiung, Erlösung von Leid. Und noch etwas Be- 
merkenswertes : Leid, Leiden erschien dem Menschen offensichtlich nie 
als selbstverständlich; er hielt es für erklärungsbedürftig. Denken wir 
z.B. an die ,Büchse der Pandora'.2 

An dieser Stelle sei auf eine Form des Leidens aufmerksam gemacht, 
die für unsere Fragen eine zunehmende Rolle spielt: die heute so verbrei- 
tete Angst, Verzweiflung, Hoffnungslosigkeit. Das verdichtet sich näm- 
lich zu einer ,Farbe', einer Stimmung, die die Gesellschaften des Westens 
seit dem 19. Jahrhundert deutlich prägt. Diese ,Stimmung', diese Fär- 
bung' wird zur Frage nach Gott; nach der Existenz Gottes; ob Gott die 
Welt verlassen habe (M. Heidegger); Ich warne davor, diese Form der 
Verzweiflung nicht ernst zu nehmen, etwa zu sagen: 

,Was bedeutet schon, angesichts der wirklichen Not, dieses individu- 
elle' Leidensgefühl? 

2 Die griechische Mythologie erzählt: Zeus habe nach dem Feuerraub des Prometheus an- 
geordnet, der ,Götterschmied' Hephaistos solle eine schöne Frau bilden zum Unheil der 
Menschen. Zeus gab dieser Frau eine Büchse mit, die Elend und Übel enthielt. •Und Zeus 
- so erzählt Hesiod - Zeus, der sehend weiß, daß die Menschen sich am Weibe ergötzen 
und ihr eigenes Unglück lieben, lacht auf." Hier wird übrigens der Unterschied zum christ- 
lichen Gottesbild (der gütige Vater) trennscharf. •Es gibt in den orientalischen Religionen 
ein mörderisch-tödliches Lachen der Gottheit", in: Karl Kerenyi: Antike Religion. Wiesba- 
den 1978, 138, 139. 



Wolfgang Gleixner 204 

Der abendländische Mensch und sein christliches Gottesbild 

Aber: was treibt den abendländischen Menschen dazu, angesichts der Lei- 
den in der Welt an Gott zu zweifeln? Das ist nicht so selbstverständlich, 
wie es der nachchristlichen Gesellschaft erscheinen mag. Werfen wir ei- 
nen Blick in das AT, z. B. auf die bekannte Gestalt, die sprichwörtlich für 
Leiden und Dulden ist: Hiob. Leiden, Unglück, Schmerz lassen (unter 
Umständen) mit Gott hadern, führen hier aber nicht zu seiner Leugnung. 

Die Frage Hiobs, ,warum läßt Gott das zu?', verschärft sich in der Neu- 
zeit zu: ,Kann es angesichts der Leiden, der sinnlosen Leiden (das ist ent- 
scheidend), überhaupt einen Gott geben'? Manche Philosophen formu- 
lieren das so, entweder: Gott ist nicht allmächtig (er kann das Leiden, 
auch die Ungerechtigkeiten nicht verhindern, oder: Gott ist allmächtig er 
könnte das Leiden verhindern, also ist er grausam; gegenüber den Men- 
schen gleichgültig. Oder: es gibt keinen Gott (alles ist ,blinder' Zufall). 

Solche Behauptungen sind mit unserer Gottesvorstellung unvereinbar. 
Und hier sind wir an einem entscheidenden Punkt, nämlich dem christli- 
chen Gottesbild. Nicht jede Gottesvorstellung sieht sich angesichts des 
Leidens (der Zerstörung, der Ungerechtigkeiten) herausgefordert oder 
kommt vielleicht sogar ins Wanken. Die Religionsgeschichte kennt etwa 
die grausamen Götter, die gleichgültig oder ohnmächtig sind. Aber un- 
sere christliche Vorstellung ist unvergleichlich. Wir müssen deshalb die 
Ausgangsfrage so zuspitzen: Wie ist unser Gottesbild vom guten und all- 
mächtigen Vater mit dem (so scheint es uns) sinnlosen Leiden der Welt 
vereinbar? Wir dürfen dieser Frage (gerade heute in der nachchristlichen 
Gesellschaft) nicht ausweichen; wir dürfen uns die Beantwortung nicht 
zu einfach machen. Also: Wir müssen wir die Frage aus-halten. 

Erklärungsmödelle 

Die Frage aushalten, schon weil die weitverbreiteten Erklärungsmodelle 
(Deutungsversuche) die Menschen heute nur noch schwer überzeugen. 
Etwa wenn gesagt wird, das Leid erscheine zwar auf der Ebene des ,Hier' 
und ,Jetzt' sinnlos; könne hier nicht verstanden, nicht gedeutet werden; 
sperre sich jeder ,menschlichen' Sinngebung. Gott aber habe damit etwas 
vor. Oder: Leid habe die ,Funktion', eine durch Schuld in Unordnung ge- 
ratene Welt wieder in die Ordnung zu bringen. (Dieser Gedanke findet 
sich in den verschiedensten Religionen, Kulturen: hierher gehört etwa 
der Karma-Gedanke; auch der Satz des Anaximander hat hier seinen, 



Das Leiden 205 

letzten, Ort.3 Oder - so Thomas Morus - Leid als stetige Erinnerung, daß 
hier nicht unsere bleibende Stätte ist. Die Welt sei •Tal der Arbeit und 
Mühe, der Tränen und des Elends".4 Er meint, darin würden alle Heiligen 
übereinstimmen, auch die Heilige Schrift sei voll davon •und unsere Er- 
fahrung führt es uns vor Augen, daß wir in diese Elendswelt nicht gekom- 
men sind, um hier zu bleiben, und auch nicht wie Paulus sagt, hier eine 
bleibende Stätte haben, sondern die künftige suchen wir". Fatal sei es 
nur, wenn der Mensch auf dieser Welt nach •Ruhe und Behaglichkeit, 
nach Spiel, Vergnügen, Wohlergehen und Glück" Ausschau halten 
würde. •Denn, die so handeln, gleichen einem närrischen Burschen, der 
auf dem Weg zu seinem eigenen Heim ist, wo ihn Wohlstand erwartet. 
Aber für die Freuden eines Zapfjungen wird er in einem Wirtshaus am 
Weg Stallknecht, stirbt im Stalle und kommt nie nach Hause". 

Warum fällt es schwer, diese Antworten ,gelten' zu lassen, hinzuneh- 
men? Ob wir darauf aufmerken oder nicht, wir denken in »naturwissen- 
schaftlichen' (auch: ,empirischen') Kategorien. Die Antwort, die auf ei- 
nen Sinn in einer höheren Ordnung verweist, erscheint dem Gegenwarts- 
denken wie eine ,Immunisierungsstrategie'. 

Die zweite mögliche Antwort gilt als metaphysisch verstiegen. Die Ge- 
genwart tut sich mit den zugrundeliegenden Begriffen •Schuld", •Sühne" 
(noch dazu als Form einer Kollektivschuld; Generationen übergreifen- 
den Sühne) schwer. Und die Antworten von Thomas Morus? Sie haben 
sicher etwas für sich. Aber bedenklich erscheint, daß damit Leid, Un- 
glück, Unrecht, Unterdrückung festgeschrieben, ja als (für den Einzel- 
menschen) wertvoll behauptet werden kann. Vielleicht will uns ja über- 
haupt die Frage ,nach dem (einen) Sinn des Leidens' nicht recht einleuch- 
ten. Leiden erscheint uns von vornherein sinnlos; ja: sinnwidrig zu sein. 

Bleiben wir noch etwas bei der Frage: warum es uns so schwerfällt, 
,Leid' hinzunehmen; Leid uns so empört; uns sogar zweifeln läßt an ei- 
nem (guten) Gott. Sicher sind wir sensibel, wacher geworden. Nicht nur 
gegenüber unserem eigenen Leid; auch gegenüber dem Leid der anderen. 
Das ist zu begrüßen. 

Aber ich glaube, da ist noch ein anderer (auf den ersten Blick verborge- 
ner) Grund. Betrachten wir die neuzeitliche Gesellschaft, ihr Selbstver- 
ständnis. Eine ihrer Leitlinien scheint zu lauten: •alles vorrational oder 
irrational Vorgegebene in menschlichen Situationen, insbesondere, so- 

3 Anaximander, geb. 610 v.Chr. •Woraus aber das Werden den seienden Dingen ist, in das 
hinein geschieht auch ihr Vergehen nach der Schuldigkeit; denn sie zahlen eines dem an- 
deren gerechte Strafe und Buße für ihre Ungerechtigkeit nach der Zeit Anordnung." Vgl. 
W. Kranz: Die griechische Philosophie. Birsfeld-Basel (o.J.), 31. 
4 Th. Morus: Trost im Leid. München 1951, 51 f. 



Wolfgang Gleixner 206 

weit es aus vordynamischen Epochen in bezug auf geistige oder soziale 
Strukturen in unsere Zeit hineinragt, zu liquidieren zugunsten der ratio- 
nalen Gestaltung durch Planung."5 

Leiden, das plötzliche Einbrechen des Leides, der Not, stellen sich 
auch als Grenzen menschlicher Planung, Gestaltung dar. Als etwas, das 
sich (in jeder Beziehung) der Ratio, der Vernunft entzieht. So gedeutet 
wäre die Empörung wider das Leid eine Empörung wider die Grenzen 
menschlicher Planung, menschlicher Verfügbarkeit, menschlicher Macht. 

Leiden und sinnloses Leiden 

Fassen wir den Begriff •Leiden" etwas deutlicher. Genaugenommen 
macht nämlich nicht jedes Leiden die Rede von Gott (wortwörtlich) 
,schwer'. Nicht jedes Leiden erscheint sinnlos. Es gibt Formen von Leid, 
die den Menschen reifen lassen; ihn zum Menschsein führen; dem Men- 
schen seine ,Schwere' zurückgeben; oder so auch das Mensch-sein spü- 
ren lassen (ähnlich wie Freude und Lust). •Eine Welt, in der kein Platz für 
Leiden und Leid, sogar für tiefen Kummer wäre, wird eher als unmensch- 
lich erfahren werden als eine Roboterwelt, sogar als eine unwirkliche 
Welt. Nicht zu Unrecht spricht die Menschheit in fast allen Sprachen von 
der,Schule des Leidens'. Großartige Dinge werden in unserer Menschen- 
welt offensichtlich nur im Leid geboren."6 Achten wir in diesem Zusam- 
menhang einmal auf folgendes. Leiden als menschliche Heraus-Forde- 
rung begreifen erfordert: Leiden wahrzunehmen; sich dem Leiden (in al- 
ler Härte bis hin zur Sinnlosigkeit) stellen. Gerade das aber wird zuneh- 
mend vermieden. Etwa auch durch die immer mehr um sich greifende 
,Sucht' nach ,happy pills'. Leid und Schuld - so Werner Schöllgen schon 
1961 - würden durch •chemische Künste" aus der Seele getilgt.7 

Aber es gibt andere Formen von Leid, wie Karl Rahner einmal beson- 
ders eindringlich formulierte: Es gebe Leid, •das bei allem guten Willen, 
es human und christlich zu bestehen, zerstörerisch wirkt, den Menschen 
einfach überfordert, seinen Charakter verbiegt und beschädigt, ihn nur 
noch mit der primitivsten Daseinsnot beschäftigt sein läßt, ihn dumm 
oder böse macht. Man könnte beinahe verzweifelt sagen: Leid als Mittel 

5 R. F. Behrendt: Lebensformen und Wertsysteme in der Industriegesellschaft als Frage der 
Sozialethik, in: Das Humanum und die christliche Sozialethik. Hrsg. A. Rauscher. Köln 
1970, 53 f. 
6 E. Schillebeeckx: Menschliche Erfahrung und Leiden, in: Erfahrung aus dem Glauben. 
Freiburg 1984, 67. 
7 W. Schöllgen: Konkrete Ethik, Düsseldorf 1961, 143. 



Das Leiden 207 

der menschlichen und christlichen Reifung könne sich nur die schöne 
Seele leisten, die, fern von eigentlicher Not, introvertiert eine solche See- 
lenkosmetik betreiben könne."8 

Dieses übermäßige Leiden scheint uns ratlos zu machen. Nicht nur im 
Hinblick auf Gott. Auch im Hinblick auf den Menschen selbst. Nicht nur 
das Gottesbild steht zur Diskussion, sondern auch das Menschen-Bild 
selbst. Oft ist es doch der Mensch, der anderen Menschen, anderen Men- 
schengruppen Leid zufügt. Zu was der Mensch hier ,fähig' ist, zeigt die 
Geschichte bis in unsere Tage hinein. Diese ,dunklen' (empörenden) Sei- 
ten des Menschen (des Mensch-sein?) dürfen (können) nicht wegerklärt 
werden. Schuld, Sünde kennzeichnen eine menschliche Wirklichkeit. 

Das Leiden als Erkenntnis-Mittel 

Aber ist es wirklich ,nur' das Leid, die Ungerechtigkeit, die am christli- 
chen Gottbild ,zweifeln' läßt? Könnte hier nicht Ursache mit Wirkung 
verwechselt werden? Es ist doch so: Die bürgerliche Moderne, der 
Mensch, der durch diese Moderne (ob er darum weiß oder nicht) geprägt 
ist, hat überhaupt (und unabhängig von der Theodizee-Frage) Schwierig- 
keiten mit dem Glauben an Gott. Er scheint zu meinen: Gott habe in die- 
ser Welt und Gesellschaft keine ,Funktion' mehr. 

Leid, Ungerechtigkeit, Schicksalsschläge gelten dann nur noch als Be- 
stätigung des bereits vermeintlich Gewußten. Das übergroße Leiden kon- 
frontiert uns also nicht nur mit unserem Gottesbild. Es stellt uns auch vor 
das (Spiegel)-Bild des Menschen der Moderne, seiner Gesellschaft, sei- 
ner Errungenschaften. Oder so: die Unverfügbarkeit des Leidens zerstört 
den Allmachtswahn des Menschen und manifestiert ein Stück kollektiven 
Größenwahns der Menschheit. Leiden wird sozusagen Erkenntnis-Mit- 
tel. Dann muß die berühmte griechische Aufforderung: ,Erkenne Dich 
selbst' verstanden werden als: ,Erkenne, daß Du nur ein Mensch bist'. 
Daß Du - trotz Deiner Errungenschaften, Deines Wissens, Deines Kön- 
nens, Deiner Wissenschaften - zerbrechlich bist (Dein Körper, Deine 
Psyche). Zusammenfassend könnte man sagen: Leiden konfrontiert mit 
Grenze. Leiden macht (im wahren Wortsinn) menschlich. 

Es ist also so, daß uns das Leiden nicht nur mit unserem Gottesbild 
konfrontiert, sondern uns überhaupt vor die Gottesfrage zwingt. Die 
Frage nach Gott bricht mit dem Leiden radikal in unsere Welt ein - in un- 
sere Welt, die seit Jahrhunderten bemüht ist, ,Gott auszuklammern'. 

1 K. Rahner: Schriften zur Theologie 14. Zürich, 1980, 460. 




