
Deus semper maior 
Erich Przywaras Theologie der Exerzitien 

Eva-Maria Faber, Freiburg i. Br. 

Deus semper maior - Gott je immer größer, so lautet der Titel des Exerzi- 
tienkommentars, den Erich Przywara (1889-1972) - auf der Grundlage 
von Exerzitienkursen, die er zwischen 1932 und 1938 gehalten hatte - 
1938-1940 veröffentlichte. Bekannt geworden ist der Jesuit eher durch 
seine Analogielehre, die seine (weniger beachtete) Theologie durch und 
durch prägt. Auch seine Theologie der Exerzitien steht unter diesem Vor- 
zeichen: Gott je immer größer - nichts anderes meint letztlich die analo- 
gia entis. 

Deus semper maior 

Was bedeutet der Begriff,Analogie'? So verschieden die Dinge, die uns 
begegnen, sein mögen, sie stehen doch zugleich in enger Beziehung zuein- 
ander. Das wird dort besonders deutlich, wo wir dieselben Begriffe auf 
verschiedene Wirklichkeiten anwenden, z.B. den Begriff ,gesund': ein 
Mensch ist gesund, d.h. sein Organismus ist funktionsfähig. Gesund ist 
aber auch eine vitaminhaltige Speise: sie macht gesund. Zwischen beiden 
Aussageweisen von ,gesund' besteht ein Zusammenhang, dennoch ist die 
Speise nicht im gleichen Sinne gesund wie der Organismus. Einen sol- 
chermaßen auf verschiedene Wirklichkeiten angewandten Begriff nennt 
man ,analog', weil er zugleich mit der Ähnlichkeit beider Wirklichkeiten 
(in ihrer Beziehung auf Gesundheit) die Unähnlichkeit andeutet (die un- 
terschiedliche Weise, in der beide Wirklichkeiten auf Gesundheit bezo- 
gen sind). Nicht nur im Blick auf bestimmte aufeinander bezogene Grö- 
ßen, sondern viel grundsätzlicher besteht zwischen allem Seienden eine 
Analogie: Von den verschiedensten Wirklichkeiten wird ausgesagt, daß 
sie ,sind'. Analogia entis, Analogie des Seins, heißt: Alles Seiende ,ist', 
hat teil am Sein, wenngleich in unterschiedlichem Grad und auf verschie- 
dene Weise. Nun sagen wir auch von Gott, daß er ,ist'. Offensichtlich be- 
steht aber zwischen dieser Aussage und jener, daß alles Seiende ,ist', ein 
fundamentaler Unterschied. Vom Sein Gottes und vom Sein des Ge- 
schöpfes können wir nicht in einem Atemzug sprechen. Auch andere 
Aussagen, in denen wir mit menschlichen Begriffen von Gott sprechen, 



Deus semper maior 209 

können nur analog, unter Berücksichtigung der Unähnlichkeit Gottes, 
Geltung haben. Genau diese Unvergleichlichkeit Gottes, die in der Rede 
von Gott berücksichtigt werden muß, hat Przywara im Auge, wenn er von 
analogia entis spricht. Auf faszinierende Weise wird der Analogiebegriff 
in seiner Hand mehr als je zuvor in der Theologie zum Mittel, die je grö- 
ßere Unbegreiflichkeit Gottes erahnen zu lassen, indem er auf eigentüm- 
liche Weise den Analogie-Satz aus dem IV. Laterankonzil (1215) poin- 
tiert. 

Das Konzil formulierte: •Von Schöpfer und Geschöpf kann keine 
Ähnlichkeit ausgesagt werden, ohne daß sie eine größere Unähnlichkeit 
zwischen beiden einschlösse"1. Przywara hebt in dieser Analogie-Formel 
nun zwei Aspekte hervor: Ähnlichkeit und Unähnlichkeit stehen nicht 
symmetrisch zueinander, ähnlich und unähnlich, sondern komparati- 
visch: Gott ist in noch so großer Ähnlichkeit je mehr unähnlich. Er über- 
setzt darum: •Zwischen Schöpfer und Geschöpf kann eine noch so große 
Ähnlichkeit nicht angemerkt werden, daß zwischen ihnen eine je immer 
größere Unähnlichkeit nicht angemerkt werden muß." 

Durch diese ,dynamische' Formulierung erreicht Przywara, daß der 
Satz nicht statische Wesensdefinitionen von Gott und Geschöpf nahelegt, 
sondern lebendige Beziehungen andeutet. Der Begriff der Unähnlichkeit 
ist positiv zu verstehen: Er verweist Gott nicht in eine starre, beziehungs- 
lose Ferne, sondern zeigt den Weg in sein Geheimnis an. Die Unähnlich- 
keit Gottes aber setzt das Geschöpf in eine positive Eigenwirklichkeit 
frei: Es darf ganz es selbst, nämlich Geschöpf sein. 

Der Analogie-Satz ist nicht rein abstrakte Theorie. Przywara verdeut- 
licht eindringlich, daß das Konzil, wenn es von ,noch so großer Ähnlich- 
keit' spricht, die Erlösungsordnung im Blick hat. Darum betrifft auch die 
Aussage der je größeren Unähnlichkeit' das Verhältnis zwischen Gott 
und dem übernatürlich erhöhten, erlösten Geschöpf und wirkt sich im 
konkreten Leben des Christen aus. Die noch so große Selbstmitteilung 
Gottes hebt den Menschen nicht aus der Geschöpflichkeit heraus; Gott 
aber ist bleibend und nur je immer mehr der je größere, unbegreifliche 
Gott. Er wird nicht zum vertrauten Partner, dem ich selbstverständlich, 
Du zu Du, begegnen kann, sondern bleibt der heilige Gott, dem ich anbe- 
tend gegenüberstehe, mit um so mehr Ehrfurcht, je mehr er sich schenkt. 

Die Unbegreiflichkeit Gottes will Przywara sehr konkret und erfahrbar 
verstanden wissen. Gott ist nicht unendliches, ruhendes Sein, sondern 

1 DS 806; Übersetzung nach NR 280. Die Übersetzung in der 37. Aufl. von DS (1991) ist 
jener Przywaras (etwa in: Erich Przywara, Analogia Entis. Metaphysik. Ur-Struktur und 
All-Rhythmus. Einsiedeln 1962 [Erich Przywara Schriften 3], 253) ähnlich. 



Eva-Maria Faber 210 

pulsierendes Leben, nicht Gegenstand der Schau, sondern souveränes 
Subjekt seines Handelns. Der Exerzitientext nennt ihn die ,Majestät Got- 
tes' und bringt so die Souveränität des ,Willens Seiner göttlichen Maje- 
stät' zum Ausdruck. 

•Das Göttlichste Gottes steht da: die Souveränität der Freiheit Seiner Ent- 
scheidung. Göttlicher Wille ist Entscheidung ohne Warum (weil sie sich 
selbst Warum ist), Freiheit ohne Grund (weil sie sich selbst Grund ist), 
Liebe ohne Gesetz (weil sie sich selbst Gesetz ist)."2 

Das ist nicht einfach ein voluntaristisches Gottesbild. Przywara will den 
Menschen darauf vorbereiten, daß ihm ein Gott begegnet, den er nicht 
begreifen kann. Dieser unbegreifliche Wille Gottes ist nicht Willkür, son- 
dern Liebe; Liebe, die grundlos liebt, die aber Wege wählt, die das Fas- 
sungsvermögen des Menschen übersteigen. Es ist Liebe, welche Torheit 
ist, die bis ans Kreuz geht. Die Souveränität dieses Willens und dieser 
Liebe betont Przywara deswegen so sehr, weil er fürchtet, sie werde sonst 
auf das Maß menschlichen Liebens reduziert. Diese Gefahr sieht Przy- 
wara in der Geschichte von den Arbeitern im Weinberg benannt: Der 
letzte erhält ebensoviel wie der erste, einfach ,weil ich gut bin' (Mt 20,15) 
- mit dem Ergebnis, daß die ersten Arbeiter prompt Widerspruch erhe- 
ben. Dieser Gott steht auch einem eher idealistischen Gottesbild entge- 
gen: einem Gottesbild, das von der Idee des Guten, Schönen, Wahren, 
von der Idee des unveränderlichen Gottes ausgeht und darum mit der 
Torheit der Liebe Gottes, mit Krippe und Kreuz und auch mit jener Tor- 
heit, daß Gott sich an die Kirche von sündigen Menschen bindet, nichts 
anfangen kann. 

Vor diesen Gott stellen die Exerzitien den Menschen und veranlassen 
ihn, sich zu besinnen, wer Gott ist und wer er selbst ist. Es geht darum, 
daß der Mensch sich bereitet, Gott zu dienen und den Weg herauszufin- 
den, der ihm von Gott bestimmt ist. Er soll in den Exerzitien lernen, sich 
der Souveränität der freien Entscheidung Gottes zu überlassen: Gott 
nicht auf den eigenen, selbstgewählten Weg zu zwingen, sondern ganz de- 
mütig zu hören und zu dienen. Dieses ignatianische Anliegen spitzt Przy- 
wara außerordentlich zu. 

Der Mensch vor Gott 

Im Hören entspricht der Mensch seinem tiefsten Wesen. Schon Geschaf- 
fenwerden heißt für Przywara: Hervor-gerufen werden. Der grundlose 

2 Erich Przywara, Deus semper maior. Theologie der Exerzitien. Bd. 1. Freiburg i.Br. 1938, 
19 f. 



Deus semper maior 211 

Wille des lebendigen Gottes ist der Grund für das Dasein des Geschöp- 
fes, so daß dieses je jetzt in der restlosen Verfügung Gottes steht. Wie 
Gott den Menschen zum Dasein gerufen hat, so kann er ihn jederzeit zum 
Dienst rufen. Der Mensch soll dem Aufgerufensein zum Dasein in der 
unbedingten Übereignung an Gott antworten. Diese Unbedingtheit heißt 
konkret: Das Dienen hat ohne Wenn und Aber - völlig hingegeben zu ge- 
schehen. Der Mensch darf diesen Dienst nicht von der Einsicht in den 
Sinn des Dienstes abhängig machen, weil ihm das Daß der Verfügung 
Gottes zu genügen hat. 

•Dienen ist nicht: etwas einsehen und darum tun, sondern das Daß des Be- 
fehls ist sein Grund. Sonst bliebe ich immer noch mein eigener Herr. Weil 
ich also nicht dem Was des Befehls-Inhalts, sondern dem Daß des Befehls- 
Aktes diene, so ist es auch nicht möglich, irgend ein Was festzuhalten (weil 
es sachlich gut ist) oder abzuweisen (weil es sachlich mir widerstrebt). Son- 
dern Dienen heißt: beständig auf dem Sprung, keinem Was verhaftet, son- 
dern verhaftet dem Herrn."3 

Gerade auf diese Weise, in solcher Unbedingtheit der Hingabe aber fin- 
det die Unruhe des Menschen zu Gott ihre Authentizität und ihre Erfül- 
lung. Wenn der Mensch Gott zu dienen bereit ist, findet er zu seinem We- 
sen: Dienst ist nicht Großmut, sondern Selbstverwirklichung. 

Zu Gehorsam und Dienst muß noch ein Stichwort hinzukommen, um 
geistliches Leben im Angesicht der Majestät Gottes zu kennzeichnen: De- 
mut. Die Demut des Geschöpfes hat zwei Bewegungsrichtungen: die eine 
gleichsam nach oben gerichtet in der Ehrfurcht vor dem je größeren Gott, 
die andere nach unten in der Anerkennung der eigenen Geschöpflichkeit 
wie ihrer Grenzen und in der Zustimmung, daß die geschöpfliche Welt 
der angemessene Lebens- und Dienstbereich ist. Darum hat die christli- 
che Existenz ihren eigentlichen Ort im Alltagsleben. Przywara ist darauf 
bedacht, daß geistliches Leben und Nachfolge von solcher geschöpfli- 
chen Demut geprägt sind. Er kennt nicht nur die Gefahr, daß der Mensch 
sich dem Dienst Gottes entziehen will, sondern auch die Versuchung, 
über das Angemessene hinauszuzielen. Gerade am Beginn der Exerzitien 
warnt er vor Heroismus, der sich nicht mit dem Alltäglichen, Zugemesse- 
nen, Vernünftigen, nicht mit den kleinen Schritten begnügen will. Darum 
beschreibt er überspitzt die konkreten Bedingungen, ja, die methodischen 
Vollzüge, die zu den Exerzitien und darüber hinaus zu jedem geistlichen 
Leben dazugehören, mag das manchmal auch wie ein Korsett, nur noch 
mechanisch anmuten. Vorbild ist die Demut, der Gehorsam Jesu, der sich 
den menschlichen Ordnungen unterwarf. 

Ebd. 95 f. 



Eva-Maria Faber 212 

•Das Mitwirken mit dem Werk der Erlösung kann über Raum und Zeit und 
doch in Raum und Zeit nicht anders geschehen als unter der Hülle von In- 
stitut und Vorschrift und Buchstabe. Aber schon dies ist innerlichste Teil- 
nahme am Weg des Erlösers: an Seinem ,Unterjocht' wie ein ,Sklave', der 
als Sache gilt und darum ganz selbstverständlich nur Rad der Maschine ist. 
- Hier liegt darum der Erlösungs-Sinn des religiösen Mechanismus: im Ge- 
betsleben ... Es wird so objektiv und theologisch, daß das Lob den verord- 
neten und gewohnten Ton, die Ehrfurcht die verordnete und gewohnte 
Kniebeuge hat und der Dienst wie von selbst geht. ... Ebenso ist es dann 
auch mit dem Tugend-Mechanismus: im aszetischen Leben. Der Schwung 
des Entgegen-tun gegen Fleisch und Welt verbirgt sich unter der Konkret- 
heit erprobter Übungen der Abtötung in einer bestimmten Reihenfolge und 
zu bestimmten Zeiten und unter einer geregelten Kontrolle."4 

Przywara geht es nicht um den sklavischen' Charakter der Vollzüge, er 
will nicht Gedankenlosigkeit rechtfertigen. Aber ihm ist es wichtig, ein- 
mal ganz konkret zu verdeutlichen, was Treue im geistlichen Leben heißt: 
Gewohnheiten einüben, ganz demütig daran festhalten. Und er schildert 
nüchtern, wie das aussehen kann - grau und langweilig, unerbittlich. 

Zur Demut gehört auch, daß der Mensch sich nicht anmaßen darf, im 
Dienst der Liebe Gottes allein in der großmütigen Hingabe und der Sen- 
dung aufzugehen. So sehr der Mensch gesandt ist, die Menschen zu lie- 
ben wie Gott, sich mit der Liebe Gottes zu verströmen, es kommt der 
Punkt, an dem er wahr-nehmen muß, daß er selbst einen ganz demütigen 
Heilsweg gehen muß, daß er selbst heils- und erlösungsbedürftig ist, 
Angst hat, schwach ist und daß er bei aller mitwirkenden Gemeinschaft 
mit Gott ihm als Sünder gegenübersteht. •So reift die Ganzheit der Hin- 
gabe: nicht in einen Heroismus-Glanz, sondern in den stillen Abstand der 
Anbetung."5 

Dieser Hinweis auf die Erlösungsbedürftigkeit des Menschen, für die 
Przywara ein außerordentliches Gespür hat, leitet über zum Thema der 
ersten Woche der ignatianischen Exerzitien: die Sünde. Der Mensch wird 
hier aufgefordert, sich die Sünde bewußt zu machen, und zwar das, was 
Sünde überhaupt ist, und seine eigene Sünde. 

Przywara faßt Sünde darin zusammen, daß sie der versuchte selbst- 
mächtige Aufstieg zu Gott ist. Dem Geschöpf ist als von Gott hervorgeru- 
fenem Wesen eine Dynamik auf Gott hin zu eigen, eine unruhige Sehn- 
sucht auf Gott hin. Solche Sehnsucht hat der Mensch, weil Gott sich ihm 
schenken will. In der Sünde aber versucht der Mensch, diese seine Un- 
ruhe zu Gott selbst zu stillen. Er verkehrt seine Dynamik auf Gott hin, 

"Ebd. 113 f. 
5 Ebd. 33. 



Deus semper maior 213 

will sich die Nähe zu ihm nicht schenken lassen, sondern sich das Gott- 
sein erobern. So mißbraucht er die innerlichste und innigste Hinordnung 
auf Gott zur gierigen Bemächtigung, ,wie Gott zu sein'. 

Folge der (Erb-)Sünde ist darum für Przywara vor allem die Verzerrung 
des religiösen Lebens zum tragischen Streben nach Gott. Tragisch ist die- 
ses Aufstiegsstreben deswegen, weil der Mensch einerseits im Verlangen 
nach Gottgleichheit seine eigene (doch positive) Geschöpflichkeit ver- 
leugnet und sich in einem titanischen Ringen gegen seine Endlichkeit 
aufbäumt, und weil er andererseits Gott dann nicht wahrhaft als Gott be- 
gegnet, der um seiner selbst willen gesucht und geliebt werden muß und 
erst in seiner Unbegreiflichkeit wirklich als Gott erkannt ist. Der Mensch 
bleibt bei einem Ringen um das Leiden und die Widersprüche der Welt 
und seiner selbst stehen und gelangt so nicht dazu, sich demütig als Ge- 
schöpf mit eben diesen Spannungen anzunehmen und sich in die Wege 
Gottes zu bescheiden. 

Es ging bislang um Geschöpflichkeit und um Sünde, und scheinbar 
noch gar nicht um das, was für uns doch so wichtig ist: daß wir erlöst 
sind. Doch Przywara würde sagen: Wir sind schon mitten im Thema! Wir 
müssen an dieser Stelle einmal innehalten und bedenken, was für Przy- 
wara die Erlösungsordnung ist, welche ,Koordinaten', welche Bedingun- 
gen die Zeit bestimmen, in der wir nach Jesu Tod und Auferstehung als 
Christen leben: Geschöpflichkeit, Sünde und Leid, Ruf zur Mitwirkung 
im Erlösungswerk. 

Die ,Koordinaten' der Erlösungsordnung 

Eine erste Koordinate ist, wie eben gesehen, die Geschöpflichkeit. Diese 
tritt mit der Begnadung und Erlösung nicht einfach zurück, sondern ist 
grundlegend und unüberholbar. Ja, noch mehr, wenn die Sünde darin be- 
steht, daß der Mensch seine Geschöpflichkeit verleugnet, mit ihr nicht 
fertig wird, gehört diese sogar zu den zentralen Themen des Erlöstseins. 
Das wird schon an der Struktur der Erlösung deutlich: Auf die Sünde des 
Menschen antwortet Gott mit der Erlösung, und er antwortet auf seine 
Weise: mit der Demut der Menschwerdung. Dem eigenmächtigen Auf- 
stieg des Menschen begegnet er mit dem Abstieg-für Przywara sehr wich- 
tige Begriffe. 

•Das Geheimnis Gottes in Christo in der Kirche ist grundsätzlich Geheim- 
nis eines Abstieges ... Dieser Weg des Abstieges Gottes ist nicht nur Offen- 
barung, sondern Erlösung, und hierin Gegenüber und Antwort zu einem 
sündigen Weg des Aufstieges: wie der erbsündige Mensch, Adam und Eva, 
den absoluten Aufstieg wollte: von der Kreatur zur Gottgleichheit... Erb- 



Eva-Maria Faber 214 

sünde und Sünde des Menschen ist eben dies: daß er ,sich nicht würdigen 
will, Mensch zu sein' (wie St. Augustin sagt). Erlösung von Erbsünde und 
Sünde, wie sie Gott in Christo in der Kirche ist, sagt darum: daß ,Gott 
Mensch wird, damit der Mensch sich würdige, Mensch sein zu wollen' (St. 
Augustin). Überschwang der Menschwerdung im Kreuz (von Christus zur 
Kirche) ist also in seinem letzten Sinne das Gegenüber zum Sturz des Men- 
schen, der Gott sein will. Aller Überschwang Gottes im Kreuz hat also dies 
zu seinem erlösenden Sinn, daß der Mensch schlicht Mensch sei."6 

Erlöstsein wirkt sich darum aus in einer Haltung, die das positive Gegen- 
bild des oben beschriebenen negativen Kontrastes der tragischen Religio- 
sität ist: •eine Frömmigkeit, die nach keiner Vergewisserung feststellba- 
rer Gottesnähe verlangt, sondern das Ich ruhig und selbstverständlich in 
die Hände eines Gottes legt, der nicht dafür da ist, ein Mittel des Heils für 
Menschen zu sein, sondern dessen ,Lob' ,Ehrfurchterweisung und 
Dienst' der Sinn der Welt ist"7. Vorbild für diese Spiritualität ist der 
Schluß des Buches Ijob: der Mensch, der schließlich die Hand vor den 
Mund legt und Gott als den Deus incomprehensibilis, den Gott der uner- 
forschlichen Wege anerkennt, der erst unter diesem ,Namen' wirklich als 
Gott erkannt und anerkannt ist. 

Diese schlichte Übergabe an Gott fordert Przywara auch angesichts 
der Sünde, die er in der Erlösungsordnung noch bestimmend wirkmäch- 
tig sieht: die zweite Koordinate. In der ersten Exerzitienwoche macht 
Przywara zuerst das Gewicht der Sünde bewußt, so sehr, daß der Mensch 
sich nachher fragen muß, wie es überhaupt angehen kann, daß Gott ihn 
nicht vernichtet, sondern daß er ,noch frei herumläuft'. Und doch wäre es 
vermessen, die Sünde schwerer zu gewichten als die Barmherzigkeit Got- 
tes. 

•Wenn ich und da ich ,das' [der verruchte Sünder] bin, wenn Gott und da 
Gott ,das' [der Heilige] ist, muß dann nicht der fruchtbare und hüllende 
Mutterschoß der Erde mir abgründiger Schoß des Todes werden, mich zu 
begraben in die Finsternis ... Und so frage ich die Erde, wie sie sich nicht öff- 
nete, mich aufzusaugen, schaffend neue Höllen, immer zu strafen in ihnen ? 
Ist das nicht Widerstand gegen Gott? Und wenn Gott selber es so beließ, ist 
es nicht Widerspruch in Gott? 

Darauf antwortet... das Gespräch der Barmherzigkeit. Denn meine selbst- 
verständlichsten Rechtsansprüche zerstoben, ja entlarvten sich wie ein 
Hohn, vor den unermeßlich unerfüllbaren Rechtsansprüchen Gottes an 
mich, und diese wieder überstieg, alles überflutend, das Unbegreifliche 
Gottes, die Barmherzigkeit. ... 

6 Erich Przywara, Was ist Gott? Eine Summula. Nürnberg 1948, 79 f. 
7 Erich Przywara, Kant heute. Eine Sichtung. München 1930, 47. 



Dem semper maior 215 

So bin ich nichts als das kleine Kind, das ein wenig nachdenkt und 
Danke sagt und brav werden möchte: erwägend und Dank sagend Gott, un- 
serem Herrn, daß Er mir das Leben gegeben hat bis jetzt, mir vornehmend 
Besserung mit Seiner Gnade fürs Künftige. So erzähle ich Ihm das Pater no- 
ster: wie Er mein ,Vater' ist und vieler Kinder mit mir, wie der ,Himmel' un- 
ser Haus ist und Sein .heiliger Name' und Sein ,Reich' unser Besitz und 
Sein ,Wille' die Hausordnung. Erzähle Ihm aber auch und gerade meine 
kindlich-törichten Sorgen: daß ich immer wieder Hunger habe, immer wie- 
der in Streit bin, immer wieder Angst habe vor der ,großen Prüfung', und 
wie ich ,erlöst' bin allein in Seinem Schoß, nichts anderes wissend als Ihn."8 

Die Sünde ist in der Erlösungsordnung noch wirkmächtig, weil die Zeit, 
in der wir als Erlöste leben, ausgesprochen Zwischen-Zeit ist. Christus 
hat uns schon erlöst, aber die Vollendung ist noch nicht da. Przywara 
wendet sich, wenn er diese Spannung akzentuiert, gegen eine Tendenz 
seiner Zeit, die er Eschatologismus nennt und deren Spiritualität durch 
das Stichwort Verklärung' zu beschreiben ist9. Während die Verklä- 
rungstheologie' die Auferstehung als entscheidende Wende versteht und 
nahezu enthusiastisch Christsein als ,Auferstehungsleben' beschreibt, be- 
tont Przywara, daß die Bedingungen der Geschichte, darum Leiden, Tod, 
Sünde und Anfechtung durch die Auferstehung nicht aufgehoben sind. 

Das hängt schließlich mit einer letzten Koordinate der Erlösungsord- 
nung zusammen. Der Christ ist nicht schon einfach ,Nutznießer' der Erlö- 
sung, deren Früchte er empfängt, sondern ist als Mitwirkender hineinge- 
nommen in das Erlösungswerk. Anhaltspunkte für Przywara sind vor al- 
lem verschiedene Stellen in den Paulusbriefen: das Stichwort ,Christus 
mitgekreuzigt' (Gal 2,19); oder auch vor allem die Formulierung aus dem 
Kolosserbrief (Kol 1,24): ergänzen, was an den Leiden Christi noch fehlt. 
In diese Richtung geht auch Przywaras Kirchenverständnis. Przywara hat 
eine Vorliebe für das Wort von Augustinus, das er formelhaft immer wie- 
der verwendet: Haupt (die Person Christi) und Leib (Kirche) Ein Chri- 
stus (d. h. der ,ganze Christus'). Damit ist nicht gemeint, daß die Kirche 
der fortdauernde Leib des nun Verklärten ist, seiner Herrlichkeit teilhaf- 
tig, sondern daß sich in der Kirche sozusagen das Schicksal Jesu fortsetzt 
und es ihr nicht besser ergeht als ihrem Haupt. 

8 Dem semper maior. Bd. 1 (s. Anm. 2), 224 f. 
9 Dieser Verklärungstheologie rechnet Przywara Teile der liturgischen Bewegung zu. Er 
lehnt diese nicht ab, will sie aber zu der rechten Bodenständigkeit mahnen. Weil sie ihr 
Hauptaugenmerk auf die Liturgie legt, und zwar unter dem Aspekt der Einswerdung mit 
dem erhöhten Christus, steht sie in Gefahr, die Erde unter den Füßen zu verlieren und 
über der Liturgie das konkret menschliche Leben zu vergessen. Die schlichte Menschlich- 
keit des Benediktinischen hält er für einen gesunden Ausgleich. 



Eva-Maria Faber 216 

Die Geheimnisse des Lebens Jesu 

Wie Przywara das irdische Leben Jesu auffaßt, sehen wir nun, wenn wir 
der zweiten Exerzitienwoche nachgehen, in der Ignatius die Geheim- 
nisse des Lebens Jesu' betrachten läßt. Sie beginnt mit der Verkündigung. 
Ignatius beschreibt zuerst, wie die göttlichen Personen die Menschwer- 
dung beschließen. Przywara nennt hier sogleich die krasse Realität beim 
Namen. Die Menschwerdung bedeutet das Eintreten Gottes in eine Welt 
voll Spannungen, in die todverfallene Welt. 

•Es [ist] die Erde der Menschen.... die alle absteigen zur Hölle... in der inne- 
ren ... Folgerichtigkeit der Einen Sünde... Es ist... Vielfalt, aus der der Riß 
spricht: ... Frieden, der in Krieg ausbricht, und Krieg, der in Frieden sich 
fortsetzt, nicht Austausch des Lebens, sondern Lachen des einen, das des 
andern Weinen ist."10 

Inmitten dieser Welt liegt die Kammer der niedrigen Magd. Vor dem Hin- 
tergrund einer zerrissenen, ja chaotischen Welt ist die Verkündigung 
nicht eine vertrauliche Begegnung zwischen dem Engel und Maria, son- 
dern das Tor zur Preisgabe Gottes in die Finsternis, das Anheben des Ab- 
stiegs Gottes bis in die Hölle hinab. Hier begegnen sich nicht nur Himmel 
und Erde, sondern die ,Göttliche Majestät' und die Tiefe des Abgrunds 
der Verlorenheit. 

Przywara gibt nicht der Versuchung nach, aus den freudenreichen Ge- 
heimnissen' liebliche Szenen zu gestalten. So beschreibt er den Besuch 
Marias bei Elisabeth als von widrigen Voraussetzungen überschattet. 

•Darum ist die Empfängnis des Herrn für Maria zwar die Krönung zu Un- 
serer Herrin, aber nicht, daß sie mit Ihm in der Heimlichkeit des unzugäng- 
lichen Lichtes (1 Tim 6,16) ,verborgen' sei in die ,Verborgenheit Deines 
Antlitzes' (Ps 30,21), sondern daß auch noch ihre bisherige menschliche 
Verborgenheit aufgesprengt werde zur öffentlichen Straße hin ... Es ist ... 
Dienst im Verbleiben mit Elisabeth etwa drei Monate: alles entwurzelnd 
Große, was war, eingeschwiegen und vergessen in einen gewöhnlichen 
Haushalts-Dienst im Alltag ... Da das Kind in ihrem Schoß nicht von Jo- 
seph ist, steht sie vor den Menschen als Ehebrecherin da und muß von Jo- 
seph entlassen werden ... Doch gerade so ist es der besondere Dienst... im 
Geheimnis der Erlösung: da sie Ihn empfangen hat und trägt, der das 
Lamm Gottes' ist, das ,aufhebt die Sünde der Welt' (Jo 1,30), indem es 
.Sünde ward' (2 Kor 5,21) und ,Fluch' (Gal 3,13) - diesen sünd- und fluch- 

10 Erich Przywara, Deus semper maior. Theologie der Exerzitien. Bd. 2. Freiburg i Br 1939 
22 f. 



Deus semper maior 217 

beladenen Herrn tragend wird Unsere Herrin Mit-Erlöserin, indem der 
,Ehebruch' der ,Tochter Sion' (Ez 16) auf sie gelegt wird."11 

Die Armseligkeit der Geburt Jesu läßt Przywara sehr intensiv nachemp- 
finden: die Armseligkeit der Krippe' Maria, von der Geburt überrascht, 
ohne Vorbereitung, die Majestät des Schöpfers ein winziges Kind: Fin- 
sternis der Einsamkeit und Blöße. Davor steht der Betrachter: 

•Meine ganze Aufwartung und irgend mögliche Ehrfurcht, wie sie dem Ge- 
heimnis der zeitlichen Geburt der Ewigen Majestät ziemt, ist selber völlig 
verarmt in dieses hilflose Zuschauen ... ein arm Stück Armut.... das ich hier 
bin. Und es gehört mit zu diesem arm Stück Armut, daß es die Armut seines 
Herrn nicht erträgt und sie darum mit frommem Betrachten ausschmückt: 
mit einer Magd und einem Rind."'2 

Auch die Verkündigung der Engel hebt von dieser Armseligkeit nichts 
auf. 

•Es ist Verkündigung der Leere Gottes, also Enthüllung ihres ,Skandals der 
Torheit' (1 Kor 1,23). Und es ist erst recht für menschliche Ohren unerträg- 
lich, daß über so etwas Glorie gesungen wird."13 

Es paßt dazu, daß die Verkündigung den Hirten gilt: Das Erscheinen die- 
ses Obdachlosen wird den Obdachlosen kundgetan. 

Przywara spitzt hier nur zu, was das ganze Leben Jesu durchzieht: die 
Heimatlosigkeit. Sie ist sein Schicksal gleich nach der Geburt in der 
Flucht nach Ägypten, setzt sich fort, wenn Jesus zur Verkündigung auf- 
bricht, bis er schließlich am Kreuz heimatlos stirbt. 

•,Die Füchse haben Höhlen, und das Gefiederte des Himmels hat Nester, 
der Menschensohn aber hat nichts, wohin er das Haupt lehne' (Mt 8,20). 
Der eben Empfangene empfängt in Maria als Gabe durch Joseph die 
grundsätzliche Heimatlosigkeit: ,Er ratschlagte, im geheimen sie zu entlas- 
sen' (Mt 1,20). Darum gerät Er von Anfang an ,auf die Straße': vom ,Fort 
ins Gebirge eilends' im Schöße Mariens (Lk 1,39) zum ,eilends Abgenom- 
men vom Kreuz'."14 

Diese Heimatlosigkeit hat heilsgeschichtliche Dimensionen: Gott wird in 
der Welt, die doch seine Schöpfung ist, und in seinem Volk, das doch sein 
erwähltes Eigentum ist, nicht aufgenommen. Das Wort aus dem Johan- 
nesprolog ,Die Seinen nahmen nicht auf beschreibt das Vorzeichen, das 
von Anfang an das Wirken Jesu bestimmt. Przywara verdeutlicht daran 

11 Ebd. 28-31. 
12 Ebd. 38. 
13 Ebd. 39. 
14 Ebd. 164. 



Eva-Maria Faber 218 

vor allem, daß die Welt nicht nur erlösungsbedürftig ist, gleichsam vor- 
gängig zum heilenden Eingreifen Gottes, sondern daß sie seinem erlösen- 
den Handeln mit Selbstverschließung und Widerspruch antwortet. Diese 
direkte Konfrontation der Liebe Gottes mit dem sündigen Menschen 
bringt Przywara gerade mit dem gegenläufigen Motiv der Hochzeit zum 
Ausdruck. Gott vermählt sich in die Welt hinein - nur ist diese Welt nicht 
die liebende Braut, sondern die widerstrebende Hure. Przywara nimmt 
ganz ernst, was Paulus sagt: Gott hat uns geliebt, als wir noch Sünder und 
Feinde waren (Rom 5,8). Und das gilt nicht nur im Erlösungsgeschehen 
selbst, sondern ist immer neu Wirklichkeit. 

•Es ist der Widerspruch des ,Kosmos' gegen den,Schöpfer'. - Es ist der Wi- 
derspruch der ,Eigenen' gegen den ,Eigner'.... Es ist im ,Nicht fassen' und 
,Nicht Erkennen' und ,Nicht zu sich nehmen' das Nein zur Einen Hochzeit 
Gottes im Logos Jesus Christus in die Welt hinein: vom Widerstand gegen 
die Begegnung ... zu Widerstand gegen das künftige hochzeitliche Eins ... 
zum Widerstand, darin die Braut den werbenden Bräutigam ausdrücklich 
,nicht zu sich nimmt'."15 

Die Hochzeit hat darum konkret die Gestalt des commercium, des Aus- 
tauschs, und zwar nicht nur, gleichsam neutral, im Sinn des alten Tausch- 
motivs : Gott wird Mensch, damit der Mensch Gott werde. Przywara kon- 
kretisiert dies: Der heilige Gott tritt in hochzeitlichen Austausch mit dem 
Sünder. Christus ist für uns zur Sünde geworden. Nicht Sünder, aber ver- 
wechselbar mit diesem. Mit dem Philipperbrief betont Przywara immer 
wieder: Er entäußerte sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen 
gleich. Przywara übersetzt noch schärfer: ,Mensch wie sonst' oder gar 
,Schema Mensch wie sonst', um die Gewöhnlichkeit des Menschseins 
Jesu herauszustellen. Der Erlöser war verwechselbar mit einem zu erlö- 
senden, war verwechselbar mit uns erlösten Menschen. In der Taufe 
durch Johannes erscheint Jesus als einer der Sünder und erfüllt so den 
Dienst, den sein Erlösername ausdrückt: daß er das Lamm Gottes ist, das 
nimmt und wegträgt die Sünde der Welt. Przywara will den Eindruck ver- 
meiden, als sei das ein symbolischer Vorgang. Darum beschreibt er sehr 
realistisch die Versuchungsgeschichte. Gleich nach der Taufe erfährt Je- 
sus die Verlorenheit schlechthin, die unmittelbare Konfrontation mit 
dem Bösen. Er wird in den Versuchungen sehr real und für ihn erfahrbar 
mit der ganzen Finsternis der Sünde der Jahrtausende zugedeckt. 

1 Erich Przywara, Christentum gemäß Johannes. Nürnberg 1954, 39 f. 



Deus semper maior 219 

Sendung 

Am Anfang des Wirkens Jesu stehen die Berufungsgeschichten, die im 
ignatianischen Exerzitientext einen hohen Stellenwert haben. Im traditio- 
nellen Aufstiegsschema des Weges zu Gott - via purgativa, via illumina- 
tiva, via unitiva - ersetzt Ignatius die dritte Stufe, die mystische Vereini- 
gung, durch die Sendung. Wenn Przywara diese Akzentsetzung über- 
nimmt, pointiert er die kenotischen Bedingungen der Sendung, welche 
die mystische Vereinigung mit Gott ernüchtert. Der Mensch ist in der 
Sendung all den Erfahrungen ausgesetzt, die Jesus selbst erleidet: Hei- 
matlosigkeit, Ohnmacht, Vergeblichkeit. Und hinzu kommt, das sieht 
Przywara sehr realistisch, immer auch die Sünde des Gesandten, der sich 
widersetzt und hinter der Größe seiner Berufung zurückbleibt. 

Immer wieder zeigen sich zwei Grundgesetze', so nennt es Przywara, 
Grundgesetze der Erlösung: Christus beruft Menschen in Werkzeuglich- 
keit und er ruft Sünder. 

Das Gesetz der Werkzeuglichkeit stellt den Christen in den ,Dienst an 
der Sache'. Die Gesandten haben zurückzutreten hinter dem, was sie dar- 
stellen. Im Anschluß an Paulus, der in 1 Kor 4,9 schreibt, daß er zum 
Schauspiel für Welt und Engel und Menschen geworden sei, faßt Przy- 
wara das Amt als Darstellung der Einen Hochzeit zwischen Christus und 
Welt bzw. Kirche; ein Darsteller aber, das wird Przywara nicht müde zu 
betonen, ist auswechselbar. Gegen die inflationäre Rede von der Persön- 
lichkeit stellt er ganz hart die Forderung nach Entpersönlichung. Es geht 
nicht um den Gesandten, sondern um das, was er darstellt. Und Przywara 
vergißt auch nicht, was in der eben zitierten Paulusstelle ein paar Verse 
später steht: Wir sind sozusagen der Abschaum (er übersetzt auch: 
Schmutzwasser und Abwasser) der Welt geworden, verstoßen von allen 
bis heute. 

So darf der Apostel nicht mit Erfolg und Anerkennung rechnen. Der 
Dienst ist nicht der Dienst verklärter Himmel, sondern setzt den Men- 
schen aus in Anfechtung. Symbol dafür ist der Seesturm, der die Apostel 
im Boot hin- und herschleudert - und Jesus schläft. Angefangen hatte das 
ganz anders: Die Jünger fahren mit dem Boot ab, scheinbar zufrieden, 
daß sie die Sorge für ihren Meister übernehmen, der nun ruhig schlafen 
kann. 

Aber •ihre zuversichtlich sorgende Verantwortung für den ermüdet schla- 
fenden Herrn [wird] jäh ernüchtert... in die Sicht der grausigen Realität ei- 
nes schlafenden Gottes, über dem die Gewalten der Tiefe heulend zusam- 
menbrechen. Es wird darum zum Wiederaufleuchten der alleinigen Zustän- 
digkeit dieses Gottes: da sie nicht nur rufen ,Herr, rett uns, wir gehen zu 



Eva-Maria Faber 220 

Grund',..., sondern ausdrücklich Seine Zuständigkeit betonen: .Lehrer, ist 
es Dir nicht Sorge, daß wir zugrunde gehen?' ... Es ist also doch wahrer 
Glaube an die Macht dieses Gottes und an Seine alleinige Macht, und ein 
befreiendes Durchbrechen dieses Glaubens durch den früheren Wahn, sor- 
gende Verantwortung für den Herrn tragen zu können. Und trotzdem ist 
das erste, was der aufgeweckte Herr tut, nicht die Hilfe, sondern die Rüge... 
Der Glaube, den Er verlangt, ist der Glaube, daß gerade das siegende Her- 
einbrechen der Mächte der Tiefe über die Welt eines schlafenden Gottes 
die eigentliche Allmacht dieses Gottes kundtue.... Eben das ist die Forde- 
rung der Nachfolge, wie sie durch die Himmelfahrt des Herrn schärfste 
Form empfangen wird ... Um dieser Nachfolge willen ist es wahrhaft herab- 
gesetzter und ,Geringglauben', den entschlafenen Herrn zu wecken. Denn 
gerade als der tatenlos entrückte Herr ist Er das allesbestimmende Haupt 
Seiner Kirche".16 

Zur Anfechtung gehört die Vergeblichkeit. Przywara weist auf die Bilder 
der Bergpredigt hin: Licht der Welt - Salz der Erde. Was geschieht mit 
dem Licht, mit dem Salz? Das Licht brennt herunter - und vielleicht mei- 
stens unbeachtet und übersehen -, es verzehrt sich, das Salz sickert ein ... 
Wenn es sich bewahren will, ist es nutzlos. 

Selbstverschwendung Gottes 

Die Vergeblichkeit ist geradezu ein Kennzeichen des Christlichen. Gott 
verschwendet sich, und zwar unbekümmert dort und gerade dort, wo kein 
Erfolg zu erwarten ist. Fruchtbarkeit ist christlich nicht unmittelbarer Er- 
folg, sondern Fruchtbarkeit des Weizenkorns, das in die Erde fällt und 
stirbt. Przywara schildert das an der Szene der Brotvermehrung. Hier be- 
gegnet die verschwenderische Liebe Gottes den ganz und gar nicht emp- 
fangsbereiten Menschen, der abwertend als ,Hauf deklarierten Men- 
schenmenge. Das überspitzt gezeichnete Unverständnis der Menschen 
verbindet sich mit Rücksichtslosigkeit, welche immer unausweichlicher 
die Krise herbeiführt. Die Zeitangabe ,da es schon spät war' (Mt 14,15) 
deutet Przywara als Höhepunkt einer Eskalation: als •Spät der bittern Er- 
fahrung mit dem ,Hauf ...: Ihm und Seinen Jüngern rücksichtslos nach- 
laufend mit seiner fleischlichen Not und seinem fleischlichen Verlangen, 
den Arzt der Sünde verfleischlichend in einen reinen Arzt der Leiber, den 
Führer zum Geheimnis des Kreuzes verkehrend in einen Sättiger der irdi- 
schen Not..., blind aber für die »Geheimnisse des Reiches Gottes'... und 
geärgert an allem, was über Greifen und Essen und Sattwerden hinaus- 

Deus semper maior. Bd. 2 (s. Anm. 10), 248 f. 



Deus semper maior 221 

geht"17. Dieser unverständige ,Hauf ist entheiligend in die einsame, hier 
geistlich verstandene Wüste eingedrungen, in der (nach Mk) die Jünger 
mit dem Herrn ausruhen sollten. So scheinen die Jünger im Recht zu sein, 
wenn sie die Menge wegschicken wollen. •Denn wie kann die Heimatlo- 
sigkeit des ,einsamen Orts' passen für solche, die im geschlossenen ,Kreis' 
warmen Bewohnt- und Durchwohntseins zu Hause sind? Und wie kön- 
nen solche, die von froher,Einkehr'... leben, einkehren und etwas finden 
und Unterhalt haben, wo nichts ist als ,einsamer Ort'?"18. Vom Unwillen 
der Jünger hebt sich die ganz anders geartete Reaktion Jesu deutlich ab. 
Er weist den Wunsch der Jünger nach bergender Abgeschiedenheit, und 
sei es in der Wüste, zurück. •Im Eindringen des fleischlich gesinnten 
Häuf auch noch in diese Einsamkeit - da die Jünger Ihn drängen, diese 
letzte heilige Stätte wenigstens noch zu retten -, in dieser verzweifelten Si- 
tuation ist die Weisung des Herrn allein die Weisung zum Vollzug der äu- 
ßersten Selbstverschwendung Seiner Liebe über eben diesen ,Hauf und 
in ihm über eben diese ,Welt'."19 Doch die Brotvermehrung führt keine 
Wende herbei. Statt in dem verbleibenden Überschuß die symbolisch 
ausgedrückte positive Fülle zu erkennen, bleibt Przywara gewollt auf der 
realistischen Ebene und hebt den unsinnigen Charakter dieses Überflus- 
ses hervor. •Wie bei der Hochzeit von Kana der Herr den Wein ver- 
schwendete (sechs Krüge zu zwei- bis dreimal 40 Liter des guten Weines 
für bereits Trunkene: Jo 2,6 10), so verschwendet Er hier das Brot, daß 
zwölf Körbe unnütz in der Wüste übrig bleiben, da alle satt sind"20 - eine 
Sattheit, welche die angemessene Aufnahme Christi gerade verhindert, so 
daß in der Brotvermehrung der Herr selber das Volk, die Jünger und die 
,Zwölf zum Messianismus zu verführen scheint. Przywara zieht ein nie- 
derschmetterndes Fazit des Wunders: Der flüchtende Rückzug Jesu (Joh 
6,15) auf den Berg besiegelt seine Niederlage; die anschließende Brot- 
rede ruft nur noch mehr den Widerspruch der Menge und der Jünger her- 
vor. 

Diese Verschwendung bis zur Vergeblichkeit offenbart das Wesen der 
Liebe Gottes, des je immer Größeren (so sieht die Dynamik, der Rhyth- 
mus' der analogia entis konkret aus!). Gerade in den Widerspruch hinein 
ergeht stärker das ,•Überfluten und Über-überfluten der Gnade'... Der 
Eine Logos ist Überßut (von Licht und Leben) in den Widerspruch"21. 
Diese Liebe ist Torheit, die sich auf menschlicher Ebene kaum ein 

" Ebd. 286. 
18 Ebd. 287. 
'» Ebd. 290. 
20 Ebd. 
21 Christentum gemäß Johannes (s. Anm. 15), 39. 



Eva-Maria Faber 222 

Gleichnis schaffen kann bzw. gerade dort ihr Gleichnis hat, wo man es 
nicht erwartet. 

•Da Gott unbegreiflich Sich herabgelassen hat, gleichsam sträflich Sein 
Majestäts-Gut zu verschwenden und verschwenden zu lassen durch Seinen 
menschgewordenen Sohn, ist Ihm auch ein sträflich verschwenderischer 
Verwalter blutsverwandter (selbst unter der Hülle eines berechnenden 
Egoismus) als ein karg und gerecht rechnender und berechnender Phari- 
säer. Es ist das ungeheuerliche Geheimnis (wie es aber in Maria Magdalena 
seinen Typus und sein Symbol hat), daß eine sträfliche Verschwendung 
und Selbst-Verschwendung des Sünders ihn unbewußt zur innersten Nähe 
Gottes führt."22 

Das Verständnis von Sendung und Berufung im Sinn von werkzeuglicher 
Hineinnahme in die verschwenderische, aber auch der Anfechtung aus- 
setzenden Liebe Gottes hat Konsequenzen für das Kirchenbild. Kirche 
ist für Przywara nicht der beheimatende Heilsraum, in dem sich der 
Christ aufgehoben fühlen kann; sie ist nicht die um eine innere Mitte ru- 
hende Größe, sondern bestimmt von einer beständig nach außen zielen- 
den Dynamik. Gott ist nicht ein Gott der Sakristei, sondern des Alltags 
und des öffentlichen Lebens. Wenn Christus außerhalb der Bundeshege 
stirbt - so übersetzt Przywara Hebr 13,12: Jesus hat außerhalb der Tore 
gelitten - dann bleibt dieses ,außerhalb' Grundzug des Christlichen. Der 
Christ ist in der Welt, aber nicht von der Welt, Fremdling, in der profanen 
Welt schutzlos ausgesetzt, hinausgestreut im Körnerwurf. Die bewegende 
Kraft ist der Pfingstgeist, der die Christen ergreift und in der Teilnahme 
an der Sendung Christi in die Welt hinaustreibt. An Ignatius beschreibt 
Przywara, wie schmerzlich ein derartiger Verzicht auf den Selbstvollzug 
der Kirche in der Hinwendung nach außen sein kann. Ignatius war ja am 
Beginn seines neuen Weges auf dem Montserrat gewesen. •Er ist der Hei- 
lige, der seitdem die Liturgie über alles liebte, auf sie aber verzichtet um 
des Apostolates willen und darum ihrer vollen Feier möglichst fernblieb, 
weil der Schmerz um die Liturgie ihm zu naheging. - So ist er der Heilige 
der wunden Liebe zur Liturgie."23 

Kirche der Verräter 

Diejenigen, die Gott in die Kirche beruft und als Kirche sendet, sind nun 
aber nicht heroische Menschen, die sich ganz und gar in der Nachfolge 

12 Erich Przywara, Ignatianisch.  Vier Studien zum vierhundertsten Todestag des heiligen 
Ignatius von Loyola. Frankfurt 1956, 59. 
" Ebd. 25. 



Deus semper maior 223 

verzehren. Erinnern wir uns: Das zweite Grundgesetz der Erlösung lau- 
tet, daß die Sünder berufen werden. Darum stellt Przywara weniger Ma- 
ria als vielmehr die ehemalige Stadtsünderin Maria Magdalena als typo- 
logische Repräsentation der Kirche vor. Sie trägt, so zitiert Przywara Leo 
I., die Person der Kirche, die als Einheit von Juden- und Heidenkirche 
Ehebrecherin (Ez 16) und Dirne (so in der Tradition u.a. bei Irenäus und 
Augustinus) ist. Daß die Kirche sich von Anfang an aus Sündern konsti- 
tuiert, schildert Przywara eindringlich in der dritten Woche der Exerzi- 
tien, welche zur Betrachtung der Passionsgeschichte anleitet. Immer wie- 
der macht er deutlich, daß die eigenen Jünger, in ihnen sieht er auch im- 
mer schon die Kirche, Jesus verraten. 

•Wie der Alte Bund sich also erfüllt, so begründet sich auch der Neue 
Bund: als das Verraten, Verleugnen und Verlassen in die volle Nacht des 
Alten Bundes. Der Neue Bund ... begründet sich, da Judas, der Apostel, 
den .Bräutigam'... verrät. Der Neue Bund als ,Leib' und ,Fülle' des Bräuti- 
gams (Eph 1,23) begründet sich, da Petrus als Einheit der Repräsentation 
von Christus-Bräutigam und Kirche-Braut den Bräutigam abschwörend 
und fluchend verleugnet."24 

Es fällt hier wie an vielen anderen Stellen auf, daß Przywara die konkre- 
ten Namen mit der Amtsbezeichnung' verbindet. Die Sünde, die sich nun 
im Verrat zuspitzt, ist nicht eine Privatangelegenheit, sondern ist Sünde 
der Träger des Neuen Bundes. Wie der Alte Bund in Person des amten- 
den Hohenpriesters, so fällt der Neue Bund •in der Person ihrer höchsten 
menschlichen Spitze (... des eingesetzten ersten Papstes)" das Urteil über 
den Messias25. 

Die Passionsgeschichte ist eine einzige Intrige, in der Jesus zum Spiel- 
ball der Interessen wird, bis er am Kreuz schmachvoll stirbt. Przywara 
stellt das Kreuz in die Mitte christlichen Glaubens und christlicher Exi- 
stenz. Er sucht ihm zugleich seine ursprüngliche Fremdheit und Radikali- 
tät wiederzugeben: Ehe das Kreuz zum Zeichen der Erlösung wird, ist es 
vernichtende und grausame Realität: äußerste Auslöschung der Existenz, 
wie sie in der Strafe des Kreuzpfahls liegt, übliche Hinrichtungsart des 
Sklaven und Ort der Gottverlassenheit, Zeichen des Fluches. Das Kreuz 
ist Ort der Theologie, der eindeutigen und ,adäquaten' Offenbarung Got- 
tes. Der sündige Mensch, der von Gott Besitz ergreifen will, kann hier im 
,Festnageln' Gottes tatsächlich festmachen', wer Gott ist. Als letzte Kon- 
sequenz der fruchtbaren Vergeblichkeit ist es der Ort der höchsten 

24 Erich Przywara, Deus semper maior. Theologie der Exerzitien. Bd. 3. Freiburg i.Br. 1940, 
64. 
25 Ebd. 55. 



Eva-Maria Faber 224 

Fruchtbarkeit des Christusereignisses. Przywara knüpft an die alte Tradi- 
tion an, die analog zum Hervorgehen Evas aus der Seite Adams die Kir- 
che aus der Seite Christi entspringen sieht. Dieses Motiv entblößt Przy- 
wara aller verharmlosenden und beruhigenden Symbolhaftigkeit. Das 
Herz Jesu ist als durchbohrtes, geschändetes und gebrochenes Herz letzte 
Konsequenz einer alles andere als ,süßlichen' Liebe und ist Symbol nur in 
brutal-realistischer Konkretheit. Aus diesem durchbohrten Herzen, d.h. 
im Zeichen des schmachvollen Todes am Kreuz, entspringt die Kirche. 
An ihrem Anfang steht statt eines vollmächtigen und souveränen Grün- 
dungsaktes ... Leere: 

Der Vorhang des Tempels zerreißt, damit •ein leeres Allerheiligstes sich 
öffne, das leere Allerheiligste des Alten Bundes, da ihm die Bundeslade 
fehlt (2 Makk 2,4-7), und das leere Allerheiligste des Neuen Bundes, da aus 
dem gebrochenen Herzen des Herrn ,Wasser und Blut' floß (Jo 19,34). Die 
Kirche des Göttlichen Vollendet ersteht im Erdbeben der Neuen Schöp- 
fung, da sie dasteht als die absolute ,offene Leere'."26 

Diese Leere, dieser Abstieg Gottes ins äußerste Nichts wird als Abstieg 
fruchtbar, eröffnet Leben und Heil und offenbart die Glorie Gottes. 
Darum setzt auch die Frucht dieses Abstiegs, der Neue Bund, nicht als 
Anknüpfung an einen Untergang ein, sondern /«//diesem Untergang: mit 
der Katastrophe des Verrats der Jünger. 

•Hier ist nicht mehr die Situation, daß ein Alter Bund zusammengebrochen 
ist und dieser Zusammenbruch zum Aufbruch eines unsäglichen Neuen 
wird, sondern hier ist es so, daß dieser Neue Bund selbst einsetzt als ein Zu- 
sammenbruch: da das Neue aufbricht im Kreuz des Herrn. ... Im Zusam- 
menbruch, wie er im Eingang des Neuen Bundes steht, da bricht das Neue 
auf... Das Alte ist vergangen, siehe, alles ward neu (II Kor 5,17)."27 

Glorie im Kreuz 

Gott ist derjenige, der tötet und lebendigt, der darum aus dem Nichts 
neues Leben schafft. Die Verheißung aus der Offenbarung: Siehe, ich ma- 
che alles neu (21,5) setzt, so betont Przywara, den Durchgang durch das 
Nichts voraus. 

Die vierte Woche der Exerzitien, die Auferstehungswoche, ist darum 
noch ganz geprägt von der dritten Woche, der Passionswoche. Die Aufer- 
stehung führt nicht geradlinig in die Glorie hinein, sondern sie ist die Of- 
fenbarung über die tiefere und fruchtbare Dimension des Kreuzes, sie ist 

Ebd. 127. 
Erich Przywara, Alter und Neuer Bund. Theologie der Stunde. Wien 1956, 35. 



Deus semper maior 225 

Offenbarung der Glorie im Kreuz, ohne daß dieses dadurch verharmlost, 
beschönigt würde. Ausdrücklich betont Przywara, daß Auferstehung und 
Himmelfahrt nicht •Wunder ins Diesseits zurück" sind, •nicht Aufhe- 
bung von Leiden, Kreuz, Tod und Grab in ,dieses' Leben zurück und also 
in eine diesseitige Glorie, sondern es ist diesseitiges Leiden, Kreuz, Tod 
und Grab, das als Glorie sich zeigt"2*. Damit trifft Przywara zugleich eine 
Aussage über die christliche Existenz überhaupt: ihre Herrlichkeit, die 
Fülle des Lebens der Erlösten, zeigt sich irdisch in Kreuzesgestalt. 

Entsprechend dieser kenotischen Auferstehungstheologie heben auch 
die Osterereignisse in der Schilderung Przywaras nichts von der Zwielich- 
tigkeit auf, die noch von der Passion her über dem Geschehen liegt. Przy- 
wara hebt hervor, daß das äußere Anzeichen für die Auferstehung zu- 
nächst einen negativen Charakter hat: das leere Grab. Die Atmosphäre 
bleibt auch durch das zögernde Begreifen der Jünger verhalten. Ihr Un- 
verständnis angesichts eines ihre Fassungskraft übersteigenden Gesche- 
hens stellt Przywara noch unter den Schatten des Verrats, der sich nur 
langsam in Umkehr wandelt. Die Begegnungen mit dem Auferstandenen 
bleiben flüchtig und vorübergehend. Die Jünger, die vorher beim Herrn 
bleiben durften, begegnen dem Auferstandenen nur noch in der jäh kom- 
menden und schon jäh gehenden Erscheinung. Hinter der damit verbun- 
denen Aussendung muß die Gemeinschaft mit Christus zurücktreten. 

Statt neue Dimensionen zu eröffnen, scheint die Auferstehung zudem 
die gewöhnlichen, herkömmlichen Zustände und Gesetze wieder in Kraft 
zu setzen, die doch während des Lebens und Wirkens des irdischen Jesus 
zumindest an einigen Stellen durchbrochen waren. Przywara vergleicht 
exemplarisch die Auferstehungsszene aus Joh 21,1-14 mit Begebenheiten 
aus dem Leben des vorösterlichen Jesus (Lk 5,1-11; Mt 14,22-33). Bleibt 
schon das Wunder des österlichen Fischfangs hinter dem früheren Wun- 
der zurück, so fällt noch mehr die fehlende Dramatik der Szene auf. Wäh- 
rend der vorösterliche Jesus im Schrecken einer Nacht im Sturm als Ge- 
spenst erscheint, steht der Auferstandene wie ein gewöhnlicher Mensch 
am Ufer. Und Petrus wandelt nicht wie damals über das Wasser, sondern 
schwimmt ganz gewöhnlich nah am Ufer. 

Zwischenzeit 

Auch die ohnehin nur flüchtige Begegnung mit dem Auferstandenen fin- 
det mit der Himmelfahrt, dem endgültigen Entschwinden des Herrn, ihr 
Ende. Den Jüngern, die angespannt zum Himmel schauen, wird diese 

Deus semper maior. Bd. 3 (s. Anm. 24), 167. 



Eva-Maria Faber 226 

Orientierung an der Verklärungsherrlichkeit des Herrn versagt - ihre Be- 
stimmung ist in der Zeit zwischen Himmelfahrt und Wiederkunft die Sen- 
dung. Dieses ,Zwischen' jedoch trägt außerordentlich zwiespältige Züge. 

•So aber ist das Zwischen der christlichen Zeit' das ,Warten und Wachen' 
in der doppelt finsteren Nacht: Da der Herr ,fern fortging' (Lk 19,12) und 
Sein Wiederkommen doch drohend unheimlich unberechenbar ist wie die 
.Stunde des Diebes zur Nacht' (Mt 24,43). So sehr ist das ,Licht' der .Glo- 
rie' der ,Form Gottes' im ,Reich Gottes' .zernichtet ins Nichts und Um- 
sonst', daß die leer verlassen wache Nacht der Schrecken zum Gleichnis 
wird hierfür"29. 

Przywara spricht vom Schweigen Gottes: 

•Gott, der schweigt, wie Er zu schweigen schien, ehe denn Er Welt und 
Menschheit schuf... - Schweigen Gottes, wie Gott schwieg durch die Jahr- 
tausende des Wartens auf Christus den Herrn: in einer Welt, die ihrer Ver- 
lorenheit völlig überantwortet schien... Schweigen Gottes endlich, wie Gott 
aufs neue zu schweigen scheint, da dieses Sein Wort zum Himmel heim- 
kehrte, in Tod, Auferstehung, Himmelfahrt, Sitzen zur Rechten. - Ein Gott, 
der in diese Welt einmal gekommen zu sein scheint, um aus ihr wieder hin- 
wegzugehen. Der diese Welt einem verloreneren Schweigen überantwortet 
zu haben scheint, als es das Schweigen vor Seiner Ankunft war: da doch 
diese Welt erfahren hat, was Gott ist, und nun aufs neue warten muß, im 
Verlorenhaben des Gefundenen. Und doch ist es das Schweigen zu einer 
größeren Ankunft."30 

Ein zentrales Bild für die Kirche der Zwischenzeit ist die Vision des 
neuen Jerusalem, die Przywara vom Gesamtkontext der Offenbarung des 
Johannes her deutet. Gerade mit Hilfe dieser großen Vision der kommen- 
den Stadt holt er die Hoffnung in die Realität zurück und erinnert sie, die 
sich schon fast angekommen glaubte, an ihr Ausgestrecktsein. Unerbitt- 
lich stellt Przywara die ,Stadt der Kunft' unter das Zeichen des ,Noch- 
nicht'. Die apokalyptische Schau zeigt eben nicht nur die schon vollen- 
dete Stadt, sondern auch ihren Anweg zum Ziel durch die Bedrängnis 
hindurch. Die Kirche ist zwar ein leuchtendes Zeichen des neuen Him- 
mels und der neuen Erde, erscheint •aber gerade so grell ausgesetzt... im 
,Schrei der Geburtswehen und Folter des Gebarens', Aug in Aug zum 
dräuenden ,Drachen' und zur ,Wüste' ... und also Aug in Aug zu schein- 
bar restloser ,Vergeblichkeit'."31 

Die Zwischenzeit ist nicht eine Zeit vorweggenommener Seligkeit, so 

29 Deus semper maior. Bd. 2 (s. Anm. 10), 352. 
30 Erich Przywara, Was ist Gott (s. Anm. 6), 26 f. 
31 Deus semper maior. Bd. 3 (s. Anm. 24), 332. 



Deus semper maior 227 

daß der Christ das Heil schon genießen könnte - es ist vielmehr die Zeit 
der Sendung, die den Anspruch stellt, ungeachtet der eigenen Armut, Be- 
dürftigkeit und Angefochtenheit den Menschen zu dienen. Eine Anwei- 
sung des Exerzitienbuches32 gewinnt in diesem Sinn bei Przywara einen 
hohen Stellenwert. Ignatius leitet dazu an, das Amt des Tröstens zu 
schauen, das Christus führt und das durch den Geist auf die Kirche über- 
geht. Dieser Trost ist nicht im Besitz der Kirche oder des Christen - ge- 
rade in ihrem Wüsten-Dasein und seinem Leiden wird das Amt des Trö- 
stens wirksam. Die Kirche wird so in das Geheimnis der Liebe Gottes, die 
sich selbst verschwendet, einbezogen. Die vierte Woche der ignatiani- 
schen Exerzitien mündet darum in die Betrachtung zur Erlangung der 
Liebe, in der Przywara das Strömende und Fließende dieser Liebe hervor- 
hebt, die nur im Weitergeben und in werkzeuglicher Durchlässigkeit die 
Liebe empfängt. Wenn in den Erscheinungen •im gleichen Augenblick 
fast, da der Herr einen oder einige der Seinen tröstet, Er sie fortsendet, die 
andern zu trösten, während Er Selbst verschwindet... [,] geschieht damit 
die Überführung in die Weise der Liebe ...: als Strahlen und Wasser die 
Sonne und den Quell zugleich empfangen und ausspenden, ja nicht nur 
ins Ausspenden empfangen, sondern als ausspendende ... empfangen. Es 
geschieht damit das restlose Gesetztwerden in die Form der Kirche"33. 
Exerzitien bei Przywara müssen ,anstrengend' gewesen sein ... An den 
Schluß der Exerzitien stellt er das Gebet: Nimm hin, o Gott, meine ganze 
Freiheit (Przywara übersetzt: Überfallt, Herr, und nehmt ein) - noch ein- 
mal wird der Mensch aufgerufen, sich ganz in die Sendung zu stellen, de- 
ren Dimensionen er nun vielleicht mehr erahnt als vorher. •Es bleibt nur 
noch, das ein für alle Mal verfügte Mit [gemeint ist: mitgesandt] zu sein in 
der Mühsal Seines erlösenden Wirkens." Also auch ein beinahe unerbitt- 
licher Abschluß? Doch Przywara hält inne in einer Weise, die wir ganz zu 
Beginn schon kennengelernt haben. 

•Der letzte Heroismus des Sichwegstrahlens und Wegströmenlassens hat 
eine letzte Tendenz, so frei Schenkender sein zu wollen wie Gott. 
Darum ist das letzte Wort das der ganz letzten schlichten Bedürftigkeit des 
Kindes: Lieber Gott, aber hab mich lieb! Gib mir Deine Liebe und Deine 
Gnade. Das allerletzte Wort ist kein Heroismus, sondern das Wort des Kin- 
des, das beim Vater ist: 

Lieber Gott, hab mich lieb."34 

32 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Übers, u. erläutert 
von Peter Knauer. Graz 1978, Nr. 224. 
33 Deus semper maior. Bd. 3 (s. Anm. 24), 170. 
34 Unveröffentlichte Exerzitienmitschrift. 




