Deus semper maior

Erich Przywaras Theologie der Exerzitien

Eva-Maria Faber, Freiburg i. Br.

Deus semper maior — Gott je immer gréBer, so lautet der Titel des Exerzi-
tienkommentars, den Erich Przywara (1889-1972) - auf der Grundlage
von Exerzitienkursen, die er zwischen 1932 und 1938 gehalten hatte —
1938-1940 veroffentlichte. Bekannt geworden ist der Jesuit eher durch
seine Analogielehre, die seine (weniger beachtete) Theologie durch und
durch pragt. Auch seine Theologie der Exerzitien steht unter diesem Vor-
zeichen: Gott je immer gréBer ~ nichts anderes meint letztlich die analo-
gia entis.

Deus semper maior

Was bedeutet der Begriff ,Analogie‘? So verschieden die Dinge, die uns
begegnen, sein mogen, sie stehen doch zugleich in enger Beziehung zuein-
ander. Das wird dort besonders deutlich, wo wir dieselben Begriffe auf
verschiedene Wirklichkeiten anwenden, z.B. den Begriff ,gesund‘: ein
Mensch ist gesund, d.h. sein Organismus ist funktionsfihig. Gesund ist
aber auch eine vitaminhaltige Speise: sie macht gesund. Zwischen beiden
Aussageweisen von ,gesund‘ besteht ein Zusammenhang, dennoch ist die
Speise nicht im gleichen Sinne gesund wie der Organismus. Einen sol-
chermaBen auf verschiedene Wirklichkeiten angewandten Begriff nennt
man ,analog‘, weil er zugleich mit der Ahnlichkeit beider Wirklichkeiten
(in ihrer Beziehung auf Gesundheit) die Unihnlichkeit andeutet (die un-
terschiedliche Weise, in der beide Wirklichkeiten auf Gesundheit bezo-
gen sind). Nicht nur im Blick auf bestimmte aufeinander bezogene Gro-
3en, sondern viel grundsitzlicher besteht zwischen allem Seienden eine
Analogie: Von den verschiedensten Wirklichkeiten wird ausgesagt, daB3
sie ,sind‘. Analogia entis, Analogie des Seins, heiB3t: Alles Seiende ,ist,
hat teil am Sein, wenngleich in unterschiedlichem Grad und auf verschie-
dene Weise. Nun sagen wir auch von Gott, daB er ,ist*. Offensichtlich be-
steht aber zwischen dieser Aussage und jener, daB alles Seiende ,ist‘, ein
fundamentaler Unterschied. Vom Sein Gottes und vom Sein des Ge-
schopfes konnen wir nicht in einem Atemzug sprechen. Auch andere
Aussagen, in denen wir mit menschlichen Begriffen von Gott sprechen,



Deus semper maior 209

konnen nur analog, unter Beriicksichtigung der Unédhnlichkeit Gottes,
Geltung haben. Genau diese Unvergleichlichkeit Gottes, die in der Rede
von Gott beriicksichtigt werden muB, hat Przywara im Auge, wenn er von
analogia entis spricht. Auf faszinierende Weise wird der Analogiebegriff
in seiner Hand mehr als je zuvor in der Theologie zum Mittel, die je gro-
Bere Unbegreiflichkeit Gottes erahnen zu lassen, indem er auf eigentiim-
liche Weise den Analogie-Satz aus dem IV. Laterankonzil (1215) poin-
tiert.

Das Konzil formulierte: ,,Von Schopfer und Geschopf kann keine
Ahnlichkeit ausgesagt werden, ohne daB sie eine groBere Undhnlichkeit
zwischen beiden einschlosse“!. Przywara hebt in dieser Analogie-Formel
nun zwei Aspekte hervor: Ahnlichkeit und Unihnlichkeit stehen nicht
symmetrisch zueinander, dhnlich und unidhnlich, sondern komparati-
visch: Gott ist in noch so groBer Ahnlichkeit je mehr undhnlich. Er iiber-
setzt darum: ,,Zwischen Schépfer und Geschopf kann eine noch so grofie
Ahnlichkeit nicht angemerkt werden, daB zwischen ihnen eine je immer
grofere Undhnlichkeit nicht angemerkt werden muf3.*

Durch diese ,dynamische’ Formulierung erreicht Przywara, daB3 der
Satz nicht statische Wesensdefinitionen von Gott und Gesch6pf nahelegt,
sondern lebendige Beziehungen andeutet. Der Begriff der Unéhnlichkeit
ist positiv zu verstehen: Er verweist Gott nicht in eine starre, beziehungs-
lose Ferne, sondern zeigt den Weg in sein Geheimnis an. Die Un&hnlich-
keit Gottes aber setzt das Geschopf in eine positive Eigenwirklichkeit
frei: Es darf ganz es selbst, ndmlich Geschopf sein.

Der Analogie-Satz ist nicht rein abstrakte Theorie. Przywara verdeut-
licht eindringlich, daB das Konzil, wenn es von ,noch so groBer Ahnlich-
keit‘ spricht, die Erlésungsordnung im Blick hat. Darum betrifft auch die
Aussage der ,je groBeren Unidhnlichkeit® das Verhéaltnis zwischen Gott
und dem iibernatiirlich erh6hten, erlésten Geschoépf und wirkt sich im
konkreten Leben des Christen aus. Die noch so groB3e Selbstmitteilung
Gottes hebt den Menschen nicht aus der Geschopflichkeit heraus; Gott
aber ist bleibend und nur je immer mehr der je gréBere, unbegreifliche
Gott. Er wird nicht zum vertrauten Partner, dem ich selbstverstidndlich,
Du zu Du, begegnen kann, sondern bleibt der heilige Gott, dem ich anbe-
tend gegeniiberstehe, mit um so mehr Ehrfurcht, je mehr er sich schenkt.

Die Unbegreiflichkeit Gottes will Przywara sehr konkret und erfahrbar
verstanden wissen. Gott ist nicht unendliches, ruhendes Sein, sondern

1 DS 806; Ubersetzung nach NR 280. Die Ubersetzung in der 37. Aufl. von DS (1991) ist
jener Przywaras (etwa in: Erich Przywara, Analogia Entis. Metaphysik. Ur-Struktur und
All-Rhythmus. Einsiedeln 1962 [Erich Przywara Schriften 3], 253) dhnlich.



Eva-Maria Faber 210

pulsierendes Leben, nicht Gegenstand der Schau, sondern souverines
Subjekt seines Handelns. Der Exerzitientext nennt ihn die ,Majestit Got-
tes® und bringt so die Souveranitit des ,Willens Seiner géttlichen Maje-
stdt* zum Ausdruck.

,»Das Gottlichste Gottes steht da: die Souverinitit der Freiheit Seiner Ent-
scheidung. Gottlicher Wille ist Entscheidung ohne Warum (weil sie sich
selbst Warum ist), Freiheit ohne Grund (weil sie sich selbst Grund ist),
Liebe ohne Gesetz (weil sie sich selbst Gesetz ist).“?

Das ist nicht einfach ein voluntaristisches Gottesbild. Przywara will den
Menschen darauf vorbereiten, da3 ihm ein Gott begegnet, den er nicht
begreifen kann. Dieser unbegreifliche Wille Gottes ist nicht Willkiir, son-
dern Liebe; Liebe, die grundlos liebt, die aber Wege wihlt, die das Fas-
sungsvermodgen des Menschen iibersteigen. Es ist Liebe, welche Torheit
ist, die bis ans Kreuz geht. Die Souverinitit dieses Willens und dieser
Liebe betont Przywara deswegen so sehr, weil er fiirchtet, sie werde sonst
auf das Mal} menschlichen Liebens reduziert. Diese Gefahr sieht Przy-
wara in der Geschichte von den Arbeitern im Weinberg benannt: Der
letzte erhilt ebensoviel wie der erste, einfach ,weil ich gut bin‘ (Mt 20,15)
- mit dem Ergebnis, daB} die ersten Arbeiter prompt Widerspruch erhe-
ben. Dieser Gott steht auch einem eher idealistischen Gottesbild entge-
gen: einem Gottesbild, das von der Idee des Guten, Schénen, Wahren,
von der Idee des unverdnderlichen Gottes ausgeht und darum mit der
Torheit der Liebe Gottes, mit Krippe und Kreuz und auch mit jener Tor-
heit, daB} Gott sich an die Kirche von siindigen Menschen bindet, nichts
anfangen kann.

Vor diesen Gott stellen die Exerzitien den Menschen und veranlassen
ihn, sich zu besinnen, wer Gott ist und wer er selbst ist. Es geht darum,
daf3 der Mensch sich bereitet, Gott zu dienen und den Weg herauszufin-
den, der ihm von Gott bestimmt ist. Er soll in den Exerzitien lernen, sich
der Souverinitdt der freien Entscheidung Gottes zu iiberlassen: Gott
nicht auf den eigenen, selbstgewihlten Weg zu zwingen, sondern ganz de-
miitig zu horen und zu dienen. Dieses ignatianische Anliegen spitzt Przy-
wara auBerordentlich zu.

Der Mensch vor Gott

Im Hoéren entspricht der Mensch seinem tiefsten Wesen. Schon Geschaf-
fenwerden heil3t fiir Przywara: Hervor-gerufen werden. Der grundlose

2 Erich Przywara, Deus semper maior. Theologie der Exerzitien. Bd. 1. Freiburg i.Br. 1938,
19f.



Deus semper maior 211

Wille des lebendigen Gottes ist der Grund fiir das Dasein des Geschop-
fes, so daB dieses je jetzt in der restlosen Verfiigung Gottes steht. Wie
Gott den Menschen zum Dasein gerufen hat, so kann er ihn jederzeit zum
Dienst rufen. Der Mensch soll dem Aufgerufensein zum Dasein in der
unbedingten Ubereignung an Gott antworten. Diese Unbedingtheit heif3t
konkret: Das Dienen hat ohne Wenn und Aber - vollig hingegeben zu ge-
schehen. Der Mensch darf diesen Dienst nicht von der Einsicht in den
Sinn des Dienstes abhiingig machen, weil ihm das Dall der Verfiigung
Gottes zu geniigen hat.

Dienen ist nicht: etwas einsehen und darum tun, sondern das Daf} des Be-
fehls ist sein Grund. Sonst bliebe ich immer noch mein eigener Herr. Weil
ich also nicht dem Was des Befehls-Inhalts, sondern dem Dal} des Befehls-
Aktes diene, so ist es auch nicht méglich, irgend ein Was festzuhalten (weil
es sachlich gut ist) oder abzuweisen (weil es sachlich mir widerstrebt). Son-
dern Dienen heif3it: bestindig auf dem Sprung, keinem Was verhaftet, son-
dern verhaftet dem Herrn.*?

Gerade auf diese Weise, in solcher Unbedingtheit der Hingabe aber fin-
det die Unruhe des Menschen zu Gott ihre Authentizitit und ihre Erfiil-
lung. Wenn der Mensch Gott zu dienen bereit ist, findet er zu seinem We-
sen: Dienst ist nicht GroBmut, sondern Selbstverwirklichung.

Zu Gehorsam und Dienst muB3 noch ein Stichwort hinzukommen, um
geistliches Leben im Angesicht der Majestit Gottes zu kennzeichnen: De-
mut. Die Demut des Geschépfes hat zwei Bewegungsrichtungen: die eine
gleichsam nach oben gerichtet in der Ehrfurcht vor dem je groBBeren Gott,
die andere nach unten in der Anerkennung der eigenen Geschéopflichkeit
wie ihrer Grenzen und in der Zustimmung, daB} die geschdpfliche Welt
der angemessene Lebens- und Dienstbereich ist. Darum hat die christli-
che Existenz ihren eigentlichen Ort im Alltagsleben. Przywara ist darauf
bedacht, daB geistliches Leben und Nachfolge von solcher geschopfli-
chen Demut gepriigt sind. Er kennt nicht nur die Gefahr, da3 der Mensch
sich dem Dienst Gottes entziehen will, sondern auch die Versuchung,
iiber das Angemessene hinauszuzielen. Gerade am Beginn der Exerzitien
warnt er vor Heroismus, der sich nicht mit dem Alltéglichen, Zugemesse-
nen, Verniinftigen, nicht mit den kleinen Schritten begniigen will. Darum
beschreibt er liberspitzt die konkreten Bedingungen, ja, die methodischen
Voliziige, die zu den Exerzitien und dariiber hinaus zu jedem geistlichen
Leben dazugehoren, mag das manchmal auch wie ein Korsett, nur noch
mechanisch anmuten. Vorbild ist die Demut, der Gehorsam Jesu, der sich
den menschlichen Ordnungen unterwarf.

3 Ebd. 95f.



Eva-Maria Faber 212

»Das Mitwirken mit dem Werk der Erlésung kann iiber Raum und Zeit und
doch in Raum und Zeit nicht anders geschehen als unter der Hiille von In-
stitut und Vorschrift und Buchstabe. Aber schon dies ist innerlichste Teil-
nahme am Weg des Erldsers: an Seinem ,Unterjocht® wie ein ,Sklave®, der
als Sache gilt und darum ganz selbstverstindlich nur Rad der Maschine ist.
- Hier liegt darum der Erlsungs-Sinn des religidsen Mechanismus: im Ge-
betsleben ... Es wird so objektiv und theologisch, daB das Lob den verord-
neten und gewohnten Ton, die Ehrfurcht die verordnete und gewohnte
Kniebeuge hat und der Dienst wie von selbst geht. ... Ebenso ist es dann
auch mit dem Tugend-Mechanismus: im aszetischen Leben. Der Schwung
des Entgegen-tun gegen Fleisch und Welt verbirgt sich unter der Konkret-
heit erprobter Ubungen der Abtétung in einer bestimmten Reihenfolge und
zu bestimmten Zeiten und unter einer geregelten Kontrolle.“

Przywara geht es nicht um den ,sklavischen‘ Charakter der Vollziige, er
will nicht Gedankenlosigkeit rechtfertigen. Aber ihm ist es wichtig, ein-
mal ganz konkret zu verdeutlichen, was Treue im geistlichen Leben heiBit:
Gewohnheiten einiiben, ganz demiitig daran festhalten. Und er schildert
niichtern, wie das aussehen kann — grau und langweilig, unerbittlich.

Zur Demut gehort auch, dafl der Mensch sich nicht anmaBen darf, im
Dienst der Liebe Gottes allein in der groBmiitigen Hingabe und der Sen-
dung aufzugehen. So sehr der Mensch gesandt ist, die Menschen zu lie-
ben wie Gott, sich mit der Liebe Gottes zu verstromen, es kommt der
Punkt, an dem er wahr-nehmen muB, daB er selbst einen ganz demiitigen
Heilsweg gehen muB, daB er selbst heils- und erlésungsbediirftig ist,
Angst hat, schwach ist und da8 er bei aller mitwirkenden Gemeinschaft
mit Gott ihm als Siinder gegeniibersteht. ,,So reift die Ganzheit der Hin-
gabe: nicht in einen Heroismus-Glanz, sondern in den stillen Abstand der
Anbetung.*’

Dieser Hinweis auf die Erlosungsbediirftigkeit des Menschen, fiir die
Przywara ein aullerordentliches Gespiir hat, leitet tiber zum Thema der
ersten Woche der ignatianischen Exerzitien: die Siinde. Der Mensch wird
hier aufgefordert, sich die Siinde bewuBt zu machen, und zwar das, was
Stinde iiberhaupt ist, und seine eigene Siinde.

Przywara faf3t Siinde darin zusammen, daB3 sie der versuchte selbst-
méchtige Aufstieg zu Gott ist. Dem Geschopf ist als von Gott hervorgeru-
fenem Wesen eine Dynamik auf Gott hin zu eigen, eine unruhige Sehn-
sucht auf Gott hin. Solche Sehnsucht hat der Mensch, weil Gott sich ihm
schenken will. In der Stinde aber versucht der Mensch, diese seine Un-
ruhe zu Gott selbst zu stillen. Er verkehrt seine Dynamik auf Gott hin,

4+ Ebd. 113f.
* Ebd. 33.



Deus semper maior 213

will sich die Nihe zu ihm nicht schenken lassen, sondern sich das Gott-
sein erobern. So miBbraucht er die innerlichste und innigste Hinordnung
auf Gott zur gierigen Bemichtigung, ,wie Gott zu sein‘.

Folge der (Erb-)Siinde ist darum fiir Przywara vor allem die Verzerrung
des religiosen Lebens zum tragischen Streben nach Gott. Tragisch ist die-
ses Aufstiegsstreben deswegen, weil der Mensch einerseits im Verlangen
nach Gottgleichheit seine eigene (doch positive) Geschopflichkeit ver-
leugnet und sich in einem titanischen Ringen gegen seine Endlichkeit
aufbiumt, und weil er andererseits Gott dann nicht wahrhaft als Gott be-
gegnet, der um seiner selbst willen gesucht und geliebt werden muf3 und
erst in seiner Unbegreiflichkeit wirklich als Gott erkannt ist. Der Mensch
bleibt bei einem Ringen um das Leiden und die Widerspriiche der Welt
und seiner selbst stehen und gelangt so nicht dazu, sich demiitig als Ge-
schopf mit eben diesen Spannungen anzunehmen und sich in die Wege
Gottes zu bescheiden.

Es ging bislang um Geschopflichkeit und um Siinde, und scheinbar
noch gar nicht um das, was fiir uns doch so wichtig ist: dal wir erlost
sind. Doch Przywara wiirde sagen: Wir sind schon mitten im Thema! Wir
miissen an dieser Stelle einmal innehalten und bedenken, was fiir Przy-
wara die Erlosungsordnung ist, welche ,Koordinaten‘, welche Bedingun-
gen die Zeit bestimmen, in der wir nach Jesu Tod und Auferstehung als
Christen leben: Geschopflichkeit, Siinde und Leid, Ruf zur Mitwirkung
im Erlosungswerk.

Die ,Koordinaten‘ der Erlosungsordnung

Eine erste Koordinate ist, wie eben gesehen, die Geschdpflichkeit. Diese
tritt mit der Begnadung und Erlésung nicht einfach zuriick, sondern ist
grundlegend und uniiberholbar. Ja, noch mehr, wenn die Siinde darin be-
steht, daB der Mensch seine Geschopflichkeit verleugnet, mit ihr nicht
fertig wird, gehort diese sogar zu den zentralen Themen des Erlostseins.
Das wird schon an der Struktur der Erlésung deutlich: Auf die Siinde des
Menschen antwortet Gott mit der Erlésung, und er antwortet auf seine
Weise: mit der Demut der Menschwerdung. Dem eigenmichtigen Auf-
stieg des Menschen begegnet er mit dem Abstieg —fiir Przywara sehr wich-
tige Begriffe.

,.Das Geheimnis Gottes in Christo in der Kirche ist grundséitzlich Geheim-
nis eines Abstieges ... Dieser Weg des Abstieges Gottes ist nicht nur Offen-
barung, sondern Erldsung, und hierin Gegeniiber und Antwort zu einem
siindigen Weg des Aufstieges: wie der erbsiindige Mensch, Adam und Eva,
den absoluten Aufstieg wollte: von der Kreatur zur Gottgleichheit ... Erb-



Eva-Maria Faber 214

sinde und Siinde des Menschen ist eben dies: daB er ,sich nicht wiirdigen
will, Mensch zu sein* (wie St. Augustin sagt). Erlésung von Erbsiinde und
Siinde, wie sie Gott in Christo in der Kirche ist, sagt darum: daB ,Gott
Mensch wird, damit der Mensch sich wiirdige, Mensch sein zu wollen* (St.
Augustin). Uberschwang der Menschwerdung im Kreuz (von Christus zur
Kirche) ist also in seinem letzten Sinne das Gegeniiber zum Sturz des Men-
schen, der Gott sein will. Aller Uberschwang Gottes im Kreuz hat also dies
zu seinem erlésenden Sinn, daBl der Mensch schlicht Mensch sei.*¢

Erlostsein wirkt sich darum aus in einer Haltung, die das positive Gegen-
bild des oben beschriebenen negativen Kontrastes der tragischen Religio-
sitdt ist: ,,eine Frommigkeit, die nach keiner Vergewisserung feststellba-
rer Gottesnidhe verlangt, sondern das Ich ruhig und selbstverstindlich in
die Hinde eines Gottes legt, der nicht dafiir da ist, ein Mittel des Heils fiir
Menschen zu sein, sondern dessen ,Lob‘ ,Ehrfurchterweisung und
Dienst® der Sinn der Welt ist“’. Vorbild fiir diese Spiritualitit ist der
SchluB3 des Buches Ijob: der Mensch, der schlieBlich die Hand vor den
Mund legt und Gott als den Deus incomprehensibilis, den Gott der uner-
forschlichen Wege anerkennt, der erst unter diesem ,Namen* wirklich als
Gott erkannt und anerkannt ist.

Diese schlichte Ubergabe an Gott fordert Przywara auch angesichts
der Siinde, die er in der Erlésungsordnung noch bestimmend wirkmich-
tig sieht: die zweite Koordinate. In der ersten Exerzitienwoche macht
Przywara zuerst das Gewicht der Siinde bewuBt, so sehr, daB der Mensch
sich nachher fragen muB, wie es iiberhaupt angehen kann, daB3 Gott ihn
nicht vernichtet, sondem daB er ,noch frei herumlduft‘. Und doch wiire es
vermessen, die Siinde schwerer zu gewichten als die Barmherzigkeit Got-
tes.

»Wenn ich und da ich ,das‘ [der verruchte Stinder] bin, wenn Gott und da
Gott ,das‘ [der Heilige] ist, muf3 dann nicht der fruchtbare und hiillende
Mutterschol3 der Erde mir abgriindiger SchoB des Todes werden, mich zu
begraben in die Finsternis ... Und so frage ich die Erde, wie sie sich nicht off-
nefe, mich aufzusaugen, schaffend neue Hollen, immer zu strafen in ihnen?
Ist das nicht Widerstand gegen Gott? Und wenn Gott selber es so belieB, ist
es nicht Widerspruch in Gott?

Darauf antwortet ... das Gesprdch der Barmherzigkeit. Denn meine selbst-
verstindlichsten Rechtsanspriiche zerstoben, ja entlarvten sich wie ein
Hohn, vor den unermefBlich unerfiillbaren Rechtsanspriichen Gottes an
mich, und diese wieder iiberstieg, alles iiberflutend, das Unbegreifliche
Gottes, die Barmherzigkeit. ...

¢ Erich Przywara, Was ist Gott? Eine Summula. Niirnberg 1948, 79f.
7 Erich Przywara, Kant heute. Eine Sichtung. Miinchen 1930, 47.



Deus semper maior 215

So bin ich nichts als das kleine Kind, das ein wenig nachdenkt und
Danke sagt und brav werden méchte: erwdgend und Dank sagend Gott, un-
serem Herrn, daf3 Er mir das Leben gegeben hat bis jetzt, mir vornehmend
Besserung mit Seiner Gnade fiirs Kiinftige. So erzahle ich Ihm das Pater no-
ster: wie Er mein ,Vater* ist und vieler Kinder mit mir, wie der ,Himmel* un-
ser Haus ist und Sein ,heiliger Name‘ und Sein ,Reich’ unser Besitz und
Sein ,Wille‘ die Hausordnung. Erzihle Ihm aber auch und gerade meine
kindlich-térichten Sorgen: daB ich immer wieder Hunger habe, immer wie-
der in Streit bin, immer wieder Angst habe vor der ,groBen Priifung’, und
wie ich ,erldst® bin allein in Seinem SchoB, nichts anderes wissend als Thn.“?

Die Siinde ist in der Erlosungsordnung noch wirkmichtig, weil die Zeit,
in der wir als Erloste leben, ausgesprochen Zwischen-Zeit ist. Christus
hat uns schon erldst, aber die Vollendung ist noch nicht da. Przywara
wendet sich, wenn er diese Spannung akzentuiert, gegen eine Tendenz
seiner Zeit, die er Eschatologismus nennt und deren Spiritualitdt durch
das Stichwort ,Verklirung® zu beschreiben ist®. Wihrend die ,Verkli-
rungstheologie’ die Auferstehung als entscheidende Wende versteht und
nahezu enthusiastisch Christsein als ,Auferstehungsleben‘ beschreibt, be-
tont Przywara, daB die Bedingungen der Geschichte, darum Leiden, Tod,
Siinde und Anfechtung durch die Auferstehung nicht aufgehoben sind.

Das héngt schlieBlich mit einer letzten Koordinate der Erlésungsord-
nung zusammen. Der Christ ist nicht schon einfach ,NutznieBer* der Erl6-
sung, deren Friichte er empféngt, sondern ist als Mitwirkender hineinge-
nommen in das Erlosungswerk. Anhaltspunkte fiir Przywara sind vor al-
lem verschiedene Stellen in den Paulusbriefen: das Stichwort ,Christus
mitgekreuzigt® (Gal 2,19); oder auch vor allem die Formulierung aus dem
Kolosserbrief (Kol 1,24): erginzen, was an den Leiden Christi noch fehlt.
In diese Richtung geht auch Przywaras Kirchenverstindnis. Przywara hat
eine Vorliebe fiir das Wort von Augustinus, das er formelhaft immer wie-
der verwendet: Haupt (die Person Christi) und Leib (Kirche) Ein Chri-
stus (d. h. der ,ganze Christus‘). Damit ist nicht gemeint, daB die Kirche
der fortdauernde Leib des nun Verklirten ist, seiner Herrlichkeit teilhaf-
tig, sondern daB sich in der Kirche sozusagen das Schicksal Jesu fortsetzt
und es ihr nicht besser ergeht als ihrem Haupt.

8 Deus semper maior. Bd. 1 (s. Anm. 2), 224f.

* Dieser Verklidrungstheologie rechnet Przywara Teile der liturgischen Bewegung zu. Er
lehnt diese nicht ab, will sie aber zu der rechten Bodenstindigkeit mahnen. Weil sie ihr
Hauptaugenmerk auf die Liturgie legt, und zwar unter dem Aspekl der Einswerdung mit
dem ecrhdhten Christus, steht sie in Gefahr, die Erde unter den Fiien zu verlieren und
iiber der Liturgie das konkret menschliche Leben zu vergessen. Die schlichte Menschlich-
keit des Benediktinischen hilt er fiir einen gesunden Ausgleich.



Eva-Maria Faber 216

Die Geheimnisse des Lebens Jesu

Wie Przywara das irdische Leben Jesu auffaBt, sehen wir nun, wenn wir
der zweiten Exerzitienwoche nachgehen, in der Ignatius die ,Geheim-
nisse des Lebens Jesu* betrachten 14Bt. Sie beginnt mit der Verkiindigung.
Ignatius beschreibt zuerst, wie die gottlichen Personen die Menschwer-
dung beschlieBen. Przywara nennt hier sogleich die krasse Realitit beim
Namen. Die Menschwerdung bedeutet das Eintreten Gottes in eine Welt
voll Spannungen, in die todverfallene Welt.

»Es [ist] die Erde der Menschen.... die alle absteigen zur Hélle ... in der inne-
ren ... Folgerichtigkeit der Einen Siinde... Es ist ... Vielfalt, aus der der RiB
spricht: ... Frieden, der in Krieg ausbricht, und Krieg, der in Frieden sich
fortsetzt, nicht Austausch des Lebens, sondern Lachen des einen, das des
andern Weinen ist.*“10

Inmitten dieser Welt liegt die Kammer der niedrigen Magd. Vor dem Hin-
tergrund einer zerrissenen, ja chaotischen Welt ist die Verkiindigung
nicht eine vertrauliche Begegnung zwischen dem Engel und Maria, son-
dern das Tor zur Preisgabe Gottes in die Finsternis, das Anheben des Ab-
stiegs Gottes bis in die Holle hinab. Hier begegnen sich nicht nur Himmel
und Erde, sondern die ,Géttliche Majestit* und die Tiefe des Abgrunds
der Verlorenheit.

Przywara gibt nicht der Versuchung nach, aus den ,freudenreichen Ge-
heimnissen* liebliche Szenen zu gestalten. So beschreibt er den Besuch
Marias bei Elisabeth als von widrigen Voraussetzungen iiberschattet.

»Darum ist die Empfingnis des Herrn fiir Maria zwar die Krénung zu Un-
serer Herrin, aber nicht, daB3 sie mit Thm in der Heimlichkeit des ,unzuging-
lichen Lichtes (1 Tim 6,16) ,verborgen* sei in die ,Verborgenheit Deines
Antlitzes* (Ps 30,21), sondern daB auch noch ihre bisherige menschliche
Verborgenheit aufgesprengt werde zur 6ffentlichen StraBe hin ... Es ist ...
Dienst im Verbleiben mit Elisabeth etwa drei Monate: alles entwurzelnd
GroBe, was war, eingeschwiegen und vergessen in einen gewdhnlichen
Haushalts-Dienst im Alltag ... Da das Kind in ihrem SchoB nicht von Jo-
seph ist, steht sie vor den Menschen als Ehebrecherin da und muf von Jo-
seph entlassen werden ... Doch gerade so ist es der besondere Dienst ... im
Geheimnis der Erlosung: da sie Thn empfangen hat und trigt, der das
,Lamm Gottes* ist, das ,aufhebt die Siinde der Welt* (Jo 1,30), indem es
,Stinde ward* (2 Kor 5,21) und ,Fluch* (Gal 3,13) - diesen siind- und fluch-

'° Erich Przywara, Deus semper maior. Theologie der Exerzitien. Bd. 2. Freiburg i. Br. 1939,
22f.



Deus semper maior 217

beladenen Herrn tragend wird Unsere Herrin Mit-Erl6serin, indem der
,Ehebruch‘ der ,Tochter Sion‘ (Ez 16) auf sie gelegt wird.”!"

Die Armseligkeit der Geburt Jesu 148t Przywara sehr intensiv nachemp-
finden: die Armseligkeit der Krippe® Maria, von der Geburt tiberrascht,
ohne Vorbereitung, die Majestit des Schopfers ein winziges Kind: Fin-
sternis der Einsamkeit und BloBe. Davor steht der Betrachter:

~Meine ganze Aufwartung und irgend mdgliche Ehrfurcht, wie sie dem Ge-
heimnis der zeitlichen Geburt der Ewigen Majestiit ziemt, ist selber vollig
verarmt in dieses hilflose Zuschauen ... ein arm Stiick Armut .... das ich hier
bin. Und es gehért mit zu diesem arm Stiick Armut, daB} es die Armut seines
Herrn nicht ertrigt und sie darum mit frommem Betrachten ausschmiickt:
mit einer Magd und einem Rind.“!?

Auch die Verkiindigung der Engel hebt von dieser Armseligkeit nichts
auf.

»Es ist Verkiindigung der Leere Gottes, also Enthiillung ihres ,Skandals der
Torheit* (1 Kor 1,23). Und es ist erst recht fiir menschliche Ohren unertrig-
lich, daB iiber so etwas Glorie gesungen wird.“!?

Es pafit dazu, daB die Verkiindigung den Hirten gilt: Das Erscheinen die-
ses Obdachlosen wird den Obdachlosen kundgetan.

Przywara spitzt hier nur zu, was das ganze Leben Jesu durchzieht: die
Heimatlosigkeit. Sie ist sein Schicksal gleich nach der Geburt in der
Flucht nach Agypten, setzt sich fort, wenn Jesus zur Verkiindigung auf-
bricht, bis er schlieBlich am Kreuz heimatlos stirbt.

., Die Fiichse haben Hohlen, und das Gefiederte des Himmels hat Nester,
der Menschensohn aber hat nichts, wohin er das Haupt lehne‘ (Mt 8,20).
Der eben Empfangene empfingt in Maria als Gabe durch Joseph die
grundsitzliche Heimatlosigkeit: ,Er ratschlagte, im geheimen sie zu entlas-
sen‘ (Mt 1,20). Darum gerit Er von Anfang an ,auf die StraBle‘: vom ,Fort
ins Gebirge eilends‘ im SchoBe Mariens (Lk 1,39) zum ,eilends Abgenom-
men vom Kreuz*.“

Diese Heimatlosigkeit hat heilsgeschichtliche Dimensionen: Gott wird in
der Welt, die doch seine Schépfung ist, und in seinem Volk, das doch sein
erwihltes Eigentum ist, nicht aufgenommen. Das Wort aus dem Johan-
nesprolog ,Die Seinen nahmen nicht auf* beschreibt das Vorzeichen, das
von Anfang an das Wirken Jesu bestimmt. Przywara verdeutlicht daran

"' Ebd. 28-31.
12 Ebd. 38.

13 Ebd. 39.

14 Ebd. 164.



Eva-Maria Faber 218

vor allem, dafl die Welt nicht nur erlésungsbediirftig ist, gleichsam vor-
gingig zum heilenden Eingreifen Gottes, sondern daB sie seinem erlésen-
den Handeln mit SelbstverschlieBung und Widerspruch antwortet. Diese
direkte Konfrontation der Liebe Gottes mit dem siindigen Menschen
bringt Przywara gerade mit dem gegenldufigen Motiv der Hochzeit zum
Ausdruck. Gott vermahlt sich in die Welt hinein - nur ist diese Welt nicht
die liebende Braut, sondern die widerstrebende Hure. Przywara nimmt
ganz ernst, was Paulus sagt: Gott hat uns geliebt, als wir noch Siinder und
Feinde waren (Rom 5,8). Und das gilt nicht nur im Erlésungsgeschehen
selbst, sondern ist immer neu Wirklichkeit.

., Es ist der Widerspruch des ,Kosmos* gegen den ,Schopfer . — Es ist der Wi-
derspruch der ,Eigenen‘ gegen den ,Eigner. ... Es ist im ,Nicht fassen‘ und
,Nicht Erkennen‘ und ,Nicht zu sich nehmen‘ das Nein zur Einen Hochzeit
Gottes im Logos Jesus Christus in die Welt hinein: vom Widerstand gegen
die Begegnung ... zu Widerstand gegen das kiinftige hochzeitliche Eins ...
zum Widerstand, darin die Braut den werbenden Briautigam ausdriicklich
,nicht zu sich nimmt‘.“1%

Die Hochzeit hat darum konkret die Gestalt des commercium, des Aus-
tauschs, und zwar nicht nur, gleichsam neutral, im Sinn des alten Tausch-
motivs: Gott wird Mensch, damit der Mensch Gott werde. Przywara kon-
kretisiert dies: Der heilige Gott tritt in hochzeitlichen Austausch mit dem
Stinder. Christus ist fiir uns zur Siinde geworden. Nicht Siinder, aber ver-
wechselbar mit diesem. Mit dem Philipperbrief betont Przywara immer
wieder: Er entduBerte sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen
gleich. Przywara tibersetzt noch schirfer: ,Mensch wie sonst® oder gar
,Schema Mensch wie sonst‘, um die Gewohnlichkeit des Menschseins
Jesu herauszustellen. Der Erloser war verwechselbar mit einem zu erlé-
senden, war verwechselbar mit uns erlésten Menschen. In der Taufe
durch Johannes erscheint Jesus als einer der Siinder und erfiillt so den
Dienst, den sein Erlosername ausdriickt: daf3 er das Lamm Gottes ist, das
nimmmt und wegtrigt die Siinde der Welt. Przywara will den Eindruck ver-
meiden, als sei das ein symbolischer Vorgang. Darum beschreibt er sehr
realistisch die Versuchungsgeschichte. Gleich nach der Taufe erfihrt Je-
sus die Verlorenheit schlechthin, die unmittelbare Konfrontation mit
dem Bdsen. Er wird in den Versuchungen sehr real und fiir ihn erfahrbar
mit der ganzen Finsternis der Siinde der Jahrtausende zugedeckt.

5 Erich Przywara, Christentum gemdf} Johannes. Niirnberg 1954, 39f.



Deus semper maior 219

Sendung

Am Anfang des Wirkens Jesu stehen die Berufungsgeschichten, die im
ignatianischen Exerzitientext einen hohen Stellenwert haben. Im traditio-
nellen Aufstiegsschema des Weges zu Gott - via purgativa, via illumina-
tiva, via unitiva — ersetzt Ignatius die dritte Stufe, die mystische Vereini-
gung, durch die Sendung. Wenn Przywara diese Akzentsetzung iiber-
nimmt, pointiert er die kenotischen Bedingungen der Sendung, welche
die mystische Vereinigung mit Gott erntichtert. Der Mensch ist in der
Sendung all den Erfahrungen ausgesetzt, die Jesus selbst erleidet: Hei-
matlosigkeit, Ohnmacht, Vergeblichkeit. Und hinzu kommt, das sieht
Przywara sehr realistisch, immer auch die Stinde des Gesandten, der sich
widersetzt und hinter der GréBe seiner Berufung zuriickbleibt.

Immer wieder zeigen sich zwei ,Grundgesetze‘, so nennt es Przywara,
Grundgesetze der Erlosung: Christus beruft Menschen in Werkzeuglich-
keit und er ruft Stinder.

Das Gesetz der Werkzeuglichkeit stellt den Christen in den ,Dienst an
der Sache‘. Die Gesandten haben zuriickzutreten hinter dem, was sie dar-
stellen. Im AnschluB3 an Paulus, der in |1 Kor 4,9 schreibt, daB} er zum
Schauspiel fiir Welt und Engel und Menschen geworden sei, fallt Przy-
wara das Amt als Darstellung der Einen Hochzeit zwischen Christus und
Welt bzw. Kirche; ein Darsteller aber, das wird Przywara nicht miide zu
betonen, ist auswechselbar. Gegen die inflationdre Rede von der Persén-
lichkeit stellt er ganz hart die Forderung nach Entpersénlichung. Es geht
nicht um den Gesandten, sondem um das, was er darstellt. Und Przywara
vergiBt auch nicht, was in der eben zitierten Paulusstelle ein paar Verse
spater steht: Wir sind sozusagen der Abschaum (er iibersetzt auch:
Schmutzwasser und Abwasser) der Welt geworden, verstofien von allen
bis heute.

So darf der Apostel nicht mit Erfolg und Anerkennung rechnen. Der
Dienst ist nicht der Dienst verklirter Himmel, sondern setzt den Men-
schen aus in Anfechtung. Symbol dafiir ist der Seesturm, der die Apostel
im Boot hin- und herschleudert — und Jesus schlift. Angefangen hatte das
ganz anders: Die Jiinger fahren mit dem Boot ab, scheinbar zufrieden,
daf} sie die Sorge fiir ihren Meister iibernehmen, der nun ruhig schlafen
kann.

Aber ,ihre zuversichtlich sorgende Verantwortung fiir den ermiidet schla-
fenden Herrn [wird] jih erniichtert ... in die Sicht der grausigen Realitit ei-
nes schlafenden Gottes, iiber dem die Gewalten der Tiefe heulend zusam-
menbrechen. Es wird darum zum Wiederaufleuchten der alleinigen Zustén-
digkeit dieses Gottes: da sie nicht nur rufen ,Herr, rett uns, wir gehen zu



Eva-Maria Faber 220

Grund', ..., sondern ausdriicklich Seine Zustdndigkeit betonen: ,Lehrer, ist
es Dir nicht Sorge, dall wir zugrunde gehen?* ... Es ist also doch wahrer
Glaube an die Macht dieses Gottes und an Seine alleinige Macht, und ein
befreiendes Durchbrechen dieses Glaubens durch den friiheren Wahn, sor-
gende Verantwortung fiir den Herrn tragen zu konnen. Und trotzdem ist
das erste, was der aufgeweckte Herr tut, nicht die Hilfe, sondern die Riige ...
Der Glaube, den Er verlangt, ist der Glaube, daB gerade das siegende Her-
einbrechen der Michte der Tiefe iiber die Welt eines schlafenden Gottes
die eigentliche Allmacht dieses Gottes kundtue.... Eben das ist die Forde-
rung der Nachfolge, wie sie durch die Himmelfahrt des Herrn schirfste
Form empfangen wird ... Um dieser Nachfolge willen ist es wahrhaft herab-
gesetzter und ,Geringglauben’, den entschlafenen Herrn zu wecken. Denn
gerade als der tatenlos entriickte Herr ist Er das allesbestimmende Haupt
Seiner Kirche*.1¢

Zur Anfechtung gehort die Vergeblichkeit. Przywara weist auf die Bilder
der Bergpredigt hin: Licht der Welt - Salz der Erde. Was geschieht mit
dem Licht, mit dem Salz? Das Licht brennt herunter - und vielleicht mei-
stens unbeachtet und iibersehen -, es verzehrt sich, das Salz sickert ein ...
Wenn es sich bewahren will, ist es nutzlos.

Selbstverschwendung Gottes

Die Vergeblichkeit ist geradezu ein Kennzeichen des Christlichen. Gott
verschwendet sich, und zwar unbekiimmert dort und gerade dort, wo kein
Erfolg zu erwarten ist. Fruchtbarkeit ist christlich nicht unmittelbarer Er-
folg, sondern Fruchtbarkeit des Weizenkorns, das in die Erde fillt und
stirbt. Przywara schildert das an der Szene der Brotvermehrung. Hier be-
gegnet die verschwenderische Liebe Gottes den ganz und gar nicht emp-
fangsbereiten Menschen, der abwertend als ,Hauf* deklarierten Men-
schenmenge. Das iiberspitzt gezeichnete Unverstindnis der Menschen
verbindet sich mit Riicksichtslosigkeit, welche immer unausweichlicher
die Krise herbeifiihrt. Die Zeitangabe ,da es schon spit war* (Mt 14,15)
deutet Przywara als Hohepunkt einer Eskalation: als ,,Spdt der bittern Er-
fahrung mit dem ,Hauf* ...: Ihm und Seinen Jiingern riicksichtslos nach-
laufend mit seiner fleischlichen Not und seinem fleischlichen Verlangen,
den Arzt der Stinde verfleischlichend in einen reinen Arzt der Leiber, den
Fithrer zum Geheimnis des Kreuzes verkehrend in einen Sittiger der irdi-
schen Not ..., blind aber fiir die ,Gehetmnisse des Reiches Gottes® ... und
gedrgert an allem, was liber Greifen und Essen und Sattwerden hinaus-

16 Deus semper maior. Bd. 2 (s. Anm. 10), 248f.



Deus semper maior 221

geht“'7. Dieser unverstindige ,Hauf" ist entheiligend in die einsame, hier
geistlich verstandene Wiiste eingedrungen, in der (nach Mk) die Jinger
mit dem Herrn ausruhen sollten. So scheinen die Jiinger im Recht zu sein,
wenn sie die Menge wegschicken wollen. ,,Denn wie kann die Heimatlo-
sigkeit des ,einsamen Orts‘ passen fiir solche, die im geschlossenen ,Kreis*
warmen Bewohnt- und Durchwohntseins zu Hause sind? Und wie kdn-
nen solche, die von froher ,Einkehr’ ... leben, einkehren und etwas finden
und Unterhalt haben, wo nichts ist als ,einsamer Ort* 7%, Vom Unwillen
der Jiinger hebt sich die ganz anders geartete Reaktion Jesu deutlich ab.
Er weist den Wunsch der Jiinger nach bergender Abgeschiedenheit, und
sei es in der Wiiste, zuriick. ,,Im Eindringen des fleischlich gesinnten
Hauf auch noch in diese Einsamkeit — da die Jiinger Ihn dréngen, diese
letzte heilige Stitte wenigstens noch zu retten —, in dieser verzweifelten Si-
tuation ist die Weisung des Herrn allein die Weisung zum Vollzug der 4u-
Bersten Selbstverschwendung Seiner Liebe iiber eben diesen ,Hauf* und
in ihm iiber eben diese ,Welt".“!* Doch die Brotvermehrung fithrt keine
Wende herbei. Statt in dem verbleibenden UberschuB die symbolisch
ausgedriickte positive Fiille zu erkennen, bleibt Przywara gewollt auf der
realistischen Ebene und hebt den unsinnigen Charakter dieses Uberflus-
ses hervor. ,,Wie bei der Hochzeit von Kana der Herr den Wein ver-
schwendete (sechs Kriige zu zwei- bis dreimal 40 Liter des guten Weines
fir bereits Trunkene: Jo 2,6 10), so verschwendet Er hier das Brot, daf3
zwOlf Korbe unniitz in der Wiiste Gibrig bleiben, da alle satfsind*?° — eine
Sattheit, welche die angemessene Aufnahme Christi gerade verhindert, so
daB in der Brotvermehrung der Herr selber das Volk, die Jiinger und die
,Zwolf* zum Messianismus zu verfithren scheint. Przywara zieht ein nie-
derschmetterndes Fazit des Wunders: Der fliichtende Riickzug Jesu (Joh
6,15) auf den Berg besiegelt seine Niederlage; die anschlieBende Brot-
rede ruft nur noch mehr den Widerspruch der Menge und der Jiinger her-
vor.

Diese Verschwendung bis zur Vergeblichkeit offenbart das Wesen der
Liebe Gottes, des je immer GroBeren (so sieht die Dynamik, der ,Rhyth-
mus" der analogia entis konkret aus!). Gerade in den Widerspruch hinein
ergeht stdrker das ,,,Uberfluten und Uber-iiberfluten der Gnade"... Der
Eine Logos ist Uberflut (von Licht und Leben) in den Widerspruch“®'.
Diese Liebe ist Torheit, die sich auf menschlicher Ebene kaum ein

17 Ebd. 286.

13 Ebd. 287.

12 Ebd. 290.

20 Ebd.

1 Christentum gemdfs Johannes (s. Anm. 15), 39.



Eva-Maria Faber 222

Gleichnis schaffen kann bzw. gerade dort ihr Gleichnis hat, wo man es
nicht erwartet.

»Da Gott unbegreiflich Sich herabgelassen hat, gleichsam striiflich Sein
Majestits-Gut zu verschwenden und verschwenden zu lassen durch Seinen
menschgewordenen Sohn, ist Ihm auch ein striflich verschwenderischer
Verwalter blutsverwandter (selbst unter der Hiille eines berechnenden
Egoismus) als ein karg und gerecht rechnender und berechnender Phari-
sder. Es ist das ungeheuerliche Geheimnis (wie es aber in Maria Magdalena
seinen Typus und sein Symbol hat), daB} eine strifliche Verschwendung
und Selbst-Verschwendung des Siinders ihn unbewuBt zur innersten Nihe
Gottes fiihrt.*22

Das Verstindnis von Sendung und Berufung im Sinn von werkzeuglicher
Hineinnahme in die verschwenderische, aber auch der Anfechtung aus-
setzenden Liebe Gottes hat Konsequenzen fiir das Kirchenbild. Kirche
ist fiir Przywara nicht der beheimatende Heilsraum, in dem sich der
~Christ aufgehoben fiihlen kann; sie ist nicht die um eine innere Mitte ru-
hende Grof3e, sondern bestimmt von einer bestindig nach auBen zielen-
den Dynamik. Gott ist nicht ein Gott der Sakristei, sondern des Alltags
und des offentlichen Lebens. Wenn Christus auBerhalb der Bundeshege
stirbt ~ so libersetzt Przywara Hebr 13,12: Jesus hat auBerhalb der Tore
gelitten — dann bleibt dieses ,auBerhalb‘ Grundzug des Christlichen. Der
Christ ist in der Welt, aber nicht von der Welt, Fremdling, in der profanen
Welt schutzlos ausgesetzt, hinausgestreut im Kornerwurf. Die bewegende
Kraft ist der Pfingstgeist, der die Christen ergreift und in der Teilnahme
an der Sendung Christi in die Welt hinaustreibt. An Ignatius beschreibt
Przywara, wie schmerzlich ein derartiger Verzicht auf den Selbstvollzug
der Kirche in der Hinwendung nach auflen sein kann. Ignatius war ja am
Beginn seines neuen Weges auf dem Montserrat gewesen. ,,Er ist der Hei-
lige, der seitdem die Liturgie iiber alles liebte, auf sie aber verzichtet um
des Apostolates willen und darum ihrer vollen Feier méglichst fernblieb,
weil der Schmerz um die Liturgie ihm zu naheging. — So ist er der Heilige
der wunden Liebe zur Liturgie.“?

Kirche der Verrdter

Diejenigen, die Gott in die Kirche beruft und als Kirche sendet, sind nun
aber nicht heroische Menschen, die sich ganz und gar in der Nachfolge

22 Erich Przywara, Ignatianisch. Vier Studien zum vierhunderisten Todestag des heiligen
Ignatius von Loyola. Frankfurt 1956, 59.
¥ Ebd. 25.



Deus semper maior 223

verzehren. Erinnern wir uns: Das zweite Grundgesetz der Erlosung lau-
tet, daf} die Siinder berufen werden. Darum stellt Przywara weniger Ma-
ria als vielmehr die ehemalige Stadtsiinderin Maria Magdalena als typo-
logische Repriisentation der Kirche vor. Sie trigt, so zitiert Przywara Leo
1., die Person der Kirche, die als Einheit von Juden- und Heidenkirche
Ehebrecherin (Ez 16) und Dirne (so in der Tradition u.a. bei Irendus und
Augustinus) ist. DaB die Kirche sich von Anfang an aus Siindern konsti-
tuiert, schildert Przywara eindringlich in der dritten Woche der Exerzi-
tien, welche zur Betrachtung der Passionsgeschichte anleitet. Immer wie-
der macht er deutlich, daB3 die eigenen Jiinger, in ihnen sieht er auch im-
mer schon die Kirche, Jesus verraten.

»Wie der Alte Bund sich also erfiillt, so begriindet sich auch der Neue
Bund: als das Verraten, Verleugnen und Verlassen in die volle Nacht des
Alten Bundes. Der Neue Bund ... begriindet sich, da Judas, der Apostel,
den ,Brautigam® ... verrit. Der Neue Bund als ,Leib® und ,Fiille* des Briuti-
gams (Eph 1,23) begriindet sich, da Petrus als Einheit der Reprisentation
von Christus-Brédutigam und Kirche-Braut den Brautigam abschworend
und fluchend verleugnet.*2

Es fillt hier wie an vielen anderen Stellen auf, daB Przywara die konkre-
ten Namen mit der ,Amtsbezeichnung verbindet. Die Siinde, die sich nun
im Verrat zuspitzt, ist nicht eine Privatangelegenheit, sondern ist Stiinde
der Trdger des Neuen Bundes. Wie der Alte Bund in Person des amten-
den Hohenpriesters, so fillt der Neue Bund ,,in der Person ihrer héchsten
menschlichen Spitze (... des eingesetzten ersten Papstes)* das Urteil Uber
den Messias?.

Die Passionsgeschichte ist eine einzige Intrige, in der Jesus zum Spiel-
ball der Interessen wird, bis er am Kreuz schmachvoll stirbt. Przywara
stellt das Kreuz in die Mitte christlichen Glaubens und christlicher Exi-
stenz. Er sucht ihm zugleich seine urspriingliche Fremdheit und Radikali-
tat wiederzugeben: Ehe das Kreuz zum Zeichen der Erlosung wird, ist es
vernichtende und grausame Realitdt: duBerste Ausléschung der Existenz,
wie sie in der Strafe des Kreuzpfahls liegt, iibliche Hinrichtungsart des
Sklaven und Ort der Gottverlassenheit, Zeichen des Fluches. Das Kreuz
ist Ort der Theologie, der eindeutigen und ,addquaten® Offenbarung Got-
tes. Der siindige Mensch, der von Gott Besitz ergreifen will, kann hier im
,Festnageln*® Gottes tatsdchlich ,festmachen’, wer Gott ist. Als letzte Kon-
sequenz der fruchtbaren Vergeblichkeit ist es der Ort der hochsten

4 Erich Przywara, Deus semper maior. Theologie der Exerzitien. Bd. 3. Freiburg i.Br. 1940,
64.
# Ebd. 55.



Eva-Maria Faber 224

Fruchtbarkeit des Christusereignisses. Przywara kniipft an die alte Tradi-
tion an, die analog zum Hervorgehen Evas aus der Seite Adams die Kir-
che aus der Seite Christi entspringen sieht. Dieses Motiv entbl68t Przy-
wara aller verharmlosenden und beruhigenden Symbolhaftigkeit. Das
Herz Jesu ist als durchbohrtes, geschindetes und gebrochenes Herz letzte
Konsequenz einer alles andere als ,siilichen‘ Liebe und ist Symbol nur in
brutal-realistischer Konkretheit. Aus diesem durchbohrten Herzen, d.h.
im Zeichen des schmachvollen Todes am Kreuz, entspringt die Kirche.
An ihrem Anfang steht statt eines vollméchtigen und souverinen Griin-
dungsaktes ... Leere:

Der Vorhang des Tempels zerreiBt, damit ,ein leeres Allerheiligstes sich
6ffne, das leere Allerheiligste des Alten Bundes, da ihm die Bundeslade
fehlt (2 Makk 2,4-7), und das leere Allerheiligste des Neuen Bundes, da aus
dem gebrochenen Herzen des Herrn ,Wasser und Blut* floB3 (Jo 19,34). Die
Kirche des Géttlichen Vollendet ersteht im Erdbeben der Neuen Schép-
fung, da sie dasteht als die absolute ,offene Leere*.“?¢

Diese Leere, dieser Abstieg Gottes ins duBerste Nichts wird als Abstieg
fruchtbar, eréffnet Leben und Heil und offenbart die Glorie Gottes.
Darum setzt auch die Frucht dieses Abstiegs, der Neue Bund, nicht als
Ankniipfung an einen Untergang ein, sondern mif diesem Untergang: mit
der Katastrophe des Verrats der Jiinger.

»Hier ist nicht mehr die Situation, daB ein Alter Bund zusammengebrochen
ist und dieser Zusammenbruch zum Aufbruch eines unsiglichen Neuen
wird, sondern hier ist es s0, daf} dieser Neue Bund selbst einsetzt als ein Zu-
sammenbruch: da das Neue aufbricht im Kreuz des Herrn. ... Im Zusam-
menbruch, wie er im Eingang des Neuen Bundes steht, da bricht das Neue
auf ... Das Alte ist vergangen, siehe, alles ward neu (II Kor 5,17).-%

Glorie im Kreuz

Gott ist derjenige, der totet und lebendigt, der darum aus dem Nichts
neues Leben schafft. Die Verheilung aus der Offenbarung: Siehe, ich ma-
che alles neu (21,5) setzt, so betont Przywara, den Durchgang durch das
Nichts voraus.

Die vierte Woche der Exerzitien, die Auferstehungswoche, ist darum
noch ganz geprigt von der dritten Woche, der Passionswoche. Die Aufer-
stehung fiihrt nicht geradlinig in die Glorie hinein, sondern sie¢ ist die Of-
fenbarung iiber die tiefere und fruchtbare Dimension des Kreuzes, sie ist

26 Ebd. 127.
27 Erich Przywara, Alter und Neuer Bund. Theologie der Stunde. Wien 1956, 35.



Deus semper maior 225

Offenbarung der Glorie im Kreuz, ohne daf} dieses dadurch verharmlost,
beschonigt wiirde. Ausdriicklich betont Przywara, dafl Auferstehung und
Himmelfahrt nicht ,,Wunder ins Diesseits zuriick® sind, ,,nicht Aufhe-
bung von Leiden, Kreuz, Tod und Grab in ,dieses‘ Leben zuriick und also
in eine diesseitige Glorie, sondern es ist diesseitiges Leiden, Kreuz, Tod
und Grab, das als Glorie sich zeigt“*®. Damit trifft Przywara zugleich eine
Aussage iiber die christliche Existenz {iberhaupt: ihre Herrlichkeit, die
Fiille des Lebens der Erlosten, zeigt sich irdisch in Kreuzesgestalt.

Entsprechend dieser kenotischen Auferstehungstheologie heben auch
die Osterereignisse in der Schilderung Przywaras nichts von der Zwielich-
tigkeit auf, die noch von der Passion her iber dem Geschehen liegt. Przy-
wara hebt hervor, daf} das duBere Anzeichen fiir die Auferstehung zu-
nichst einen negativen Charakter hat: das leere Grab. Die Atmosphére
bleibt auch durch das zégernde Begreifen der Jiinger verhalten. Thr Un-
verstindnis angesichts eines ihre Fassungskraft tibersteigenden Gesche-
hens stellt Przywara noch unter den Schatten des Verrats, der sich nur
langsam in Umkehr wandelt. Die Begegnungen mit dem Auferstandenen
bleiben fliichtig und voriibergehend. Die Jiinger, die vorher beim Herrn
bleiben durften, begegnen dem Auferstandenen nur noch in der jah kom-
menden und schon jih gehenden Erscheinung. Hinter der damit verbun-
denen Aussendung muf} die Gemeinschaft mit Christus zuriicktreten.

Statt neue Dimensionen zu er6ffnen, scheint die Auferstehung zudem
die gewohnlichen, herkémmlichen Zustdnde und Gesetze wieder in Kraft
zu setzen, die doch wihrend des Lebens und Wirkens des irdischen Jesus
zumindest an einigen Stellen durchbrochen waren. Przywara vergleicht
exemplarisch die Auferstehungsszene aus Joh 21, 1-14 mit Begebenheiten
aus dem Leben des vorosterlichen Jesus (Lk 5,1-11; Mt 14,22-33). Bleibt
schon das Wunder des 6sterlichen Fischfangs hinter dem fritheren Wun-
der zuriick, so fallt noch mehr die fehlende Dramatik der Szene auf. Wih-
rend der vorosterliche Jesus im Schrecken einer Nacht im Sturm als Ge-
spenst erscheint, steht der Auferstandene wie ein gewéhnlicher Mensch
am Ufer. Und Petrus wandelt nicht wie damals {iber das Wasser, sondern
schwimmt ganz gewohnlich nah am Ufer.

Zwischenzeit

Auch die ohnehin nur fliichtige Begegnung mit dem Auferstandenen fin-
det mit der Himmelfahrt, dem endgiiltigen Entschwinden des Herrn, ihr
Ende. Den Jiingern, die angespannt zum Himmel schauen, wird diese

2 Deus semper maior. Bd. 3 (s. Anm. 24), 167.



Eva-Maria Faber 226

Orientierung an der Verklarungsherrlichkeit des Herrn versagt — ihre Be-
stimmung ist in der Zeit zwischen Himmelfahrt und Wiederkunft die Sen-
dung. Dieses ,Zwischen‘ jedoch trigt auBerordentlich zwiespiltige Ziige.

»30 aber ist das Zwischen der ,christlichen Zeit* das ,Warten und Wachen*
in der doppelt finsteren Nacht: Da der Herr ,fern fortging* (Lk 19,12) und
Sein Wiederkommen doch drohend unheimlich unberechenbar ist wie die
,Stunde des Diebes zur Nacht‘ (Mt 24, 43). So sehr ist das ,Licht‘ der ,Glo-
rie* der ,Form Gottes‘ im ,Reich Gottes‘ ,zernichtet ins Nichts und Um-
sonst’, daB} die leer verlassen wache Nacht der Schrecken zum Gleichnis
wird hierfiir?,

Przywara spricht vom Schweigen Gottes:

»Gott, der schweigt, wie Er zu schweigen schien, ehe denn Er Welt und
Menschheit schuf ... - Schweigen Gottes, wie Gott schwieg durch die Jahr-
tausende des Wartens auf Christus den Herrn: in einer Welt, die ihrer Ver-
lorenheit vollig tiberantwortet schien ... Schweigen Gottes endlich, wie Gott
aufs neue zu schweigen scheint, da dieses Sein Wort zum Himmel heim-
kehrte, in Tod, Auferstehung, Himmelfahrt, Sitzen zur Rechten. - Ein Gott,
der in diese Welt einmal gekommen zu sein scheint, um aus ihr wieder hin-
wegzugehen. Der diese Welt einem verloreneren Schweigen iiberantwortet
zu haben scheint, als es das Schweigen vor Seiner Ankunft war: da doch
diese Welt erfahren hat, was Gott ist, und nun aufs neue warten muB, im
Verlorenhaben des Gefundenen. Und doch ist es das Schweigen zu einer
groBeren Ankunft.“30

Ein zentrales Bild fiir die Kirche der Zwischenzeit ist die Vision des
neuen Jerusalem, die Przywara vom Gesamtkontext der Offenbarung des
Johannes her deutet. Gerade mit Hilfe dieser groBen Vision der kommen-
den Stadt holt er die Hoffnung in die Realitét zuriick und erinnert sie, die
sich schon fast angekommen glaubte, an ihr Ausgestrecktsein. Unerbitt-
lich stellt Przywara die ,Stadt der Kunft* unter das Zeichen des ,Noch-
nicht’. Die apokalyptische Schau zeigt eben nicht nur die schon vollen-
dete Stadt, sondern auch ihren Anweg zum Ziel durch die Bedringnis
hindurch. Die Kirche ist zwar ein leuchtendes Zeichen des neuen Him-
mels und der neuen Erde, erscheint ,,aber gerade so grell ausgesetzt ... im
,Schrei der Geburtswehen und Folter des Gebérens’, Aug in Aug zum
driduenden ,Drachen‘ und zur ,Wiiste’ ... und also Aug in Aug zu schein-
bar restloser ,Vergeblichkeit'.*!

Die Zwischenzeit ist nicht eine Zeit vorweggenommener Seligkeit, so

2 Deus semper maior. Bd. 2 (s. Anm. 10), 352.
30 Erich Przywara, Was ist Gott (s. Anm. 6), 26f.
3t Deus semper maior. Bd. 3 (s. Anm. 24), 332.



Deus semper maior 227

daB der Christ das Heil schon genieBen konnte - es ist vielmehr die Zeit
der Sendung, die den Anspruch stellt, ungeachtet der eigenen Armut, Be-
diirftigkeit und Angefochtenheit den Menschen zu dienen. Eine Anwei-
sung des Exerzitienbuches’? gewinnt in diesem Sinn bei Przywara einen
hohen Stellenwert. Ignatius leitet dazu an, das Amt des Trdstens zu
schauen, das Christus fiihrt und das durch den Geist auf die Kirche iiber-
geht. Dieser Trost ist nicht im Besitz der Kirche oder des Christen — ge-
rade in ihrem Wiisten-Dasein und seinem Leiden wird das Amt des Tré-
stens wirksam. Die Kirche wird so in das Geheimnis der Liebe Gottes, die
sich selbst verschwendet, einbezogen. Die vierte Woche der ignatiani-
schen Exerzitien miindet darum in die Betrachtung zur Erlangung der
Liebe, in der Przywara das Strémende und FlieBende dieser Liebe hervor-
hebt, die nur im Weitergeben und in werkzeuglicher Durchlédssigkeit die
Liebe empfingt. Wenn in den Erscheinungen ,,im gleichen Augenblick
fast, da der Herr einen oder einige der Seinen #rédstet, Er sie fortsendet, die
andern zu trésten, wihrend Er Selbst verschwindet ... [,] geschieht damit
die Uberfithrung in die Weise der Liebe ...: als Strahlen und Wasser die
Sonne und den Quell zugleich empfangen und ausspenden, ja nicht nur
ins Ausspenden empfangen, sondern als ausspendende ... empfangen. Es
geschieht damit das restlose Gesetztwerden in die Form der Kirche*33.
Exerzitien bei Przywara miissen ,anstrengend‘ gewesen sein ... An den
Schluf3 der Exerzitien stellt er das Gebet: Nimm hin, o Gott, meine ganze
Freiheit (Przywara iibersetzt: Uberfallt, Herr, und nehmt ein) — noch ein-
mal wird der Mensch aufgerufen, sich ganz in die Sendung zu stellen, de-
ren Dimensionen er nun vielleicht mehr erahnt als vorher. ,,Es bleibt nur
noch, das ein fiir alle Mal verfiigte Mit [gemeint ist: mitgesandt] zu sein in
der Miihsal Seines erlésenden Wirkens.“ Also auch ein beinahe unerbitt-
licher AbschluBB? Doch Przywara hilt inne in einer Weise, die wir ganz zu
Beginn schon kennengelernt haben.

,Der letzte Heroismus des Sichwegstrahlens und Wegstrémenlassens hat
eine letzte Tendenz, so frei Schenkender sein zu wollen wie Gott.
Darum ist das letzte Wort das der ganz letzten schlichten Bediirftigkeit des
Kindes: Lieber Gott, aber hab mich lieb! Gib mir Deine Liebe und Deine
Gnade. Das allerletzte Wort ist kein Heroismus, sondern das Wort des Kin-
des, das beim Vater ist:

Lieber Gott, hab mich lieb.*“3

22 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erlduternde Texte. Ubers. u. erldutert
von Peter Knauer. Graz 1978, Nr. 224.

3 Deus semper maior. Bd. 3 (s. Anm. 24), 170.

3 Unveroffentlichte Exerzitienmitschrift.





