
BUCHBESPRECHUNGEN 

Kirche und Bibel 

Kehl, Medard: Die Kirche. Eine ka- 
tholische Ekklesiologie. Würzburg: 
Echter Verlag 1992. 472 S., geb. DM 
58,-, brosch. DM 48,- 

In den zahllosen und endlosen Auseinan- 
dersetzungen um das Erscheinungsbild der 
Kirche in der heutigen Welt, um ihre 
Glaubwürdigkeit und um die Art und 
Weise, wie sie neuen Herausforderungen 
begegnen soll, bleibt allzuoft die Frage un- 
geklärt, was oder wer die Kirche eigentlich 
ist. Um so wichtiger sind theologische Ver- 
suche, die Kirche in gesunder Distanz zur 
emotional und polemisch aufgeladenen 
Diskussion, aber doch in großer Nähe zu 
aktuellen Fragestellungen zu betrachten. 
Gerade dies ist Medard Kehl in seiner 
neuen Ekklesiologie gelungen. 

Schon die ersten Seiten verraten, daß der 
Autor sich nicht dazu hergibt, den derzeiti- 
gen Plausibilitäten einfachhin nachzuge- 
ben. Er stellt sich einer der befremdlichsten 
Äußerungen zur Kirche, welche die Theo- 
logiegeschichte aufzubieten hat: die 1. und 
13. Regel des ignatianischen Exerzitienbu- 
ches zum •Fühlen mit der Kirche"; jene 
Regeln, die Gehorsam gegenüber der Kir- 
che verlangen, auch wenn sie als schwarz 
definierten, was ich als weiß erkenne. Kehl 
deutet diese in sich unverständliche und 
scheinbar unzumutbare Forderung von der 
geistlichen Kirchenerfahrung des Ignatius 
her, der die Kirche auch in all ihren Defizi- 
ten vom je größeren Gott gehalten weiß. 

Originell ist auch der zweite Abschnitt 
der Einleitung, in dem Kehl die an der ig- 
natianischen Kirchlichkeit gewonnene Ein- 
sicht, daß Spiritualität und systematische 
Ekklesiologie eng zusammengehören, ver- 
tieft. Die geistliche Kirchenerfahrung gilt 
ihm als unverzichtbarer, in ihrer Bedeutung 
aber übersehener Ausgangspunkt jeder ek- 
klesiologischen Reflexion. Dies ist einer- 
seits dort in Erinnerung zu bringen, wo 
Christsein ohne eine geistliche Beziehung 
zur Kirche auszukommen meint. Anderer- 
seits hält Kehl unterschiedliche geistliche 

Grunderfahrungen von Kirche für ent- 
scheidende, aber unreflektierte Faktoren in 
der derzeitigen ekklesiologischen Diskus- 
sion. Er skizziert auf erhellende Weise drei 
Typen solcher spirituellen Visionen von 
Kirche: die •symbolisch personifizierte", 
die •petrifizierte" und die •kommunizie- 
rende" Kirche. Mit dem letzten Typus be- 
nennt er zugleich die Grundoption, die sei- 
nem eigenen Ansatz zugrunde liegt. 

Der Weg der •theologischen Phäno- 
menologie", den Kehl im weiteren Verlauf 
der Arbeit einschlägt, ist durch eine enge 
Verbindung von systematischer Reflexion 
über das theologische Wesen der Kirche ei- 
nerseits und phänomenologischer Beschrei- 
bung der empirischen Kirche andererseits 
gekennzeichnet. Kehl gibt nicht vor, einen 
illusionären objektiven Beobachterstatus 
einzunehmen, sondern sucht bewußt vom 
theologischen Vorverständnis der Kirche 
als communio aus (Teil I) das empirische 
Phänomen Kirche zu beschreiben (Teil II). 
Das so gewonnene Bild der Kirche wird so- 
dann an ihrem geschichtlichen Ursprung 
im Christusereignis gemessen und in das in 
der Tradition gewachsene glaubende 
Selbstverständnis der Kirche eingebunden 
(Teil III). Ein systematischer Blick auf die 
Dimensionen der Kirche, wie sie die ,notae 
ecclesiae' Einheit, Heiligkeit, Katholizität 
und Apostolizität beschreiben, macht die 
Ergebnisse der vorhergehenden Teile für 
die aktuelle Situation der Kirche fruchtbar 
(Teil IV). 

Das Buch, das sich so nüchtern •Die Kir- 
che" nennt, ist somit alles andere als eine 
abstrakte Abhandlung. Kehl scheut in kei- 
ner Weise die Auseinandersetzung mit ak- 
tuellen Fragen. Er trägt erhellende Analy- 
sen über die gegenwärtige Situation der 
Kirche in der modernen Gesellschaft und 
zu weltkirchlichen Entwicklungen vor, die 
sich jeder vorschnellen Antwort auf die an- 
stehenden Probleme enthalten. Die empiri- 
sche Betrachtung der Kirche und ihrer Pra- 
xis ist für Kehl insofern theologisch rele- 
vant, als sich hier die Communio-Theolo- 



Buchbesprech ungen 231 

gie bewähren muß, die, so Kehl, •harmlos 
bleibt, wenn sie sich nicht auch strukturell 
auswirkt" (110). Aufgrund dieser Einsicht 
spart er nicht mit Kritik, wo er die com- 
muniale Struktur der Kirche nicht hinrei- 
chend verwirklicht sieht (215-226). Ande- 
rerseits wendet er sich den ekklesialen 
Neuaufbrüchen zu, die von wachsender 
Communio-Praxis zeugen (Basisgemein- 
den, geistliche Bewegungen u.a.: 226-261). 

Diese Beschreibung verheißungsvoller 
Neuaufbrüche ist nur ein Beispiel für den 
sehr positiv gestimmten Grundtenor des 
Buches. Während allerorts der Blick auf 
die aktuelle Situation der Kirche in eher re- 
signative Klage, lieblose Kritik oder gar 
enttäuschte Abkehr zu münden droht, ver- 
bindet sich hier eine illusionslose Betrach- 
tung der konkreten Kirche mit positiver, ja 
optimistischer Grundhaltung. Woher 
nimmt der Autor diese positive Einstel- 
lung? 

Die Wurzeln dafür liegen sicherlich in 
der erwähnten geistlichen Grundhaltung 
zur Kirche. Sie bestimmt nicht nur die 
communiale Perspektive dieser Ekklesiolo- 
gie, sondern gibt ihr auch einen ausgespro- 
chen theo-logischen Charakter. Das könnte 
banal klingen, ist aber durchaus der Rede 
wert, gerade weil Kehl dem empirischen 
Zugang zur Kirche einen so großen Stellen- 
wert beimißt. Die Identität der Kirche vom 
je größeren Gott her ist für ihn der unum- 
stößliche Ausgangspunkt, von dem aus ein 
solch unbefangener Blick auf die Realität 
der Kirche gewagt werden kann. Dieser 
Ansatz, welcher die Kirche von der inneren 
Mitte des Credo, vom Heilswillen Gottes 
her (43 f) deutet, macht es möglich, die 
Spannung der Kirche zwischen Identität 
und Differenz zum Heil (92) zu benennen 
und gelassen auszuhalten. Das Bemühen, 
dieser dialektischen Spannung im Wesen 
und der Erscheinung der Kirche gerecht zu 
werden, durchzieht als Grundtenor die 
Ausführungen Kehls. Er verweist das 
Thema der unvollkommen-sündhaften Kir- 
che nicht in ein einzelnes Kapitel über die 
heilige und sündige Kirche (402^110), son- 
dern berücksichtigt durchgängig diesen in- 
neren Bruch in der Kirche, ohne deswegen 
ihre Identität in Frage zu stellen. Die Kir- 
che ist wahrhaft Antizipation des Reiches 
Gottes, aber sie bleibt in ihrer irdischen 

und sündigen Begrenztheit radikal ver- 
schieden von diesem Reich (vgl. etwa 84, 
152 f u.ö.). Der Blick auf die Treue Gottes 
schenkt die Gewißheit, daß die Defizienzen 
der Kirche weniger Gewicht haben als die 
Hoffnungszeichen. Diese positive Sicht 
wirkt in der gegenwärtigen ekklesiologi- 
schen Diskussion wohltuend; sie muß sich 
nur davor hüten, als falscher Optimismus 
die Erwartung einer stets fortschreitenden 
Authentizität der kirchlichen communio 
und damit doch der realsymbolischen Rea- 
lisierung des Reiches Gottes zu wecken 
(vgl. etwa 96 fund 383 f). 

Kehls Buch trägt einen versöhnlichen 
Charakter. Auch dies mag an seiner geistli- 
chen Grundhaltung zur Kirche - und dem 
Respekt vor anderen geistlichen Kirchener- 
fahrungen - liegen. Das Bewußtsein, daß 
der Deus semper maior über der Kirche 
steht, gibt eine große Gelassenheit, erinnert 
an die Vorläufigkeit und Relativität vieler 
Formen und verbietet es, radikalen Lösun- 
gen zuzustimmen, sei es in der Diskussion 
um die Volkskirche und um neue Gemein- 
debilder (189-191), sei es bei der Frage, ob 
im Verhältnis der Kirche zur modernen Ge- 
sellschaft Anknüpfung oder Kontrast ge- 
fordert ist (204-206). Insbesondere der ek- 
klesiologische communio-Begriff bewahrt 
eine große Weite. Die ekklesiale Gemein- 
schaft wird nicht verabsolutiert, sondern 
auf die eschatologische communio hinge- 
ordnet. Dadurch begegnet Kehl der Ge- 
fahr, daß die kirchliche Gemeinschaft sich 
in sich selbst verschließt, statt sich je neu 
aufbrechen zu lassen auf die Welt. Er legt 
vielmehr einen deutlichen Akzent auf den 
der Kirche aufgetragenen Weltdienst insbe- 
sondere an den Armen (siehe das Stichwort 
•Arme/Armut", dessen Aufnahme in das 
Sachregister einer ekklesiologischen Arbeit 
Anerkennung verdient). Ferner entgeht 
Kehl einer einengenden Gemeinschafts- 
ideologie, die dem Christsein des einzelnen 
nicht gerecht wird (74 f. 207). 

Kritisch anzumerken bleibt allerdings, 
daß - bedingt durch die Option, den Weg 
der Kirche als communio nachzuverfolgen 
- der geschichtliche Überblick für die Zeit 
des Mittelalters und der Neuzeit weithin 
nur die Entwicklung des römischen Primats 
beschreibt. Namen wie Bernhard von Clair- 
vaux, Bonaventura, Möhler, Newman fal- 



Buchbesprechungen 232 

len nur am Rande oder gar nicht; die Re- 
formation kommt im geschichtlichen Über- 
blick nicht vor. Durch die begrenzte Per- 
spektive kommt der dritte Teil in Gefahr, 
seine Funktion im Duktus der Arbeit: die 
•Vergewisserung" des gegenwärtigen 
Selbstverständnisses der Kirche, nicht 
mehr erfüllen zu können: Die Geschichte 
verliert auf diese Weise leicht ihre Bedeu- 
tung, kritisches Korrektiv zu sein, und wird 
statt dessen an der communio-Ekklesiolo- 
gie gemessen, die sich allerdings, wie Kehl 
zu Recht herausarbeitet, auf das Neue Te- 
stament und die Patristik berufen kann. 
Insgesamt ein erfreuliches Buch, das Be- 
achtung finden sollte und wegen seines kla- 
ren, flüssigen Stils auch breite Leserschaft 
erwarten kann. Eva-Maria Faber 

Kis, György: Gezeichnet mit dem 
Kreuz Christi und dem Stern Davids. 
Luzern 6, Postfach 6415: Kirchen- 
forum für Ungarn, 1992. 304 S., kart., 
DM 11,30. 

Aus tiefem Betroffensein heraus - er ist 
selbst jüdischer Abstammung - schreibt 
Pfarrer Dr. György Kis in dem Buch Bege- 
benheiten und Erlebnisse seines Lebens auf, 
um einen Beitrag zur Versöhnung zwischen 
Juden und Christen zu leisten. Mit Feinfüh- 
ligkeit und viel Gespür zeigt er dabei, wie 
sich Rassendiskriminierung im täglichen 
Alltag auswirkt. Dazu meint Karl Rahner 
im Vorwort: •Es muß vom banalen Alltag 
antisemitischer Einstellungen, von Gefüh- 
len und kleinen Handlungen berichtet wer- 
den, die verstohlen von einer vielleicht un- 
eingestandenen, aber wahren Abneigung 
gegen die Juden inspiriert sind" (9). Am Bei- 
spiel von Einzelschicksalen kommen aber 
auch die brutalen Leiden zur Sprache, 
durch die der Nationalsozialismus weithin 
das jüdische Volk ermordete. 

G. Kis versucht einen Bogen zu spannen 
von den diskriminierenden Haltungen und 
Bestimmungen, die die Kirche seit ihren 
Anfängen gegen die Juden als ein Volk von 
Abtrünnigen, Verbrechern und von Gott 
Verfluchten kennzeichneten, bis hin zur 
konsequenten Ausrottung dieses Volkes un- 
ter Hitler (135-173). Dabei wird ein in der 
ungarischen Kirche auch nach Auschwitz 

und dem Zweiten Vatikanum spübarer Anti- 
semitismus dargestellt. Es wäre höchste Zeit 
für die Kirche, die vatikanischen Erklärun- 
gen zur Judenfrage in die Praxis umzuset- 
zen: Die Pflicht der Bischöfe und Priester 
bestünde gerade in Zeiten des Friedens 
darin, kollektive Feindbilder abzubauen 
und richtige Informationen an die Gläubi- 
gen weiterzugeben. Pfarrer Kis kann nicht 
verstehen, warum man dieser Sache nicht 
größere Bedeutung beimißt als z.B. der 
kirchlichen Sexualmoral. In seinem Buch 
will er aber keinesfalls gegen seine Kirche 
polemisieren oder Rache üben (216), son- 
dern die •Unvereinbarkeit des Rassenhas- 
ses mit der christlichen ,Weltanschauung' 
aufzeigen" (115). Das Gebot der Liebe ver- 
lange es, daß die Kirche sich zu ihren juden- 
feindlichen Äußerungen und Taten be- 
kenne und sich um Wiedergutmachung be- 
mühe (vgl. I960- Ein Dialog - in Wahrheit 
und Liebe - sollte die Christen in den Juden 
Menschen sehen lassen, von denen die Ret- 
tung aller kommt (vgl. 146f und Joh 4,22). 

Eine offene Frage, die auch im Nachwort 
Otto von Habsburgs leise anklingt (295 f), 
bleibt: Was bedeutet es nun eigentlich, ein 
•Christ jüdischer Abstammung" und gleich- 
zeitig Ungar zu sein? Meint die •jüdische 
Abstammung" hier das Volk, die Religions- 
gemeinschaft - oder klingt hier ein lange 
aufgebautes Feindbild in der eigenartigen 
sprachlichen Formulierung durch? Eine 
Sensibilität aufzubauen gegen jedes Entwik- 
keln und Verbreiten pauschaler Feindbilder 
könnte zu einer vielleicht nicht direkt beab- 
sichtigten Wirkung dieses Buches werden. 

Edith-Maria Scheiber 

Deselaers, Paul: Das Buch Tobit. Düs- 
seldorf: Patmos Verlag 1990, 248 S., 
geb. DM 46,80. 

In der Reihe Geistliche Schriftlesung er- 
schien als 11. Band zum Alten Testament 
ein neuer geistlicher Kommentar zum Buch 
Tobit, den der Spiritual des Priestersemi- 
nars in Münster verfaßt hat. Nach seiner 
sorgfältig ausgearbeiteten Dissertation über 
•Tobit" widmet sich der Autor nun der 
geistlichen Auslegung dieser Schrift, die im 
3./2. Jahrhundert entstanden ist. Worin 
liegt das Besondere des Buches •Tobit" 
und warum eignet es sich auf ganz eigene 



Buchbesprechungen 233 

Weise für eine Schriftlesung heute? Die Er- 
fahrungen des frommen Israeliten in Assy- 
rien, der in der Diaspora Gottes Hilfe er- 
fährt, stehen, wie Deselaers darlegt, für 
ganz Israel: Auch in der Situation der Zer- 
streuung kann das Volk auf Gott vertrauen, 
denn Gott ist gut (•Tobijahu"). Im Rahmen 
einer Lehrerzählung läßt das Buch Tobit 
erkennen, wie der gläubige Jude den Ver- 
lust der Heimat deuten und vom Glauben 
her überzeugend leben kann, nämlich in fa- 
milienorientierter Solidarität und in der 
treuen Ausrichtung auf Jahwe. Wer so am 
Aufbau Israels mitarbeitet, erfährt selbst in 
der für den Glauben so gefährlichen Dia- 
spora Gottes Hilfe. Auch die frühe Kirche 
griff gerne auf das Buch Tobit zurück, und 
seine Brauchbarkeit im kirchlichen Leben 
trug wesentlich zu seiner Aufnahme in den 
Kanon bei. Besonders wichtig wurde das 
Buch Tobit für die Unterweisung der Kate- 
chumen, die es •mit Freuden" aufgriffen, 
weil in diesem Buch •nichts Dunkles" steht 
(Origenes). Seine Aktualität hat das Buch 
Tobit im Lauf der Kirchengeschichte im- 
mer behalten, wie die mittelalterlichen 
Volksschauspiele, die Kunst (Rembrandt), 
die Musik (Joseph Haydn) und die Litera- 
tur (P. Claudel, M.L. Kaschnitz) bezeugen. 
Nach Deselaers liegt heute die Bedeutung 
des Buches Tobit darin, daß es dem Men- 
schen in all seinen Erfahrungen von Ret- 
tung und Not aufzeigt, •daß im Anfangen 
und Gehen sich die Gestalt des Lebens und 
Glaubens herausbildet" (8). Die erfah- 
rungsdichten Texte werden den Leser •zu 
eigenen Glaubenserfahrungen anreizen" 
(15) und ihn auffordern, •die Einladung 
anzunehmen und in das Tempo des Erzäh- 
lens einzuschwingen oder seine eigene 
Schrittlänge zu wählen oder sich zurückzu- 
ziehen" (30). - Durch seine ausgewogene 
Darstellung und die Kraft der Sprache ge- 
lingt es dem Autor, dem Leser auch in der 
heutigen Erfahrung der Diaspora den tiefe- 
ren (Glaubens-)Sinn der Geschichte zu er- 
schließen. Michael Schneider SJ 

Neue Formen der Schriftauslegung? 
Hrsg. von Thomas Sternberg (Quae- 
stiones Disputatae Nr. 140), 168 S., 
Herder Freiburg 1992, DM 38,-. 

Man erwartet von dieser Aufsatzsammlung, 
die eine Tagung im Franz-Hitze-Haus zu 
Münster dokumentiert, eine Auseinander- 
setzung mit Drewermann. Doch - glückli- 
cherweise! - geht sie andere Wege und ver- 
sucht - erfreulicherweise! - hineinzuhor- 
chen in den altkirchlichen Umgang mit der 
Hl. Schrift. 

Der Alttestamentier Christoph Dohmen 
erarbeitet mit den Ansätzen heutiger Exe- 
gese das, was er •einen relationalen Plura- 
lismus der Auslegungsarten" nennt. Die 
Aufgabe heißt: Den Sinn eines alten Textes 
in das heutige Verständnis hinein zu vermit- 
teln. Dabei schützt die •historisch-kritische 
Methode" vor Beliebigkeit in der Ausle- 
gung. Der •Rezeptionssinn", also die Ausle- 
gungsgeschichte, kann den Text ins heutige 
Verständnis öffnen. Das interreligiöse Ge- 
spräch (hier der Abrahamsreligionen) 
bringt neue Perspektiven. Grundsätzlich 
aber muß der christliche Exeget sich bemü- 
hen, die •Einheit und Ganzheit der Schrift", 
aber auch die Einheit von Schrift und christ- 
lichem Glauben darzustellen. Hierbei tritt 
•Kirche als Sprachhandlungsgemeinschaft" 
in die Argumentation ein. Aufgrund solcher 
Vorgaben kann der Autor eine Fülle moder- 
ner Auslegungs-Methoden aufzeigen: exi- 
stential, linguistisch, tiefenpsychologisch, 
interaktional, ursprungsgeschichtlich, mate- 
rialistisch, feministisch, lateinamerikanisch, 
intertextuell, wirkungsgeschichtlich, ver- 
fremdend, jüdisch. Daß seiner Auswahlbio- 
graphie die Arbeit von Josef Pietron, Über- 
legungen zu einer Neubestimmung geistiger 
Exegese ..., entgangen ist, verwundert. Der 
Neutestamentier Thomas Söding markiert 
die Bedeutung der •historisch-kritischen 
Exegese" auch und gerade für einen theolo- 
gischen Ansatz des Bibelverständnisses. 

Am weitesten öffnet der Kirchenge- 
schichtler Christoph Jacob die Tür. Er zeigt 
nämlich, daß die altkirchliche Exegese mit 
ihren allegorischen und typologischen An- 
sätzen eine kirchliche Exegese war. Sie las 
vom christlichen Glauben her die Hl. 
Schrift und schlug deshalb Brücken ins Le- 
ben. Wie von selbst wirkte sie hinein in die 
Pastoral, in den Alltag, ins Gebet und in die 
Liturgie. Daß dies heute nicht einfach repri- 
stiniert werden kann, versteht sich von 
selbst. Aber das Anliegen dieser in der 
Fachwissenschaft oft belächelten altkirchli- 



Buchbesprech ungen 234 

chen Exegese muß ein Anliegen jeder christ- 
lichen Exegese sein: Die Bibel nicht nur 
dem modernen Verständnis, sondern mehr 
noch der heutigen christlichen Lebensbe- 
wältigung zu öffnen. Josef Sudbrack SJ 

Theobald, Michael: Römerbrief Kapi- 
tel 1-11. Stuttgart: Verlag Katholisches 
Bibelwerk 1992. 319 S., kart, DM 
26,80. 

Ein nicht immer leicht lesbarer Kommentar 
zum Römerbrief (Kap. 1 -11). Es ist gut, daß 
in Form von Exkursen manche Einzelthe- 
men gesondert behandelt werden. Wohltu- 
end sachlich und philologisch präzise - mit 
manch notwendiger Kritik an der Einheits- 
übersetzung - unterscheidet sich das vorlie- 
gende Buch von populären Paulusinterpre- 
tationen, die interessegeleitet und besser- 
wisserisch an dem Apostel und seiner Glau- 
bensverkündigung herummäkeln. Es ist zu 
erwarten, daß M. Theobald in seinem zwei- 
ten, noch ausstehenden Kommentarband 
den Rest des Römerbriefes ebenfalls positiv 
auslegt. 

Nun noch einige besondere Lesehin- 
weise. Bis einschließlich Kapitel 11 geht es 
um die Rechenschaft des Glaubens ange- 
sichts der Unergründlichkeit der Wege Got- 
tes. Der Hymnus von 11,33-36 verdeutlicht 
dies, vor allem •wenn man ihn wie die bibli- 
schen Psalmen in Zeilen schreibt" (316). 
•O Tiefe des Reichtums, der Weisheit und 

der Erkenntnis Gottes! 
Wie unergründlich sind seine 

Entscheidungen, 
wie unerforschlich seine Wege! 

Denn wer hai den Sinn des Herrn erkannt? 
Oder wrist sein Ratgeber gewesen? 
Oder wer hat ihm etwas zuerst gegeben, 
so daß ihm zurückzugeben wäre? 

Denn ausihm und durch ihn und aufihn hin 
ist das All. 

Ihm gehört die Herrlichkeit in Ewigkeit! 
Amen. 

Die   Dreizahl   bestimmt   den   Hymnus 
durchgängig.  Die drei Gottesaussagen V. 
33 a (Gottes Reichtum, Weisheit und Er- 
kenntnis) werden in den drei Wer-Fragen V. 
34 f. in umgekehrter Reihenfolge aufgegrif- 
fen und ausgelegt" (317). 

Das Studium des Römerbriefes ist für je- 
den mündigen Christen eine ständige Her- 
ausforderung. •Was Jesus nach dem Zeug- 
nis des Markusevangeliums (12,29 f.) mit 
den Worten der Heiligen Schrift ,das erste 
Gebot' genannt hat: ,Höre, Israel, der Herr, 
unser Gott, ist der einzige Herr, und du 
sollst den Herrn, deinen Gott lieben von 
ganzem Herzen und ganzer Seele, mit dei- 
nem ganzen Denken und all deiner Kraft' 
(der hebräische und griechische Text von 
Dtn 6,4f, enthält den ausdrücklichen Hin- 
weis auf das ,Denken' nicht!) - das hat Pau- 
lus in den ersten elf Kapiteln seines Römer- 
briefs auf seine Weise praktiziert. ,Das 
zweite Gebot', das dem ersten gleich ist (vgl. 
Mt 22,39): ,Du sollst deinen Nächsten lie- 
ben wie dich selbst!' (Lev 19,18) ist dann 
das beherrschende Thema des zweiten, ethi- 
schen Teils des Briefes (vgl. Rom 13,9), mit 
dem Paulus ihn zum Abschluß bringen 
wird." (319) 

Wertvolle Hintergrundinformationen fin- 
det der Leser von M. Theobalds Kommen- 
tar nicht nur in den Exkursen, z. B. über den 
Titel vom •Sohn Gottes" (33 f., 38 f.) oder 
den Sühnegedanken (106-117), sondern 
auch im Haupttext. So sei z. B. daraufhinge- 
wiesen, daß Jesu Tod sich nicht als Opfer 
zur Versöhnung eines zürnenden Gottes 
deuten läßt. Der Mensch ist es, der der Ver- 
söhnung bedarf. Geht man von einer ge- 
nauen Übersetzung der Formel in Rom 
3,24.25 aus, dann kann man sagen: Paulus 
sind •nicht geläufig das Konzept der Sün- 
denvergebung' (er zieht das der .Rechtferti- 
gung' der Sünder vor) wie die konkret-kulti- 
sche Vorstellung der ,Sühnestätte' (mit dem 
von ihm benutzten Wort ,hilasterion' gibt 
die griechische Bibelübersetzung, die Sep- 
tuaginta, die hebräische Bezeichnung für 
die ,Deckplatte' der Bundeslade [= ,Sühne- 
deckel'] wieder: Lev 16,21; die EU verfehlt 
den Sinn!). Es gilt heute als sehr wahr- 
scheinlich, daß die Formel mit diesem ih- 
rem entscheidenden Stichwort ,Sühnestätte' 
auf Lev 16 bzw. auf das dort beschriebene 
Festritual des großen Versöhnungstages, 
des Jom Kippur, anspielt. Von daher er- 
schließt sich dann auch ihr Sinn: Feiert Is- 
rael jedes Jahr den ,Versöhnungstag" als 
den Tag, an dem Gott sein Heiligtum, den 
Tempel, von aller Unreinheit entsühnt und 
seinem Volk Versöhnung gewährt (Lev 16), 



Buchbesprechungen 235 

so ist jetzt der Tag der Kreuzigung Jesu der 
große Versöhnungstag Gottes, den es für 
alle Zeiten im Gedächtnis zu behalten gilt. 
Wie (in Erinnerung an die Wüstenzeit) in 
der ,Wolke' des Weihrauchs über dem ,Süh- 
nedeckeP (dem mit zwei Keruben ge- 
schmückten Aufsatz der Bundeslade) der 
barmherzige und versöhnende Gott gegen- 
wärtig geglaubt wurde, wenn der Hoheprie- 
ster mit dem Blut der geopferten Tiere vor 
ihm erschien (Lev 16,2.12-17), so erkennen 
die Glaubenden jetzt im Kreuz Jesu, der 
Hingabe ,seines Blutes' Gottes versöhnende 
Gegenwart." (99/100). 

Auf viele Funde und Deutungen M. 
Theobalds kann hier im einzelnen nicht ein- 
gegangen werden. Die bisherigen Zitate mö- 
gen als Leseprobe genügen. Im Kontext ei- 
nes weiteren Zitates sei allerdings wieder 
einmal gefragt, ob nicht zumindest mittelfri- 
stig eine Revision der Einheitsübersetzung 
ansteht. Denn •In der EU wird das Bemü- 
hen des Paulus um Stringenz seines Gedan- 
kens freilich manchmal verdunkelt, wenn 
Bindewörter, die im Urtext die logische Ver- 
knüpfung der Sätze anzeigen, getilgt sind" 
(207). PaulImhofSJ 

Zeilinger, Franz: Krieg und Friede in 
Korinth, Kommentar zum 2. Korinther- 
brief des Apostels Paulus. Teil 1. Wien, 
Köln, Weimar: Böhlau Verlag 1992. 
339 S., geb., DM 68,- 

Die Grundlage des Kommentars ist der ab- 
gedruckte griechische Text und eine eigene 
Übersetzung des Autors. Mit den Mitteln 
der modernen Exegese grenzt er drei eigene 
Briefe innerhalb des 2. Korintherbriefes aus 
und erklärt sie bis ins Detail. Wie bei fast al- 
len exegetischen Büchern liest sich der Text 
etwas zäh und nicht gerade flüssig. Dies 
hängt mit der Natur der Sache eines Über- 
setzungskommentars zusammen. Für die 
mühsame philologische Anstrengung ent- 
schädigt der Autor durch manches leicht 
lesbare Resümee. 

Die zeitgeschichtliche Einordnung des 
Wirkens des Apostels Paulus, die Charakte- 
risierung seiner Mitarbeiter und Gegner ist 
gut gelungen. Die theologischen Intentio- 
nen und Problemlösungen wurden textnah 
zugänglich gemacht. 

F. Zeilinger unterscheidet zwischen dem 
Kampfbrief (2 Kor 10-13), dem Versöh- 
nungsbrief (2 Kor 1,1-2.13; 7,5-16) und 
dem Bettelbrief (2 Kor 8-9). Bezüglich des 
sogenannten Tränenbriefes (vgl. 2 Kor 2,3) 
vertritt der Autor trotz einiger Bedenken 
folgende Überzeugung: •Die Hypothese, 
der Tränenbrief sei großteils in 2 Kor 10-13 
erhalten, bildet dennoch die beste Möglich- 
keit, die Ereignisse relativ klar zu rekonstru- 
ieren und einigermaßen einleuchtend zu er- 
klären". (37) 

Aufs Ganze gesehen geht es um die Bezie- 
hung des Apostels Paulus zur christlichen 
Gemeinde in Korinth, die von ihm gegrün- 
det worden war. •Die drei behandelten 
Briefe sind Dokumente einer Existenzkrise 
des Apostels Paulus im Höhepunkt seiner 
missionarischen Wirksamkeit, die vielleicht 
mit jener Krise verglichen werden kann, die 
aus Saulus einen Paulus machte. Damals 
wurde ihm die Einsicht zuteil, daß Gott an- 
ders handelt als menschliche Weisheit und 
gelehrte Theologie es auch nur erahnen 
konnten ...: Im Tod ist das Leben, im Zu- 
sammenbruch neue Dynamik, in der 
Schwachheit kam die Kraft Gottes zum 
Ziel". (317) 

Der Kommentar behandelt die Frage 
nach den Kriterien eines wahren Apostels, 
die apokalyptische Abqualifizierung der 
Gegner des Paulus, seine Entrückung in das 
•Paradies des dritten Himmels", die rechte 
Deutung des •Satanengels" usw. Es wird ge- 
zeigt, wie Paulus eine •Theologie der 
Spende" entfaltet, die ihre Wurzel im Apo- 
stelkonzil besitzt, durch das •die Heiden- 
mission neben der Missionierung Israels als 
legitim und gleichwertig akzeptiert wurde. 
Die Forderung der ,Armen', d.h. der Urge- 
meinde zu gedenken, benennt die finan- 
zielle Sammeltätigkeit als ein konstitutives 
Element der Heidenmission". (249) Paulus 
kümmert sich intensiv um die Durchfüh- 
rung der Kollekte für die Gemeinde in Jeru- 
salem. Denn er ist überzeugt, daß die An- 
nahme der Kollekte durch die judenchristli- 
che Urgemeinde besagt, daß die christli- 
chen Kirchen als gleichwertig akzeptiert 
werden und somit offiziell dem •wahren Is- 
rael" verbunden sind (vgl. 278, 301). Und 
doch ist es irgendwie tragisch, auf welche 
Weise Paulus zumindest einen Teil der 
überbrachten Gelder gleichsam •waschen" 



Buchbesprechungen 236 

mußte, so daß sie in Jerusalem angenom- 
men wurden (vgl. Apg 21,18-26). 

Auf eine markante Passage in F. Zeilin- 
gers Gesamtausführungen sei nun zu guter 
Letzt noch aufmerksam gemacht. Denn sie 
deutet den Sitz seiner Briefe im Gemeinde- 
leben: •Die Aufforderung zum heiligen 
Kuß (vgl. 12 a) gehört zum paulinischen 
Briefprotokoll. Es wird allgemein angenom- 
men, daß die Apostelbriefe im Verkündi- 
gungsteil der Gemeindeversammlung vor 
Beginn des eigentlichen Herrenmahles, das 
mit dem Friedenskuß eröffnet wurde, verle- 
sen wurden". (148) PaulImhofSJ 

Fruchtet, Ursula. Mit der Bibel Sym- 
bole entdecken. In Verbindung mit 
Hans-Werner Büscher (40 Textblätter, 
14 Graphiken), Göttingen: Vandenho- 
eck & Ruprecht, 1991. Kart., 573 S., 
DM 86,-. 

Wer dem vielen Gerede und Geschreibe 
(auch von Drewermann) über die biblische 
Symbolik nicht mehr traut, dem wird mit 
dieser vorzüglich lesbaren und gut geglie- 
derten Arbeit ein Weg zum legitimen Um- 
gang mit der biblischen Symbolik gewiesen. 
Die Autorin zeigt an einigen wichtigen 
•Symbolen" (z. B. Baum im 2. Exkurs über 
Verweigerte Symbole) auf, daß die Behaup- 
tung von einem gemeinsamen Symbolschatz 
der Religionen in dieser plakativen Allge- 
meinheit falsch ist. In 21 Kapiteln (mit Ex- 
kursen usw.) geht sie in historisch-kritischer 
Sorgfalt einzelnen biblischen(l) Symbolen 
nach, die sie in ihrer textlichen Mannigfal- 
tigkeit so aufschlüsselt, daß sowohl der in- 
teressierte Leser wie der engagierte Päd- 
agoge sich darin gut zurechtfinden: Skizzen, 
Vergleiche, Textanalysen usw. Natürlich 
werden die bekannten Symbole (Stern, 
Licht, Mund, Herz, Weg, Brunnen, Garten, 
Brot, Schiff usw.) vorgestellt. Wichtiger mö- 
gen diejenigen sein, die weniger in die Au- 
gen stechen: Kontrastsymbole wie Höhe 
und Tiefe; oder Rücken, Hand, Feuer, Gar- 
ten. Die Autorin bemüht sich in Exkursen 
oder Reflexionen auch um theoretische Er- 
hellung: Anthropomorph - Symbolisch, 
Bildhaft - Metaphorisch; Mythologisch - 
Symbolisch usw. Sie wagt es sogar Symbole 
wie Hirt, Töpfer, König anzufragen: ob 

diese heute nicht überholt seien. Alle Erhel- 
lungen stehen in einem eindeutig christli- 
chen Bibelglauben, der immer wieder gip- 
felt im Bezug auf Christus und seine Kirche. 

Was nun erfährt der Leser - über die vie- 
len schönen Entfaltungen biblischer Sym- 
bole hinaus - an grundsätzlich Neuem aus 
dieser Arbeit? Einmal, wie gesagt, daß die 
unbesonnenen Verallgemeinerungen der 
Menschheitssymbole stets kritisch zu über- 
prüfen sind. Weiterhin schält sich ein ty- 
pisch biblisches Feld von Symbolen heraus: 
Sie sind in irgendeiner Weise auf den Men- 
schen hin ausgerichtet. Man lernt weiter, 
daß die subtilen Unterscheidungen von 
Symbol, Allegorie, Metapher usw. weniger 
wichtig werden, wenn man sich nur den bi- 
blischen Texten hingibt. 

Und dies alles wird in einer überaus leser- 
freundlichen Sprache und Aufmachung an- 
geboten, die nie ihren christlichen Grund 
vergißt. J. Sudbrack 

Hoeren, Jürgen (Hrsg.): Wo Gott uns 
berührt. Der Lebensweg im Spiegel der 
Sakramente. Freiburg-Basel-Wien: 
Herder 1993. 146 S., kart., 19,80 DM. 

Schon der Begriff •Sakrament" ist für viele 
Menschen ein unverständliches Fremdwort, 
eine Worthülse ohne Inhalt. Wenn es ge- 
länge, einen besseren Zugang zu diesem 
Zeichen der Nähe Gottes für unsere Zeit 
zu erschließen, würde auch die Kirche 
selbst wieder neu als Ort qualifizierter 
Christusbegegnung erfahren. Eine achttei- 
lige Sendereihe des Südwestfunks zu die- 
sem Thema liegt hier in Buchform vor, weil 
sie allem Anschein nach erfolgreich war. 

Die Verfasser der einzelnen Beiträge ge- 
hören unterschiedlichen Fachbereichen an 
(Liturgie, Bibel, Germanistik und Öku- 
mene, Religionsgeschichte, Religionspäd- 
agogik, Psychotherapie, Praktische Theolo- 
gie). Sie behandeln die sieben Sakramente 
mit jeweils unterschiedlicher Sachkompe- 
tenz. Eben dies macht ihre Versuche jedoch 
zu einer anregenden, teilweise vielleicht so- 
gar anstößigen Lektüre. Vor allem die Ent- 
stehungsgeschichte der Sakramente (Ur- 
sprünge im Neuen Testament, spätere Ent- 
wicklungen und Fehlformen) werden viele 
mit einigem Staunen zur Kenntnis nehmen. 
Die Vorschläge für eine glaubwürdige und 



Buchbesprechungen 237 

notwendige Erneuerung der sakramentalen 
Praxis können nicht absolut originell sein, 
bieten aber Erfahrungen, die sich bewährt 
haben. Insgesamt spiegeln sie eine inhalts- 
reiche, im Grunde optimistische Sakramen- 
tenpastoral, die einladend wirkt, keinen Ri- 
gorismus vertritt, aber falsche Kompro- 
misse ablehnt. 

Ob sich alle sieben Sakramente in glei- 
cher Weise in einer Krise befinden, sei da- 
hingestellt. Es wird jedenfalls noch eine gute 
•Weile" dauern, bis sich die Neuorientie- 
rungen durchgesetzt haben. Ist die Chance 
der Erwachsenentaufe wirklich so groß, wie 
sie dargestellt wird? Sind Haus-Eucharistie- 
feiern eine realistische Alternative zu den 
mehr und mehr absterbenden Werktagsmes- 
sen in der Pfarrkirche? Wie verträgt sich der 
Anspruch und die Verheißung der Euchari- 
stie zu der immer noch fortwährenden kon- 
fessionellen Spaltung der Christenheit? Ist 
die Trennung von Bekenntnis und Losspre- 
chung eine durchführbare Perspektive für 
das Sakrament der Buße und Versöhnung, 
solange die zeitweilige eucharistische Ent- 
haltsamkeit auf Unverständnis stößt? Wird 
die Kirche in Zukunft mutiger als bisher 
den Menschen sagen: Du mußt nicht kirch- 
lich heiraten, sondern du darfst es? Kann 
man Dienste und Ämter in der Kirche bes- 
ser verstehen, wenn man zwar weiß, daß die 
Weiheliturgie ein Wahlverfahren für va- 
kante Ämter voraussetzt, das Volk jedoch 
weiterhin kaum daran beteiligt ist? Wird die 
Indienstnahme von Gemeinde- und Pasto- 
ralreferenten dem diakonalen Charakter 
und Stellenwert dieser Dienste nur •noch 
nicht ganz gerecht"? 

Es bleiben also auch heute noch manche 
Fagen ohne ausreichende Antwort. Gewiß 
sind Sakramente •Vorboten des Neuen Le- 
bens aus der Kraft des Evangeliums, das 
nach christlicher Glaubenshoffnung zwar 
grundsätzlich angebrochen ist" (15). Ihre 
kritisch-prophetische Dimension und ihre 
existentielle Tiefe sind jedoch infolge blo- 
ßer Glaubensrituale immer noch zu wenig 
zu spüren (vgl. auch •Meditation und Sa- 
krament", in: Geist und Leben 1987, 
323-333). Jeder Mensch hat aber die Fähig- 
keit, im Zeitlichen Ewiges und in der Welt 
schließlich die göttliche Liebe zu entdek- 
ken. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Simpfendörfer, Werner: Ökumenische 
Spurensuche. Porträts. Stuttgart: 
Quell-Verlag 1989, 192 S., Leinen, 
DM 32,-. 

Man ist beglückt und hoch erfreut: Der 
Quell Verlag in Stuttgart überrascht wieder 
einmal mit einem interessanten, aktuellen 
und sympathischen Buch. Es geht zurück 
auf eine Vortragsreihe, die im Sommer 
1988 vom Süddeutschen Rundfunk Stutt- 
gart unter dem Titel •Propheten - Pilger - 
Partisanen" gesendet und nunmehr einem 
breiten Leserkreis unter dem bezeichnen- 
den Thema •Ökumenische Spurensuche" 
veröffentlich wurde. 

In diesem Buch macht Simpfendörfer 
sich auf •die Suche nach Spuren einer Be- 
wegung, die unser Jahrhundert vielfältig 
und nachhaltig geprägt haben" (Klapp- 
text). Das Vorwort steht unter dem nach- 
denkenswerten Satz: •Die tiefen Spuren 
der ökumenischen Geschichte sind die 
Spuren ihrer Narben." Zwei Frauen und 
sechs Männer werden - aus der schier un- 
übersehbaren Zahl wichtiger Zeitgenossen 
in der Ökumene - porträtiert, die aus der 
jüngsten Geschichte der Kirche nicht mehr 
wegzudenken sind. Die beiden Frauen, 
Madeleine Barot, die sich um Flüchtlinge 
und Evakuierte kümmerte, besonders in 
der Hitlerzeit, später als Direktorin der 
Frauenarbeit im Ökumenischen Rat der 
Kirche (ÖR) wirkte, wird dargestellt unter 
dem Leitwort •Widerstand und Solidari- 
tät", und Aruna Gnanadrason, die sich für 
die Frauen in ihrem Lande Indien einsetzte 
und die Chipko-Bewegung im nordindi- 
schen Himalaja ins Leben rief, um dort die 
Grundlagen für das Leben zu erhalten, ist 
ein •Zeichen der Hoffnung gegen Gewalt 
und Tränen". Willem Adolf Visser 't Hooft, 
der erste Generalsekretär des ÖR, wird mit 
Recht als der •Architekt der Ökumene" be- 
schrieben. Joseph Luki Hromadka ist eng 
mit dem Schicksal seines tschechoslowaki- 
schen Heimatlandes verbunden, wo es für 
ihn hieß, •als Grenzgänger gefährlich le- 
ben". Philipp Alford Potter führt •zwi- 
schen Bibel und Zeitung" (!) ein bewegtes 
Leben mit dem Höhepunkt des dritten Ge- 
neralsekretärs des ÖR, der in seiner Amts- 
zeit durch Tiefen und über Höhen gegan- 
gen ist und von Krisen geschüttelt wurde. 



Buchbesprechungen 238 

Die Bedeutung Potters in diesem Auf und 
Ab wird konturenreich herausgestellt. •Die 
sechste Vollversammlung des Weltkirchen- 
rats, die 1983 in Vancouver stattfand, 
wurde Philipp Potters letzte ökumenische 
Weltversammlung. Sie geriet zu einem ge- 
waltigen Fest, geprägt vom gelb-weiß ge- 
streiften Gottesdienst-Zelt und seinen Fei- 
ern, zu denen sich die ökumenische Weltfa- 
milie traf unter dem Thema: Jesus Chri- 
stus - das Leben der Welt' (97). Allan Au- 
brey Boesak schließt sich hier sinnvoll an, 
weil er in Vancouver 1983 - damals außer 
im Reformierten Weltbund, dessen Präsi- 
dent er ein Jahr zuvor, 36jährig, geworden 
war, noch relativ unbekannt - als einer der 
drei Hauptredner zum Thema •Jesus Chri- 
stus - das Leben der Welt" zu sprechen 
hatte und Bewegung und Betroffenheit ver- 
ursachte und vor Kritik an der Tendenz der 
Kirchen der reichen, weißen Industrie- 
nationen nicht zurückschreckte, eine Verur- 
teilung des atomaren Wettrüstens nicht 
scheute und •der die Versammlung nach- 
drücklich daran erinnerte, daß Gerechtig- 
keit auch für die Bibel unlösbar zum Frie- 
den gehöre" (121 f), ist der südafrikanische 
•Prediger im Widerstand". 

Die beiden letzten sind der aus dem 
Nordosten Brasiliens stammende Paulo 
Freire, geboren 1921 in der Hauptstadt des 
Bundesstaates Pernambuco, Recife, wo 
Dom Helder Camara als Erzbischof lebte 
und wirkte. Welch ein sinnvolles Zusam- 
mentreffen zwischen Paulo Freire und 
Dom Helder Camara! Paulo Freire war zu- 
nächst Rechtsanwalt, studierte dann Päd- 
agogik, wurde Lehrer und schließlich Pro- 
fessor. Simpfendörfer porträtiert ihn unter 
•Erziehung als Praxis der Freiheit", und 
der deutsche, 1974 als 47jähriger Professor 
für Praktische Theologie und Herausgeber 
der Predigtstudien relativ früh verstorbene 
Ernst Lange, der einen zwar kurzen, aber 
sehr interessanten und für die Kirche und 
Ökumene wichtigen Weg gegangen ist, den 
Simpfendörfer darstellt unter dem vielsa- 
genden Motto •Eine ökumenische Pas- 
sion". Man lese sie nach. Man wird diesen 
Passionsweg mit Gewinn lesen. 

Potter und Boesak sind dem Rezensen- 
ten persönlich bekannt. Daraus erklärt 
sich, daß über diese beiden ökumenischen 
Profile ein wenig mehr gesagt wurde als 

über die anderen sechs. Wenn man sie alle 
aufgrund des anzuzeigenden Buches sich 
vor Augen führt, möglicherweise mehrfach 
oder sehr intensiv und aufmerksam, wer- 
den sie einem alle - wenn auch nicht von 
Angesicht zu Angesicht, so doch - in ihrer 
Bedeutung und Einmaligkeit und Unver- 
wechselbarkeit nahegebracht. Sie alle leben 
- jeder für sich - in den Zusammenhängen, 
die sie hervorgebracht haben. Es geht also 
in dem Buch von Simpfendörfer nicht um 
Biographien, sondern um mehr, es geht um 
Exemplare von Profilen und deren Spuren, 
die diese Profile bis zur Stunde hinterlas- 
sen haben. Darum ist diesem Buch eine in- 
teressierte Leserschaft und weite Verbrei- 
tung zu wünschen. Hinrich Brandt 

Lapide, Pinchas: Paulus zwischen Da- 
maskus und Qumran. Fehldeutungen 
und Übersetzungsfehler. Gütersloh: 
Gütersloher Verlagshaus Mohn 1993. 
128 S., brosch., DM 19,80. 

Am aufregendsten ist das achte Kapitel des 
vorliegenden Buches. Denn hier bringt der 
bekannte jüdische Religionswissenschaftler 
Pinchas Lapide seine schon des öfteren 
mündlich vorgetragene Hypothese auf den 
Punkt: •So war also das Reiseziel des Pau- 
lus, zu dem er bei seiner Berufungs-Vision 
unterwegs war und wo er dann ,drei Jahre 
lang' weilte (Gal 1,17-18) nicht die syrische 
Hauptstadt Damaskus, sondern die Wü- 
stensiedlung am Toten Meer, die heute als 
Qumran bekannt ist." (123) 

Schon in den fünfziger Jahren legte Jean 
Danielou, der spätere Kardinal, ausführli- 
che literarische Analysen vor, die den Ein- 
fluß der Schriften von Qumran auf die 
Briefe des Apostels Paulus unter formaler 
und inhaltlicher Rücksicht eruieren. Erst 
neuerdings sind jedoch Qumran und die 
Essener wieder ins allgemeine öffentliche 
Bewußtsein gerückt. So erscheint das Buch 
von Pinchas Lapide gerade zum richtigen 
Zeitpunkt. Sein Autor bringt sehr viele und 
sehr gute Anregungen für das Verständnis 
der jüdischen Wurzeln des christlichen 
Glaubens. Um so bedauerlicher ist es, daß 
er weiterhin von der Hellenisierungsthese 
des Christentums ausgeht, d. h. den Mythos 
vom •Gottes Sohn" in die christliche Dog- 



Buchbesprechungen 239 

matik projeziert. Spätestens seit den For- 
schungen von Alois Grillmeier gibt es dazu 
keinen Grund mehr, da er nachweisen 
konnte, daß die frühen Konzilsentscheide 
anders zu verstehen sind. 

Pinchas Lapide versucht, den Apostel 
Paulus neu für das Judentum zu entdecken, 
auch wenn er ihm vorwirft, den Glauben 
Jesu in einen Glauben an Jesus umfunktio- 
niert zu haben. Zudem war seine Wirkungs- 
geschichte für das jüdische Volk recht ver- 
hängnisvoll. Was läßt sich jedoch zusam- 
menfassend positiv sagen? •Um die welt- 
umfassende Heidenkirche ins Leben zu ru- 
fen; um den Mono-Theismus in die Welt 
hinauszutragen, war das kleine Ja der jüdi- 
schen Urgemeinde und der vielen jüdi- 
schen Anhänger Jesu genauso heils-not- 
wendig wie das große Nein der meisten Ju- 
den, die ihn zwar als Lehrer, als Rabbi oder 
als Prophet schätzten - aber wegen der Un- 
erlöstheit der Welt nicht als Messias anneh- 
men konnten. Es bedurfte also beider Re- 
aktionen Israels, um die Heidenwelt zum 
Gott Israels zu führen." (61/62) 

PaulImhofSJ 

Thomassen, Jürgen (Hrsg.): Jesus von 
Nazaret. Neue Zugänge zu Person und 
Bedeutung. Würzburg: Echter 1993. 
131 S-, kart, DM 24,80. 

•Ihr aber, für wen haltet ihr mich?" Die 
Antwort auf diese Frage Jesu (Mk 8,29) ist 
heute alles andere als selbstverständlich. 
Schuld daran ist u.a. eine Fülle angeblich 
historischer Daten, die etwa durch Illu- 
strierte oder pseudowissenschaftliche Lite- 
ratur immer größere Verbreitung finden. 
•Daß die Kirche, gleich welcher Konfes- 
sion, natürlich nichts mit Jesus zu tun hat, 
ist inzwischen für zahllose Zeitgenossen, 
die auf genauere Information keinen Wert 
legen, fast schon eine Binsenwahrheit" 
(103). Eine Vortragsreihe der Katholischen 
Akademie in Würzburg, die hier in Buch- 
form vorliegt, versucht diesem Trend entge- 
genzuwirken und soweit möglich, unsere 
persönlichen Antworten zu vertiefen. 

Es werden fünf recht verschiedene Zu- 
gänge zu Jesus beschrieben. Am meisten 
beeindruckt mich der Beitrag von O. H. 
Pesch, der sich mit dem •Universalan- 
spruch" des Christentums befaßt. Die Ein- 

wände, die er vorbringt, spiegeln ohne 
Zweifel eine sehr verbreitete Stimmung. Er 
gibt jedoch Antworten, die das Gespräch 
zwischen den Religionen nicht blockieren, 
sondern ermöglichen, ohne auf die Frage 
nach der Wahrheit zu verzichten. Es geht 
nämlich nicht um einen •Anspruch", der 
durchgesetzt werden muß wie etwa ein 
•Gebietsanspruch", sondern um Zusage 
und Verheißung: Gott liebt die ganze Welt 
und alle Menschen. - F. Mennekes interpre- 
tiert das Bemühen zeitgenössischer Künst- 
ler, die sich mit dem Bild Christi auseinan- 
dersetzen, •indem sie Leiden, Sterben und 
Hoffen der Menschen unserer Welt neu 
verhandeln" (98). Vorgestellt werden u.a. 
(mit Bildbeispielen) A. Hrdlicka, F. Bacon, 
A. Rainer und J. Beuys. In ihren Bildern 
finden wir die Züge des geschlagenen, ge- 
schundenen und gejagten Menschen unse- 
rer Zeit - aber nicht nur. Die Farben, die 
Fundgegenstände, die Wirklichkeiten die- 
ser Welt in Fleisch und Asche helfen viel- 
mehr, •das Geheimnis Jesu zur Anschau- 
lichkeit zu bringen" (97). - Was hat die hi- 
storische Gestalt Jesu mit der mystischen 
Erfahrung inner- und außerhalb des Chri- 
stentums zu tun? Welche Art von Gotteser- 
fahrung ist Jesus selbst zuzuschreiben? Es 
ist der bekannte Mystik-Kenner J. Sud- 
brack, der diesen beiden Fragen nachgeht 
(vgl. seine Arbeit •Mystik im Dialog", 
Würzburg 1992). Kenntnisreiche Beispiele 
erweisen die Du-Begegnung als Ur-Analo- 
gie aller Gottesbegegnung, und doch gibt 
es eine Ebene, auf der die verschiedenen 
mystischen Traditionen zur Einheit finden 
können: die bleibende Dynamik der weiter- 
strebenden Sehnsucht. Jesus starb nicht als 
•Erleuchteter". Nur das bleibende Ver- 
trauen in die noch größere Güte und Weis- 
heit seines göttlichen Vaters durchbrach 
die völlige Dunkelheit auf der Erfahrungs- 
ebene (69). - Die Ansätze einer feministi- 
schen Theologie von E. Moltmann-Wendel 
werden nicht nur Frauen interessieren. Sie 
enthalten zwar etliche Klagen über immer 
noch herrschende Denkmuster aus patriar- 
chalischen Kontexten, zeigen aber recht an- 
schaulich, wie unmöglich es eigentlich ist, 
sich Jesu Lebensweg ohne Frauen vorzu- 
stellen. Das Lebensmodell der •Gegensei- 
tigkeit" hebt vielmehr alles Herrschaftsden- 
ken auf. - Wie Jesus von Nazaret auf die 



Buchbesprechungen 240 

Menschen zugeht, konkretisiert R. Zerfaß Daß diese fünf Zugänge alle Suchenden 
anhand des •Fallbeispiels" der Sünderin überzeugen, ist kaum zu erwarten. Vieles 
im Hause des Pharisäers (Lk 7,36-50). Drei aber spricht dafür, daß sich nach der Lek- 
•unmögliche" Varianten der Erzählung las- türe dieses Büchleins manche wieder auf 
sen deutlich werden, wie Jesus tatsächlich das einlassen werden, was Jesus durch sein 
reagiert hat. Er macht aus der peinlichen Leben von Gott geoffenbart hat. 
Konfliktsituation   eine   Wachstumschance 
für alle (17). Franz-Josef Steinmetz SJ 

In Geist und Leben 3 -1993 schrieben: 

Eva-Maria Faber, geb. 1964, Dr. theol., Assistentin am Lehrstuhl für Dogmatik und Ökume- 
nische Theologie in Freiburg i.Br. - Forschungsschwerpunkte: Ekklesiologie. 

Wolfgang Gleixner, geb. 1948, Dr. phil., Referent für Kirche und Gesellschaft. - Forschungs- 
schwerpunkte: Sozial-, Gesellschafts-, Wirtschaftsethik, Gesellschaftskritik. 

GundikarHockSJ, geb. 1936, Gruppe für Ignatianische Spiritualität Frankfurt. - Interessen- 
gebiete: Geistliche Begleitung und Exerzitien. 

Paul ImhofSJ, geb. 1949, Dr. phil., Dr. theol., Leiter von Ausbildungskursen in spiritueller 
Supervision und ignatianischer Exerzitienbegleitung. - Forschungsschwerpunkte: Apostel 
Paulus, keltische Religion. 

Stefan Kiechle SJ, geb. 1960, Dipl. theol., Doktoratsstudium in Paris. - Forschungsschwer- 
punkte: Ignatianische Spiritualität. Interessengebiete: Theologie, Kulturgeschichte. 

Francesco Rosside Gasperis SJ, geb. 1926, Dr. theol., Dozent an der Gregoriana in Rom und 
im Institut •Ecce homo" in Jerusalem. - Forschungsschwerpunkte: Lectio Divina und Exer- 
zitien. 




