BUCHBESPRECHUNGEN

Kirche und Bibel

Kehl, Medard: Die Kirche. Eine ka-
tholische Ekklesiologie. Wiirzburg:
Echter Verlag 1992. 472 S, geb. DM
58,—, brosch. DM 48—

In den zahllosen und endlosen Auseinan-
dersetzungen um das Erscheinungsbild der
Kirche in der heutigen Welt, um ihre
Glavbwiirdigkeit und um die Art und
Weise, wie sie neuen Heransforderungen
begegnen soll, bleibt allzuoft die Frage un-
geklirt, was oder wer die Kirche eigentlich
ist. Um so wichtiger sind theologische Ver-
suche, die Kirche in gesnnder Distanz zur
emotional und polemisch aufgeladenen
Diskussion, aber doch in groBer Nihe zu
aktuellen Fragestellungen zu betrachten.
Gerade dies ist Medard Kehl in seiner
neuen Ekklesiologie gelungen.

Schon die ersten Seiten verraten, daB der
Autor sich nicht dazu hergibt, den derzeiti-
gen Plausibilititen einfachhin nachzuge-
ben. Er stellt sich einer der befremdlichsten
AuBerungen zur Kirche, welche die Theo-
logiegeschichte aufzubieten hat: die 1. und
13. Regel des ignatianischen Exerzitienbu-
ches zum ,Fiihlen mit der Kirche“; jene
Regeln, die Gehorsam gegeniiber der Kir-
che verlangen, auch wenn sie als schwarz
definierten, was ich als wei3 erkenne. Kehl
deutet diese in sich wnverstindliche und
scheinbar unzumutbare Forderung von der
geistlichen Kirchenerfahrung des Ignatins
her, der die Kirche auch in all ihren Defizi-
ten vom je gréBBeren Gott gehalten weif3.

Originell ist auch der zweite Abschnitt
der Einleitung, in dem Kehl die an der ig-
natianischen Kirchlichkeit gewonnene Ein-
sicht, dal Spiritualitdt und systematische
Ekklesiologie eng zusammengehoren, ver-
tieft. Die geistliche Kirchenerfahrung gilt
ihm als unverzichtbarer, in ihrer Bedeutung
aber iibersehener Ausgangspunkt jeder ek-
klesiologischen Reflexion. Dies ist einer-
seits dort in Erinnerung zn bringen, wo
Christsein ohne eine geistliche Beziechung
zur Kirche auszukommen meint. Anderer-
seits halt Kehl unterschiedliche geistliche

Grunderfahrongen von Kirche fiir ent-
scheidende, aber unreflektierte Faktoren in
der derzeitigen ekklesiologischen Diskus-
sion. Er skizziert auf erhellende Weise drei
Typen solcher spirituellen Visionen von
Kirche: die ,symbolisch personifizierte*,
die ,petrifizierte“ und die ,kommunizie-
rende* Kirche. Mit dem letzten Typus be-
nennt er zugleich die Grundoption, die sei-
nem eigenen Ansatz zugrunde liegt.

Der Weg der ,theologischen Phino-
menologie®, den Kehl im weiteren Verlanf
der Arbeit einschligt, ist durch eine enge
Verbindung von systematischer Reflexion
iiber das theologische Wesen der Kirche ei-
nerseits und phanomenologischer Beschrei-
bung der empirischen Kirche andererseits
gekennzeichnet. Kehl gibt nicht vor, einen
illusiondren objektiven Beobachterstatus
einzunehmen, sondern sucht bewnBt vom
theologischen Vorverstindnis der Kirche
als communio aus (Teil I) das empirische
Phinomen Kirche zu beschreiben (Teil II).
Das so gewonnene Bild der Kirche wird so-
dann an ihrem geschichtlichen Ursprung
im Christusereignis gemessen und in das in
der Tradition gewachsene glaubende
Selbstverstandnis der Kirche eingebunden
(Teil III). Ein systematischer Blick auf die
Dimensionen der Kirche, wie sie die ,notae
ecclesiae’ Einheit, Heiligkeit, Katholizitét
und Apostolizitit beschreiben, macht die
Ergebnisse der vorhergehenden Teile fiir
die aktuelle Situation der Kirche fruchtbar
(Teil 1V).

Das Buch, das sich so niichtern ,,Die Kir-
che® nennt, ist somit alles andere als eine
abstrakte Abhandiung. Kehl schent in kei-
ner Weise die Auseinandersetzung mit ak-
tuellen Fragen. Er trigt erhellende Analy-
sen liber die gegenwirtige Sitwation der
Kirche in der modernen Gesellschaft und
zu weltkirchlichen Entwicklungen vor, die
sich jeder vorschnellen Antwort auf die an-
stehenden Probleme enthalten. Die empiri-
sche Betrachtung der Kirche und ihrer Pra-
xis ist fiir Kehl insofern theologisch rele-
vant, als sich hier die Communio-Theolo-



Buchbesprechungen

gie bewdhren muf, die, so Kehl, ,,harmlos
bleibt, wenn sie sich nicht auch strukturell
auswirkt* (110). Aufgrond dieser Einsicht
spart er nicht mit Kritik, wo er die com-
muniale Struktur der Kirche nicht hinrei-
chend verwirklicht sieht (215-226). Ande-
rerseits wendet er sich den ekklesialen
Neuaufbriichen zu, die von wachsender
Communio-Praxis zeugen (Basisgemein-
den, geistliche Bewegungen u.a.: 226-261).

Diese Beschreibung verheiflungsvoller
Neuaufbriiche ist nur ein Beispiel fiir den
sehr positiv gestimmten Grundtenor des
Buches. Wihrend allerorts der Blick auf
die aktuelle Situation der Kirche in eher re-
signative Klage, lieblose Kritik oder gar
enttduschte Abkehr zu miinden droht, ver-
bindet sich hier eine illusionslose Betrach-
tung der konkreten Kirche mit positiver, ja

optimistischer ~ Grundhaltung. ~ Woher
nimmt der Autor diese positive Einstel-
lang?

Die Wurzeln dafiir liegen sicherlich in
der erwihnten geistlichen Grundhaltung
zur Kirche. Sie bestimmt nicht nur die
communiale Perspektive dieser Ekklesiolo-
gie, sondern gibt ihr auch einen avsgespro-
chen theo-logischen Charakter. Das konnte
banal klingen, ist aber durchaus der Rede
wert, gerade weil Kehl dem empirischen
Zugang zur Kirche einen so grofien Stellen-
wert beimiBt. Die Identitit der Kirche vom
je groBeren Gott her ist fur ihn der unum-
stoBliche Ausgangspunkt, von dem aus ein
solch unbefangener Blick auf die Realitit
der Kirche gewagt werden kann. Dieser
Ansatz, welcher die Kirche von der inneren
Mitte des Credo, vom Heilswillen Gottes
her (43f) deutet, macht es moglich, die
Spannung der Kirche zwischen Identitit
und Differenz zum Heil (92) zu benennen
und gelassen auszuhalten. Das Bemiihen,
dieser dialektischen Spannung im Wesen
vnd der Erscheinung der Kirche gerecht zu
werden, durchzieht als Grundtenor die
Ausfithrungen Kehls. Er verweist das
Thema der unvollkommen-siindhaften Kir-
che nicht in ein einzelnes Kapite! iiber die
heilige und siindige Kirche (402-410), son-
dern beriicksichtigt durchgingig diesen in-
neren Bruch in der Kirche, ohne deswegen
ihre Identitdt in Frage zu stellen. Die Kir-
che ist wahrhaft Antizipation des Reiches
Gottes, aber sie bleibt in ihrer irdischen

231

und siindigen Begrenztheit radikal ver-
schieden von diesem Reich (vgl. etwa 84,
152f uv.6.). Der Blick auf die Treue Gottes
schenkt die GewiBheit, daB die Defizienzen
der Kirche weniger Gewicht haben als die
Hoffnungszeichen. Diese positive Sicht
wirkt in der gegenwirtigen ekklesiologi-
schen Diskussion wohltuend; sie muB} sich
nur davor hiiten, als falscher Optimismus
die Erwartung einer stets fortschreitenden
Authentizitit der kirchlichen communio
und damit doch der realsymbolischen Rea-
lisierung des Reiches Gottes zu wecken
(vgl. etwa 96 f und 383f).

Kehls Buch trigt einen verséhnlichen
Charakter. Auch dies mag an seiner geistli-
chen Grundhaltung zur Kirche - und dem
Respekt vor anderen geistlichen Kirchener-
fahrungen - liegen. Das BewufBtsein, dal}
der Deus semper maior iiber der Kirche
steht, gibt eine groBe Gelassenheit, erinnert
an die Vorldufigkeit und Relativitit vieler
Formen und verbietet es, radikalen Losun-
gen zuzustimmen, sei es in der Diskussion
um die Volkskirche und um neve Gemein-
debilder (189-191), sei es bei der Frage, ob
im Verhiltnis der Kirche zur modernen Ge-
sellschaft Ankniipfung oder Kontrast ge-
fordert ist (204-206). Insbesondere der ek-
klesiologische communio-Begriff bewahrt
eine groBe Weite. Die ekklesiale Gemein-
schaft wird nicht verabsolutiert, sondern
auf die eschatologische communio hinge-
ordnet. Dadurch begegnet Kehl der Ge-
fahr, daB die kirchliche Gemeinschaft sich
in sich selbst verschlieft, statt sich je neu
aufbrechen zu lassen auf die Welt. Er legt
vielmehr einen deutlichen Akzent auf den
der Kirche aufgetragenen Weltdienst insbe-
sondere an den Armen (siehe das Stichwort
JArme/Armut®, dessen Aufnahme in das
Sachregister einer ekklesiologischen Arbeit
Anerkennung verdient). Ferner entgeht
Kehl einer einengenden Gemeinschafts-
ideologie, die dem Christsein des einzelnen
nicht gerecht wird (74f.207).

Kritisch anzumerken bleibt allerdings,
dal3 - bedingt durch die Option, den Weg
der Kirche als communio nachzuverfolgen
- der geschichtliche Uberblick fiir die Zeit
des Mittelalters und der Neuzeit weithin
nur die Entwicklung des romischen Primats
beschreibt. Namen wie Bernhard von Clair-
vaux, Bonaventura, Moéhler, Newman fal-



Buchbesprechungen

len nur am Rande oder gar nicht; die Re-
formation kommt im geschichtlichen Uber-
blick nicht vor. Durch die begrenzte Per-
spektive kommt der dritte Teil in Gefahr,
seine Funktion im Duktus der Arbeit: die
»Vergewisserung®  des  gegenwirtigen
Selbstverstindnisses der Kirche, nicht
mehr erfiillen zu kénnen: Die Geschichte
verliert auf diese Weise leicht ihre Bedeu-
tung, kritisches Korrektiv zu sein, und wird
statt dessen an der communio-Ekklesiolo-
gie gemessen, die sich allerdings, wie Kehl
zu Recht herausarbeitet, auf das Neue Te-
stament und die Patristik berufen kann.

Insgesamt ein erfreuliches Buch, das Be-
achtung finden sollte und wegen seines kla-
ren, fliissigen Stils auch breite Leserschaft
erwarten kann. Eva-Maria Faber

Kis, Gyorgy: Gezeichnet mit dem
Kreuz Christi und dem Stern Davids.
Luzern 6, Postfach 6415: Kirchen-
forum fiir Ungarn, 1992. 304 S., kart.,
DM 11,30.

Aus tiefem Betroffensein heraus — er ist
selbst jiidischer Abstammung - schreibt
Pfarrer Dr. Gyérgy Kis in dem Buch Bege-
benheiten und Erlebnisse seines Lebens auf,
um einen Beitrag zur Versohnung zwischen
Juden und Christen zu leisten. Mit Feinftih-
ligkeit und viel Gespiir zeigt er dabei, wie
sich Rassendiskriminierung im tdglichen
Alltag auswirkt. Dazu meint Karl Rahner
im Vorwort: ,,Es mu3 vom banalen Alltag
antisemitischer Einstellungen, von Gefiih-
len und kleinen Handlungen berichtet wer-
den, die verstohlen von einer vielleicht un-
eingestandenen, aber wahren Abneigung
gegen die Juden inspiriert sind*“ (9). Am Bei-
spiel von Einzelschicksalen kommen aber
auch die brutalen Leiden zur Sprache,
durch die der Nationalsozialismus weithin
das jiidische Volk ermordete.

G. Kis versucht einen Bogen zu spannen
von den diskriminierenden Haltungen und
Bestimmungen, die die Kirche seit ihren
Anfingen gegen die Juden als ein Volk von
Abtriinnigen, Verbrechern und von Gott
Verfluchten kennzeichneten, bis hin zur
konsequenten Ausrottung dieses Volkes un-
ter Hitler (135-173). Dabei wird ein in der
ungarischen Kirche auch nach Auschwitz

232

und dem Zweiten Vatikanum spiibarer Anti-
semitismus dargestellt. Es wire hochste Zeit
fiir die Kirche, die vatikanischen Erklirun-
gen zur Judenfrage in die Praxis umzuset-
zen: Die Pflicht der Bischéfe und Priester
bestiinde gerade in Zeiten des Friedens
darin, kollektive Feindbilder abzubauen
und richtige Informationen an die Gliubi-
gen weiterzugeben. Pfarrer Kis kann nicht
verstehen, warum man dieser Sache nicht
groBere Bedeutung beimiBt als z.B. der
kirchlichen Sexualmoral. In seinem Buch
will er aber keinesfalls gegen seine Kirche
polemisieren oder Rache iiben (216), son-
dern die ,,Unvereinbarkeit des Rassenhas-
ses mit der christlichen ,Weltanschauung’
aufzeigen* (115). Das Gebot der Liebe ver-
lange es, daB die Kirche sich zu ihren juden-
feindlichen AuBerungen und Taten be-
kenne und sich um Wiedergutmachung be-
miihe (vgl. 196f). Ein Dialog - in Wahrheit
und Liebe - sollte die Christen in den Juden
Menschen sehen lassen, von denen die Ret-
tung aller kommt (vgl. 146f und Joh 4,22).
Eine offene Frage, die auch im Nachwort
Otto von Habsburgs leise anklingt (295f),
bleibt: Was bedeutet es nun eigeritlich, ein
,»Christ jiidischer Abstammung* und gieich-
zeitig Ungar zu sein? Meint die ,,jiidische
Abstammung” hier das Volk, die Religions-
gemeinschaft — oder klingt hier ein lange
aufgebautes Feindbild in der eigenartigen
sprachlichen Formulierung durch? Eine
Sensibilitdt aufzubauen gegen jedes Entwik-
keln und Verbreiten pauschaler Feindbilder
konnte zu einer vielleicht nicht direkt beab-

sichtigten Wirkung dieses Buches werden.
Edith-Maria Scheiber

Deselaers, Paul: Das Buch Tobit. Diis-
seldorf: Patmos Verlag 1990, 248 S,
geb. DM 46,80.

In der Reihe Geistliche Schriftiesung er-
schien als 11. Band zum Alten Testament
ein neuer geistlicher Kommentar zum Buch
Tobit, den der Spiritual des Priestersemi-
nars in Miinster verfaBBt hat. Nach seiner
sorgfiltig ausgearbeiteten Dissertation iiber
»Tobit* widmet sich der Autor nun der
geistlichen Auslegung dieser Schrift, die im
3./2. Jahrhundert entstanden ist. Worin
liegt das Besondere des Buches ,Tobit“
und warum eignet es sich auf ganz eigene



Buchbesprechungen

Weise fiir eine Schriftlesung heute? Die Er-
fahrungen des frommen Israeliten in Assy-
rien, der in der Diaspora Gottes Hilfe er-
fahrt, stechen, wie Deselaers darlegt, fiir
ganz Israel: Anch in der Situation der Zer-
streuung kann das Volk auf Gott vertrauen,
denn Gott ist gut {,,Tobijahu*). Im Rahmen
einer Lehrerzihlung 1aBt das Buch Tobit
erkennen, wie der gliubige Jude den Ver-
lust der Heimat deuten und vom Glauben
her iiberzeugend leben kann, ndmlich in fa-
milienorientierter Solidaritdt und in der
treuen Ausrichtung auf Jahwe. Wer so am
Aufbau Israels mitarbeitet, erfihrt selbst in
der fiir den Glauben so gefdhrlichen Dia-
spora Gottes Hilfe. Auch die frithe Kirche
griff gerne auf das Buch Tobit zuriick, und
seine Brauchbarkeit im kirchlichen Leben
trug wesentlich zu seiner Aufnahme in den
Kanon bei. Besonders wichtig wurde das
Buch Tobit fiir die Unterweisung der Kate-
chumen, die es ,mit Freuden* aufgriffen,
weil in diesem Buch ,,nichts Dunkles* steht
(Origenes). Seine Aktualitdt hat das Buch
Tobit im Lauf der Kirchengeschichte im-
mer behalten, wie die mittelalterlichen
Volksschauspiele, die Kunst (Rembrandt),
die Musik (Joseph Haydn) und die Litera-
tur (P. Claudel, M.L. Kaschnitz) bezeugen.
Nach Deselaers liegt heute die Bedeutung
des Buches Tobit darin, da3 es dem Men-
schen in all seinen Erfahrungen von Ret-
tung und Not aufzeigt, ,dall im Anfangen
und Gehen sich die Gestalt des Lebens und
Glaubens herausbildet” (8). Die erfah-
rungsdichten Texte werden den Leser ,,zu
eigenen Glaubenserfahrungen anreizen®
(15) und ihn auffordern, ,,die Einladung
anzunehmen und in das Tempo des Erzédh-
lens einzuschwingen oder seine eigene
Schrittlinge zu wihlen oder sich zuriickzu-
ziehen* (30). — Durch seine ausgewogene
Darstellung und die Kraft der Sprache ge-
lingt es dem Autor, dem Leser auch in der
heutigen Erfahrung der Diaspora den tiefe-
ren (Glaubens-)Sinn der Geschichte zu er-
schlieBen. Michael Schneider SJ

Neue Formen der Schriftauslegung?
Hrsg. von Thomas Sternberg (Quae-
stiones Disputatae Nr. 140), 168 S,
Herder Freiburg 1992, DM 38,-.

233

Man erwartet von dieser Aufsatzsammlung,
die eine Tagung im Franz-Hitze-Haus zu
Miinster dokumentiert, eine Auseinander-
setzung mit Drewermann. Doch - gliickli-
cherweise! — geht sie andere Wege und ver-
sucht — erfreulicherweise! — hineinzuhor-
chen in den altkirchlichen Umgang mit der
H1. Schrift.

Der Alttestamentler Christoph Dohmen
erarbeitet mit den Ansédtzen heutiger Exe-
gese das, was er ,.einen relationalen Plura-
lismus der Auslegungsarten“ nennt. Die
Aufgabe heiBit: Den Sinn eines alten Textes
in das heutige Verstdndnis hinein zu vermit-
teln. Dabei schiitzt die ,,historisch-kritische
Methode“ vor Beliebigkeit in der Ausle-
gung. Der ,,Rezeptionssinn®, also die Ausle-
gungsgeschichte, kann den Text ins heutige
Verstindnis 6ffnen. Das interreligiose Ge-
sprich (hier der Abrahamsreligionen)
bringt neue Perspektiven. Grundsitzlich
aber muB der christliche Exeget sich bemii-
hen, die ,,Einheit und Ganzheit der Schrift®,
aber auch die Einheit von Schrift und christ-
lichem Glauben darzustellen. Hierbei tritt
.Kirche als Sprachhandlungsgemeinschaft*
in die Argumentation ein. Aufgrund solcher
Vorgaben kann der Autor eine Fiille moder-
ner Auslegungs-Methoden aufzeigen: exi-
stential, linguistisch, tiefenpsychologisch,
interaktional, ursprungsgeschichtlich, mate-
rialistisch, feministisch, lateinamerikanisch,
intertextuell, wirkungsgeschichtlich, ver-
fremdend, jiidisch. DaB seiner Auswahlbio-
graphie die Arbeit von Josef Pietron, Uber-
legungen zu einer Neubestimmung geistiger
Exegese ..., entgangen ist, verwundert. Der
Neutestamentler Thomas Soding markiert
die Bedeutung der ,historisch-kritischen
Exegese“ auch und gerade fiir einen theolo-
gischen Ansatz des Bibelverstindnisses.

Am weitesten 6ffnet der Kirchenge-
schichtler Christoph Jacob die Tiir. Er zeigt
namlich, daB die altkirchliche Exegese mit
ihren allegorischen und typologischen An-
sdtzen eine kirchliche Exegese war. Sie las
vom christlichen Glauben her die HI.
Schrift und schiug deshalb Briicken ins Le-
ben. Wie von selbst wirkte sie hinein in die
Pastoral, in den Alltag, ins Gebet und in die
Liturgie. Daf} dies heute nicht einfach repri-
stiniert werden kann, versteht sich von
selbst. Aber das Anliegen dieser in der
Fachwissenschaft oft beléichelten altkirchli-



Buchbesprechungen

chen Exegese muf} ein Anliegen jeder christ-
lichen Exegese sein: Die Bibel nicht nur
dem modernen Verstindnis, sondern mehr
noch der heutigen christlichen Lebensbe-
wiltigung zu 6ffnen. Josef Sudbrack SJ

Theobald, Michael: Romerbrief Kapi-
tel 1-11. Stuttgart: Verlag Katholisches
Bibelwerk 1992. 319 S., kart., DM
26,80.

Ein nicht immer leicht lesbarer Kommentar
zum Romerbrief (Kap. 1-11). Es ist gut, da3
in Form von Exkursen manche Einzelthe-
men gesondert behandelt werden. Wohltu-
end sachlich und philologisch prizise - mit
manch notwendiger Kritik an der Einheits-
iibersetzung - unterscheidet sich das vorlie-
gende Buch von populédren Paulusinterpre-
tationen, die interessegeleitet und besser-
wisserisch an dem Apostel und seiner Glau-
bensverkiindigung hernmmaikeln. Es ist zu
erwarten, daB M. Theobald in seinem zwei-
ten, noch ausstehenden Kommentarband
den Rest des Romerbriefes ebenfalls positiv
auslegt.

Nun noch einige besondere Lesehin-
weise. Bis einschlieBlich Kapitel 11 geht es
um die Rechenschaft des Glaubens ange-
sichts der Unergriindlichkeit der Wege Got-
tes. Der Hymnus von 11,33-36 verdeutlicht
dies, vor allem ,,wenn man ihn wie die bibli-
schen Psalmen in Zeilen schreibt* (316).
O Tiefe des Reichtums, der Weisheit und

der Erkenntnis Gottes!
Wie unergriindlich sind seine

Entscheidungen,
wie unerforschlich seine Wege!

Denn wer hat den Sinn des Herrn erkannt?
Oder wer ist sein Ratgeber gewesen?

Oder wer hat ihm etwas zuerst gegeben,

so daB} ihm zuriickzugeben wire?

Denn ausihm und durchihn und aufihn hin
ist das All.

Ihm gehort die Herrlichkeit in Ewigkeit!
Amen.

Die Dreizahl bestimmt den Hymnus
durchgidngig. Die drei Gottesaussagen V.
33a (Gottes Reichtum, Weisheit und Er-
kenntnis) werden in den drei Wer-Fragen V.
34f. in omgekehrter Reihenfolge aufgegrif-
fen und ausgelegt” (317).

234

Das Studium des Rémerbriefes ist fiir je-
den miindigen Christen eine stindige Her-
ausforderung. ,,Was Jesus nach dem Zeug-
nis des Markuvsevangelioms (12,29f.) mit
den Worten der Heiligen Schrift ,das erste
Gebot' genannt hat: ,Hore, Israel, der Herr,
unser Gott, ist der einzige Herr, und du
sollst den Herrn, deinen Gott lieben von
ganzem Herzen und ganzer Seele, mir dei-
nem ganzen Denken und all deiner Kraft*
(der hebridische und griechische Text von
Dtn 6,4f, enthilt den ausdriicklichen Hin-
weis anf das ,Denken’ nicht!) - das hat Pan-
lus in den ersten elf Kapiteln seines R6mer-
briefs aof seine Weise praktiziert. ,Das
zweite Gebot‘, das dem ersten gleich ist (vgl.
Mt 22,39): ,Du sollst deinen Nichsten lie-
ben wie dich selbst!* (Lev 19,18) ist dann
das beherrschende Thema des zweiten, ethi-
schen Teils des Briefes (vgl. Rom 13,9), mit
dem Paunlus ihn zum Abschlufl bringen
wird.“ (319)

Wertvolle Hintergrundinformationen fin-
det der Leser von M. Theobalds Kommen-
tar nicht nur in den Exkursen, z. B. tiber den
Titel vom ,,Sohn Gottes* (33f., 38f.) oder
den Siihnegedanken (106-117), sondern
anch im Haupttext. So sei z. B. darauf hinge-
wiesen, daB3 Jesu Tod sich nicht als Opfer
zur VersShnung eines ziirnenden Gottes
deuten 14Bt. Der Mensch ist es, der der Ver-
s6hnung bedarf. Geht man von einer ge-
nauen Ubersetzung der Formel in Rém
3,24.25 aus, dann kann man sagen: Paulus
sind ,,nicht geldufig das Konzept der ,Siin-
denvergebung’ (er zieht das der ,Rechtferti-
gung’ der Siinder vor) wie die konkret-kulti-
sche Vorstellung der ,Sithnestétte* (mit dem
von ihm benutzten Wort ,hilasterion‘ gibt
die griechische Bibeliibersetzung, die Sep-
tuaginta, die hebridische Bezeichnung fiir
die ,Deckplatte’ der Bundeslade [ = ,Siihne-
deckel‘] wieder: Lev 16,21; die EU verfehlt
den Sinn!). Es gilt heute als sehr wahr-
scheinlich, daB3 die Formel mit diesem ih-
rem entscheidenden Stichwort ,Siihnestiitte*
auf Lev 16 bzw. auf das dort beschriebene
Festritnal des grolen Vers6hnungstages,
des Jom Kippur, anspielt. Von daher er-
schlieB3t sich dann auch ihr Sinn: Feiert Is-
rael jedes Jahr den ,Vers6hnungstag* als
den Tag, an dem Gott sein Heiligtum, den
Tempel, von aller Unreinheit entsithnt und
seinem Volk Versohnung gewidhrt (Lev 16),



Buchbesprechungen

so ist jetzt der Tag der Kreuzigung Jesu der
groBe Versohnungstag Gottes, den es fir
alle Zeiten im Gedéchtnis zu behalten gilt.
Wie (in Erinnerung an die Wiistenzeit) in
der ,Wolke* des Weihrauchs iiber dem ,Siih-
nedeckel’ (dem mit zwei Keruben ge-
schmiickten Aufsatz der Bundeslade) der
barmherzige und vers6hnende Gott gegen-
wiirtig geglaubt wurde, wenn der Hoheprie-
ster mit dem Blut der geopferten Tiere vor
ihm erschien (Lev 16,2.12-17), so erkennen
die Glaubenden jetzt im Kreuz Jesu, der
Hingabe ,seines Blutes® Gottes versdhnende
Gegenwart.” (99/100).

Auf viele Funde und Deutungen M.
Theobalds kann hier im einzelnen nicht ein-
gegangen werden. Die bisherigen Zitate mo-
gen als Leseprobe geniigen. Im Kontext ei-
nes weiteren Zitates sei allerdings wieder
einmal gefragt, ob nicht zumindest mittelfri-
stig eine Revision der Einheitsiibersetzung
ansteht. Denn ,,In der EU wird das Bemii-
hen des Paulus um Stringenz seines Gedan-
kens freilich manchmal verdunkelt, wenn
Bindewdrter, die im Urtext die logische Ver-
kniipfung der Sitze anzeigen, getilgt sind“
(207). Paul Imhof SJ

Zeilinger, Franz: Krieg und Friede in
Korinth, Kommentar zum 2. Korinther-
brief des Apostels Paulus. Teil 1. Wien,
Ko6ln, Weimar: Bohlau Verlag 1992.
339 S., geb., DM 68,-

Die Grundlage des Kommentars ist der ab-
gedruckte griechische Text und eine eigene
Ubersetzung des Autors. Mit den Mitteln
der modernen Exegese grenzt er drei eigene
Briefe innerhalb des 2. Korintherbriefes aus
und erklirt sie bis ins Detail. Wie bei fast al-
len exegetischen Biichern liest sich der Text
etwas zdh und nicht gerade fliissig. Dies
hangt mit der Natur der Sache eines Uber-
setzungskommentars zusammen. Fiir die
miihsame philologische Anstrengung ent-
schidigt der Autor durch manches leicht
lesbare Resiimee.

Die zeitgeschichtliche Einordnung des
Wirkens des Apostels Paulus, die Charakte-
risierung seiner Mitarbeiter und Gegner ist
gut gelungen. Die theologischen Intentio-
nen und Problemlgsungen wurden textnah
zuginglich gemacht.

235

F. Zeilinger unterscheidet zwischen dem
Kampfbrief (2 Kor 10-13), dem Versoh-
nungsbrief (2 Kor 1,1-2.13; 7,5-16) und
dem Bettelbrief (2 Kor 8-9). Beziiglich des
sogenannten Trianenbriefes (vgl. 2 Kor 2,3)
vertritt der Autor trotz einiger Bedenken
folgende Uberzengung: ,Die Hypothese,
der Trinenbrief sei groBteils in 2 Kor 10-13
erhalten, bildet dennoch die beste Moglich-
keit, die Ereignisse relativ klar zu rekonstru-
ieren und einigermaBen cinlenchtend zu er-
kldaren“. (37)

Aufs Ganze gesehen geht es um die Bezie-
hung des Apostels Paulus zur christlichen
Gemeinde in Korinth, die von ihm gegriin-
det worden war. ,Die drei behandelten
Briefe sind Dokumente einer Existenzkrise
des Apostels Paulus im Héhepunkt seiner
missionarischen Wirksamkeit, die vielleicht
mit jener Krise verglichen werden kann, die
aus Saulus einen Paulus machte. Damals
wurde ihm die Einsicht zuteil, daB Gott an-
ders handelt als menschliche Weisheit und
gelehrte Theologie es auch nur erahnen
konnten ...: Im Tod ist das Leben, im Zu-
sammenbruch neue Dynamik, in der
Schwachheit kam die Kraft Gottes zum
Ziel“. (317)

Der Kommentar behandelt die Frage
nach den Kriterien eines wahren Apostels,
die apokalyptische Abqualifizierung der
Gegner des Paulus, seine Entriickung in das
Paradies des dritten Himmels*, die rechte
Deutung des ,,Satanengels“ nsw. Es wird ge-
zeigt, wie Paulus eine ,Theologie der
Spende“ entfaltet, die ihre Wurzel im Apo-
stelkonzil besitzt, durch das ,die Heiden-
mission neben der Missionierung Israels als
legitim und gleichwertig akzeptiert wurde.
Die Forderung der ,Armen’, d.h. der Urge-
meinde zu gedenken, benennt die finan-
zielle Sammeltitigkeit als ein konstitutives
Element der Heidenmission®“. (249) Paulus
kiimmert sich intensiv um die Durchfiih-
rung der Kollekte fiir die Gemeinde in Jeru-
salem. Denn er ist iiberzeugt, dal die An-
nahme der Kollekte durch die judenchristli-
che Urgemeinde besagt, daB die christli-
chen Kirchen als gleichwertig akzeptiert
werden und somit offiziell dem ,,wahren Is-
rael* verbunden sind (vgl. 278, 301). Und
doch ist es irgendwie tragisch, auf welche
Weise Paulus zumindest einen Teil der
iberbrachten Gelder gleichsam ,,waschen®



Buchbesprechungen

mulBte, so daB sie in Jerusalem angenom-
men wurden (vgl. Apg 21, 18-26).

Auf eine markante Passage in F. Zeilin-
gers Gesamtausfithrungen sei nun zu guter
Letzt noch aufmerksam gemacht. Denn sie
deutet den Sitz seiner Briefe im Gemeinde-
leben: ,,Die Aufforderung zum heiligen
KufB3 (vgl. 12a) gehort zum paulinischen
Briefprotokoll. Es wird allgemein angenom-
men, daB die Apostelbriefe im Verkiindi-
gungsteil der Gemeindeversammlung vor
Beginn des eigentlichen Herrenmabhles, das
mit dem FriedenskuB er6ffnet wurde, verle-
sen wurden®. (148) Paul Imhof SJ

Friichtel, Ursula. Mit der Bibel Sym-
bole entdecken. In Verbindung mit
Hans-Werner Biischer (40 Textblitter,
14 Graphiken), Géttingen: Vandenho-
eck & Ruprecht, 1991. Kart., 573 S,,
DM 86,-.

Wer dem vielen Gerede und Geschreibe
(auch von Drewermann) iiber die biblische
Symbolik nicht mehr trant, dem wird mit
dieser vorziiglich lesbaren und gut geglie-
derten Arbeit ein Weg zum legitimen Um-
gang mit der biblischen Symbolik gewiesen.
Die Autorin zeigt an einigen wichtigen
~Symbolen“ (z. B. Baum im 2. Exkurs liber
Verweigerte Symbole) auf, daB die Behaup-
tung von einem gemeinsamen Symbolschatz
der Religionen in dieser plakativen Allge-
meinheit falsch ist. In 21 Kapiteln (mit Ex-
kursen usw.) geht sie in historisch-kritischer
Sorgfalt einzelnen biblischen(!) Symbolen
nach, die sie in ihrer textlichen Mannigfal-
tigkeit so aufschliisselt, dal sowohl der in-
teressierte Leser wie der engagierte Pid-
agoge sich darin gut zurechtfinden: Skizzen,
Vergleiche, Textanalysen usw. Natiirlich
werden die bekannten Symbole (Stern,
Licht, Mund, Herz, Weg, Brunnen, Garten,
Brot, Schiff usw.) vorgestellt. Wichtiger mo-
gen diejenigen sein, die weniger in die Au-
gen stechen: Kontrastsymbole wie Hohe
und Tiefe; oder Riicken, Hand, Feuer, Gar-
ten. Die Autorin bemiiht sich in Exkursen
oder Reflexionen auch um theoretische Er-
hellung: Anthropomorph - Symbolisch,
Bildhaft - Metaphorisch; Mythologisch -
Symbolisch usw. Sie wagt es sogar Symbole
wie Hirt, Topfer, Konig anzufragen: ob

236

diese heute nicht iiberholt seien. Alle Erhel-
lungen stehen in einem eindeutig christli-
chen Bibelglauben, der immer wieder gip-
felt im Bezug auf Christus und seine Kirche.

Was nun erfihrt der Leser - iiber die vie-
len schénen Entfaltungen biblischer Sym-
bole hinaus - an grundsitzlich Neuem aus
dieser Arbeit? Einmal, wie gesagt, daB die
unbesonnenen Verallgemeinerungen der
Menschheitssymbole stets kritisch zu iiber-
priifen sind. Weiterhin schilt sich ein ty-
pisch biblisches Feld von Symbolen heraus:
Sie sind in irgendeiner Weise auf den Men-
schen hin ausgerichtet. Man lernt weiter,
da3 die subtilen Unterscheidungen von
Symbol, Allegorie, Metapher usw. weniger
wichtig werden, wenn man sich nur den bi-
blischen Texten hingibt.

Und dies alles wird in einer iiberaus leser-
freundlichen Sprache und Aufmachung an-
geboten, die nie ihren christlichen Grund
vergiBt. J. Sudbrack

Hoeren, Jiirgen (Hrsg.): Wo Gott uns
beriihrt. Der Lebensweg im Spiegel der
Sakramente.  Freiburg-Basel-Wien:
Herder 1993. 146 S., kart., 19,80 DM.

Schon der Begriff ,,Sakrament* ist fiir viele
Menschen ein unverstindliches Fremdwort,
eine Worthiilse ohne Inhalt. Wenn es ge-
lange, einen besseren Zugang zu diesem
Zeichen der Nihe Gottes fiir unsere Zeit
zu erschlieBen, wiirde auch die Kirche
selbst wieder neu als Ort qualifizierter
Christusbegegnung erfahren. Eine achttei-
lige Sendereihe des Siidwestfunks zu die-
sem Thema liegt hier in Buchform vor, weil
sie allem Anschein nach erfolgreich war.
Die Verfasser der einzelnen Beitriige ge-
héren unterschiedlichen Fachbereichen an
(Liturgie, Bibel, Germanistik und Oku-
mene, Religionsgeschichte, Religionspad-
agogik, Psychotherapie, Praktische Theolo-
gi¢). Sie behandeln die sieben Sakramente
mit jeweils unterschiedlicher Sachkompe-
tenz. Eben dies macht ihre Versuche jedoch
zu einer anregenden, teilweise vielleicht so-
gar anstdBigen Lektiire. Vor allem die Ent-
stehungsgeschichte der Sakramente (Ur-
spriinge im Nenen Testament, spéitere Ent-
wicklungen und Fehlformen) werden viele
mit einigem Staunen zur Kenntnis nehmen.
Die Vorschlige fiir eine glaubwiirdige und



Buchbesprechungen

notwendige Erneuerung der sakramentalen
Praxis kdnnen nicht absolut originell sein,
bieten aber Erfahrungen, die sich bewihrt
haben. Insgesamt spiegeln sie eine inhalts-
reiche, im Grunde optimistische Sakramen-
tenpastoral, die einladend wirkt, keinen Ri-
gorismus vertritt, aber falsche Kompro-
misse ablehnt.

Ob sich alle sieben Sakramente in glei-
cher Weise in einer Krise befinden, sei da-
hingestellt. Es wird jedenfalls noch eine gute
»Weile* dauern, bis sich die Neuorientie-
rungen durchgesetzt haben. Ist die Chance
der Erwachsenentaufe wirklich so groB3, wie
sie dargestellt wird? Sind Haus-Eucharistie-
feiern eine realistische Alternative zu den
mehr und mehr absterbenden Werktagsmes-
sen in der Pfarrkirche? Wie vertrégt sich der
Anspruch und die VerheiBBung der Euchari-
stie zu der immer noch fortwihrenden kon-
fessionellen Spaltung der Christenheit? Ist
die Trennung von Bekenntnis und Losspre-
chung eine durchfiihrbare Perspektive fiir
das Sakrament der BuBie und VersGhnung,
solange die zeitweilige eucharistische Ent-
haltsamkeit auf Unverstindnis st6t? Wird
die Kirche in Zukunft mutiger als bisher
den Menschen sagen: Du muBt nicht kirch-
lich heiraten, sondern du darfst es? Kann
man Dienste und Amter in der Kirche bes-
ser verstehen, wenn man zwar weiB3, daB die
Weiheliturgie ein Wahlverfahren fiir va-
kante Amter voraussetzt, das Volk jedoch
weiterhin kaum daran beteiligt ist? Wird die
Indienstnahme von Gemeinde- und Pasto-
ralreferenten dem diakonalen Charakter
und Stellenwert dieser Dienste nur ,,noch
nicht ganz gerecht*?

Es bleiben also auch heute noch manche
Fagen ohne ausreichende Antwort. Gewil3
sind Sakramente ,,Vorboten des Neuen Le-
bens aus der Kraft des Evangeliums, das
nach christlicher Glaubenshoffnung zwar
grundsitzlich angebrochen ist“ (15). Ihre
kritisch-prophetische Dimension und ihre
existentielle Tiefe sind jedoch infolge blo-
Ber Glaubensrituale immer noch zu wenig
zu spiiren (vgl. auch ,,Meditation und Sa-
krament”, in: Geist und Leben 1987,
323-333). Jeder Mensch hat aber die Fihig-
keit, im Zeitlichen Ewiges und in der Welt
schlieBlich die gottliche Liebe zu entdek-
ken.

Franz-Josef Steinmetz SJ

237
Simpfendorfer, Werner: Okumenische
Spurensuche.  Portrits.  Stuttgart:
Quell-Verlag 1989, 192 S., Leinen,
DM 32,-.

Man ist begliickt und hoch erfreut: Der
Quell Verlag in Stuttgart iiberrascht wieder
einmal mit einem interessanten, aktuellen
und sympathischen Buch. Es geht zuriick
auf eine Vortragsreihe, die im Sommer
1988 vom Siiddeutschen Rundfunk Stutt-
gart unter dem Titel ,,Propheten - Pilger -
Partisanen* gesendet und nunmehr einem
breiten Leserkreis unter dem bezeichnen-
den Thema ,Okumenische Spurensuche*
verdffentlich wurde.

In diesem Buch macht Simpfenddrfer
sich auf ,,die Suche nach Spuren einer Be-
wegung, die unser Jahrhundert vielfiltig
und nachhaltig geprigt haben*“ (Klapp-
text). Das Vorwort steht unter dem nach-
denkenswerten Satz: ,Die tiefen Spuren
der Okumenischen Geschichte sind die
Spuren ihrer Narben.“ Zwei Frauen und
sechs Minner werden - aus der schier un-
iibersehbaren Zahl wichtiger Zeitgenossen
in der Okumene - portritiert, die aus der
jiingsten Geschichte der Kirche nicht mehr
wegzudenken sind. Die beiden Frauen,
Madeleine Barot, die sich um Fliichtlinge
und Evakuierte kiimmerte, besonders in
der Hitlerzeit, spiter als Direktorin der
Frauenarbeit im Okumenischen Rat der
Kirche (OR) wirkte, wird dargestellt unter
dem Leitwort ,,Widerstand und Solidari-
tdt”, und Aruna Gnanadrason, die sich fiir
die Frauen in ihrem Lande Indien einsetzte
und die Chipko-Bewegung im nordindi-
schen Himalaja ins Leben rief, um dort die
Grundlagen fiir das Leben zu erhalten, ist
ein ,,Zeichen der Hoffnung gegen Gewalt
und Trdnen“. Willem Adolf Visser "t Hooft,
der erste Generalsekretir des OR, wird mit
Recht als der ,,Architekt der Okumene* be-
schrieben. Joseph Luki Hromadka ist eng
mit dem Schicksal seines tschechoslowaki-
schen Heimatlandes verbunden, wo es fiir
ihn hieB, ,als Grenzginger gefihrlich le-
ben“. Philipp Alford Potter fithrt ,zwi-
schen Bibel und Zeitung” (!) ein bewegtes
Leben mit dem Hohepunkt des dritten Ge-
neralsekretirs des OR, der in seiner Amts-
zeit durch Tiefen und iiber Héhen gegan-
gen ist und von Krisen geschiittelt wurde.



Buchbesprechungen

Die Bedeuntung Potters in diesem Auf und
Ab wird konturenreich herausgestellt. ,Die
sechste Vollversammlung des Weltkirchen-
rats, die 1983 in Vancouver stattfand,
wurde Philipp Potters letzte dkumenische
Weltversammlung. Sie geriet zu einem ge-
waltigen Fest, geprigt vom gelb-weil} ge-
streiften Gottesdienst-Zelt und seinen Fei-
ern, zu denen sich die 6kumenische Weltfa-
milie traf unter dem Thema: ,Jesus Chri-
stus — das Leben der Welt® (97). Allan Au-
brey Boesak schlieBt sich hier sinnvoll an,
weil er in Vancouver 1983 - damals auBBer
im Reformierten Weltbund, dessen Prisi-
dent er ein Jahr zuvor, 36jihrig, geworden
war, noch relativ unbekannt - als einer der
drei Hauptredner zum Thema ,,Jesus Chri-
stus — das Leben der Welt“ zu sprechen
hatte und Bewegung und Betroffenheit ver-
ursachte und vor Kritik an der Tendenz der
Kirchen der reichen, weillen Industrie-
nationen nicht zuriickschreckte, eine Verur-
teilung des atomaren Wettriistens nicht
scheute und ,,der die Versammlung nach-
driicklich daran erinnerte, da8 Gerechtig-
keit auch fiir die Bibel unlésbar zum Frie-
den gehore“ (121f), ist der siidafrikanische
»Prediger im Widerstand*.

Die beiden letzten sind der aus dem
Nordosten Brasiliens stammende Paulo
Freire, geboren 1921 in der Hauptstadt des
Bundesstaates Pernambuco, Recife, wo
Dom Helder Camara als Erzbischof lebte
und wirkte. Welch ein sinnvolles Zusam-
mentreffen zwischen Paulo Freire und
Dom Helder Camara! Paulo Freire war zu-
nichst Rechtsanwalt, studierte dann Pid-
agogik, wurde Lehrer und schlie8lich Pro-
fessor. Simpfendérfer portritiert ihn unter
»~Erziehung als Praxis der Freiheit”, und
der deutsche, 1974 als 47jdhriger Professor
fiir Praktische Theologie und Herausgeber
der Predigtstudien relativ friih verstorbene
Ernst Lange, der einen zwar kurzen, aber
sehr interessanten und fiir die Kirche und
Okumene wichtigen Weg gegangen ist, den
Simpfendorfer darstellt unter dem vielsa-
genden Motto ,Eine 6kumenische Pas-
sion*“. Man lese sie nach. Man wird diesen
Passionsweg mit Gewinn lesen.

Potter und Boesak sind dem Rezensen-
ten personlich bekannt. Daraus erklért
sich, daf} iiber diese beiden 6kumenischen
Profile ein wenig mehr gesagt wurde als

238

iiber die anderen sechs. Wenn man sie alle
aufgrund des anzuzeigenden Buches sich
vor Augen fiihrt, mdglicherweise mehrfach
oder sehr intensiv und aufmerksam, wer-
den sie einem alle - wenn auch nicht von
Angesicht zu Angesicht, so doch - in ihrer
Bedeutung und Einmaligkeit und Unver-
wechselbarkeit nahegebracht. Sie alle leben
- jeder fiir sich - in den Zusammenhingen,
die sie hervorgebracht haben. Es geht also
in dem Buch von Simpfendérfer nicht um
Biographien, sondern um mehr, es geht um
Exemplare von Profilen und deren Spuren,
die diese Profile bis zur Stunde hinterlas-
sen haben. Darum ist diesem Buch eine in-
teressierte Leserschaft und weite Verbrei-
tung zu wiinschen. Hinrich Brandt

Lapide, Pinchas: Paulus zwischen Da-
maskus und Qumran. Fehldeutungen
und Ubersetzungsfehler. Giitersloh:
Giitersloher Verlagshaus Mohn 1993.
128 S., brosch., DM 19,80.

Am aufregendsten ist das achte Kapitel des
vorliegenden Buches. Denn hier bringt der
bekannte jiidische Religionswissenschaftler
Pinchas Lapide seine schon des oOfteren
miindlich vorgetragene Hypothese auf den
Punkt: ,So war also das Reiseziel des Pau-
lus, zu dem er bei seiner Berufungs-Vision
unterwegs war und wo er dann ,drei Jahre
lang* weilte (Gal 1,17-18) nicht die syrische
Hauptstadt Damaskus, sondern die Wii-
stensiedlung am Toten Meer, die heute als
Qumran bekannt ist.“ (123)

Schon in den fiinfziger Jahren legte Jean
Daniélou, der spitere Kardinal, ausfiihrli-
che literarische Analysen vor, die den Ein-
fluB der Schriften von Qumran auf die
Briefe des Apostels Paulus unter formaler
und inhaltlicher Riicksicht eruieren. Erst
neuerdings sind jedoch Qumran und die
Essener wieder ins allgemeine 6ffentliche
BewufBtsein geriickt. So erscheint das Buch
von Pinchas Lapide gerade zum richtigen
Zeitpunkt. Sein Autor bringt sehr viele und
sehr gute Anregungen fiir das Verstindnis
der jiidischen Wurzeln des christlichen
Glaubens. Um so bedauerlicher ist es, da3
er weiterhin von der Hellenisierungsthese
des Christentums ausgeht, d.h. den Mythos
vom ,,Gottes Sohn* in die christliche Dog-



Buchbesprechungen

matik projeziert. Spitestens seit den For-
schungen von Alois Grillmeier gibt es dazu
keinen Grund mehr, da er nachweisen
konnte, daB die frithen Konzilsentscheide
anders zu verstehen sind.

Pinchas Lapide versucht, den Apostel
Paulus neu fiir das Judentum zu entdecken,
auch wenn er ihm vorwirft, den Glauben
Jesu in einen Glauben an Jesus umfunktio-
niert zu haben. Zudem war seine Wirkungs-
geschichte fiir das jiidische Volk recht ver-
héngnisvoll. Was 148t sich jedoch zusam-
menfassend positiv sagen? ,Um die welt-
umfassende Heidenkirche ins Leben zu ru-
fen; um den Mono-Theismus in die Welt
hinauszutragen, war das kleine Ja der jidi-
schen Urgemeinde und der vielen jidi-
schen Anhinger Jesu genauso heils-not-
wendig wie das groBBe Nein der meisten Ju-
den, die ihn zwar als Lehrer, als Rabbi oder
als Prophet schitzten — aber wegen der Un-
erlostheit der Welt nicht als Messias anneh-
men konnten. Es bedurfte also beider Re-
aktionen Israels, um die Heidenwelt zum
Gott Israels zu fithren.” (61/62)

Paul Imhof SJ

Thomassen, Jiirgen (Hrsg.): Jesus von
Nazaret. Neue Zugiinge zu Person und
Bedeutung. Wirzburg: Echter 1993.
131 S., kart., DM 24 80.

»lhr aber, fiir wen haltet ihr mich?* Die
Antwort auf diese Frage Jesu (Mk 8,29) ist
heute alles andere als selbstverstindlich.
Schuld daran ist u.a. eine Fiille angeblich
historischer Daten, die etwa durch Illu-
strierte oder pseudowissenschaftliche Lite-
ratur immer groBere Verbreitung finden.
~DaB die Kirche, gleich welcher Konfes-
sion, natiirlich nichts mit Jesus zu tun hat,
ist inzwischen fiir zahllose Zeitgenossen,
die auf genauere Information keinen Wert
legen, fast schon eine Binsenwahrheit”
(103). Eine Vortragsreihe der Katholischen
Akademie in Wiirzburg, die hier in Buch-
form vorliegt, versucht diesem Trend entge-
genzuwirken und soweit moglich, unsere
persénlichen Antworten zu vertiefen.

Es werden fiinf recht verschiedene Zu-
ginge zu Jesus beschrieben. Am meisten
beeindruckt mich der Beitrag von O. H.
Pesch, der sich mit dem ,Universalan-
spruch“ des Christentums befaf3t. Die Ein-

239

wiande, die er vorbringt, spiegeln ohne
Zweifel eine sehr verbreitete Stimmung. Er
gibt jedoch Antworten, die das Gesprich
zwischen den Religionen nicht blockieren,
sondern ermoglichen, ohne auf die Frage
nach der Wahrheit zu verzichten. Es geht
ndmlich nicht um einen ,,Anspruch®, der
durchgesetzt werden mulBl wie etwa ein
»Gebietsanspruch“, sondern um Zusage
und VerheiBung: Gott liebt die ganze Welt
und alle Menschen. ~ F. Mennekes interpre-
tiert das Bemiihen zeitgendssischer Kiinst-
ler, die sich mit dem Bild Christi auseinan-
dersetzen, ,,indem sie Leiden, Sterben und
Hoffen der Menschen unserer Welt neu
verhandeln® (98). Vorgestellt werden u.a.
(mit Bildbeispielen) A. Hrdlicka, F. Bacon,
A. Rainer und J. Beuys. In ihren Bildern
finden wir die Ziige des geschlagenen, ge-
schundenen und gejagten Menschen unse-
rer Zeit — aber nicht nur. Die Farben, die
Fundgegenstinde, die Wirklichkeiten die-
ser Welt in Fleisch und Asche helfen viel-
mehr, ,,das Geheimnis Jesu zur Anschau-
lichkeit zu bringen“ (97). — Was hat die hi-
storische Gestalt Jesu mit der mystischen
Erfahrung inner- und auBerhalb des Chri-
stentums zu tun? Welche Art von Gotteser-
fahrung ist Jesus selbst zuzuschreiben? Es
ist der bekannte Mystik-Kenner J. Sud-
brack, der diesen beiden Fragen nachgeht
(vgl. seine Arbeit ,Mystik im Dialog®,
Wiirzburg 1992). Kenntnisreiche Beispiele
erweisen die Du-Begegnung als Ur-Analo-
gie aller Gottesbegegnung, und doch gibt
es eine Ebene, auf der die verschiedenen
mystischen Traditionen zur Einheit finden
koénnen: die bleibende Dynamik der weiter-
strebenden Sehnsucht. Jesus starb nicht als
»Erleuchteter. Nur das bleibende Ver-
trauen in die noch gréBere Giite und Weis-
heit seines gottlichen Vaters durchbrach
die vollige Dunkelheit auf der Erfahrungs-
ebene (69). - Die Ansitze einer feministi-
schen Theologie von E. Moltmann- Wendel
werden nicht nur Frauen interessieren. Sie
enthalten zwar etliche Klagen iiber immer
noch herrschende Denkmuster aus patriar-
chalischen Kontexten, zeigen aber recht an-
schaulich, wie unmdglich es eigentlich ist,
sich Jesu Lebensweg ohne Frauen vorzu-
stellen. Das Lebensmodell der ,,Gegensei-
tigkeit“ hebt vielmehr alles Herrschaftsden-
ken auf. - Wie Jesus von Nazaret auf die



Buchbesprechungen

Menschen zugeht, konkretisiert R. Zerfaf3
anhand des ,Fallbeispiels“ der Siinderin
im Hause des Pharisders (Lk 7,36-50). Drei
»unmdgliche“ Varianten der Erzihlung las-
sen deutlich werden, wie Jesus tatsichlich
reagiert hat. Er macht aus der peinlichen
Konfliktsituation eine Wachstumschance
fiir alle (17).

240

Daf3 diese fiinf Zugéinge alle Suchenden
iiberzeugen, ist kaum zu erwarten. Vieles
aber spricht dafiir, daB sich nach der Lek-
tiire dieses Biichleins manche wieder auf
das einlassen werden, was Jesus durch sein
Leben von Gott geoffenbart hat.

Franz-Josef Steinmetz SJ

In Geist und Leben 3 - 1993 schrieben:

Eva-Maria Faber, geb. 1964, Dr. theol., Assistentin am Lehrstuhl fiir Dogmatik und Okume-
nische Theologie in Freiburg i. Br. - Forschungsschwerpunkte: Ekklesiologie.

Wolfgang Gleixner, geb. 1948, Dr. phil., Referent fiir Kirche und Gesellschaft. — Forschungs-
schwerpunkte: Sozial-, Gesellschafts-, Wirtschaftsethik, Gesellschaftskritik.

Gundikar Hock SJ, geb. 1936, Gruppe fiir Ignatianische Spiritualitit Frankfurt. - Interessen-
gebiete: Geistliche Begleitung und Exerzitien.

Paul Imhof SJ, geb. 1949, Dr. phil,, Dr. theol., Leiter von Ausbildungskursen in spiritueller
Supervision und ignatianischer Exerzitienbegleitung. - Forschungsschwerpunkte: Apostel
Paulus, keltische Religion.

Stefan Kiechle SJ, geb. 1960, Dipl. theol., Doktoratsstudium in Paris. — Forschungsschwer-
punkte: Ignatianische Spiritualitit. Interessengebiete: Theologie, Kulturgeschichte.

Francesco Rossi de Gasperis SJ, geb. 1926, Dr. theol., Dozent an der Gregoriana in Rom und
im Institut ,,Ecce homo* in Jerusalem. - Forschungsschwerpunkte: Lectio Divina und Exer-
zitien.





