
•Ausgesetzt auf den Bergen des Herzens' 
Vom Sinn der Einsamkeit 

Otto Betz, Thannhausen 

Es ist schon seltsam mit uns Menschen: sind wir allein und haben wir es 
nur mit uns selbst zu tun, dann sehnen wir uns mit allen Poren nach Ge- 
meinschaft und halten das Alleinsein für unzumutbar; sind wir aber dann 
mit anderen Menschen zusammen (zumal mit vielen), dann verlangt es 
uns nach dem Alleinsein. In seinem Essay über die Einsamkeit schreibt 
Michael de Montaigne: •Nichts ist so ungesellig und so gesellig wie der 
Mensch."1 Wir fragen: ja, was denn nun? Treibt es uns zu anderen und 
sind wir nur in geselliger Runde glücklich - oder haben wir ein Verlangen 
nach der Einsamkeit? - Das ist es ja gerade: beides spüren wir in uns und 
wir können uns nicht für das eine oder das andere entscheiden, sondern 
brauchen einmal die freundschaftliche Runde, ein andermal eine Phase 
der Stille und des Alleinseins. 

Von der Polarität unseres Daseins 

Das Bedürfnis nach Einsamkeit und Geselligkeit ist bei den Menschen 
sehr unterschiedlich ausgebildet, jeder hat da seine Gabe mitbekommen 
und seine Eigenart. Braucht der eine viel Zeit für sich, muß er immer wie- 
der Einkehr halten bei sich selbst, dann fühlt sich der andere am wohlsten 
im Menschengewimmel. Ich erinnere mich an eine Frau, die nach einer 
Stunde im Trubel vieler Leute so erschöpft war, daß sie drei Tage 
brauchte, sich davon in der einsamen Stille wieder zu erholen. Und an- 
dere Menschen fallen mir ein, die einen Tag ohne Aussprache und Unter- 
haltung kaum ertragen, sie kommen sich leer vor und atmen erst wieder 
auf, wenn sie in einer fröhlichen Runde gelandet sind. 

Nietzsche hat einmal folgende Notiz aufgeschrieben: •Wenn du in der 
Einsamkeit dich groß und fruchtbar fühlst, so wird dich die Geselligkeit 
verkleinern und veröden: und umgekehrt. Machtvolle Milde, wie die ei- 
nes Vaters - wo diese Stimmung dich ergreift, da gründe dein Haus, sei es 
im Gewühl oder in der Stille."2 Jeder muß in sich hineinhorchen, um her- 

1 M. de Montaigne, Essais (übertr. von Herbert Lüthy). Zürich 1953, 257. 
2 F. Nietzsche, Morgenröte. Gedanken über die moralischen Vorurteile. Stuttgart 1976, 274. 



Otto Betz 242 

auszufinden, wo sein •Ort" ist, welche Atmosphäre er braucht, die dazu 
nötig ist, ins rechte Gleichgewicht zu kommen. Einheitliche Lebensmu- 
ster gibt es nicht, jeder von uns hat seine eigenen Bedürfnisse, seine Wün- 
sche und Sehnsüchte. 

Nun sind wir Menschen so sehr gemeinschaftliche Wesen, die aufein- 
ander angewiesen sind und Verlangen nach den anderen haben, daß es ei- 
gentlich nie darum gehen kann, sich für ein absolut einsames Leben oder 
für Lebensgemeinschaft zu entscheiden, wir brauchen immer beides, Pha- 
sen der Verbundenheit mit anderen Menschen und Phasen der Einsam- 
keit. Bei einer Polarität sind immer beide Pole bedeutsam, damit eine 
fruchtbare Spannung hergestellt wird. Geht der eine Pol verloren, dann 
wird der Mensch einseitig und krank, das lebendige Gleichgewicht ist ge- 
stört. 

Ringen um die Balance 

Eine Balance kann nur dann hergestellt werden, wenn - wie bei einer 
Waage - die beiden Waagschalen gleichmäßig gewichtet werden. Und 
weil wir veränderliche Wesen sind, die ganz unterschiedlichen Interessen 
nachgehen und durch vielfache Beanspruchungen angetrieben werden, 
müssen wir manchmal darauf achten, ob wir die eine oder die andere 
Schale mehr gewichten sollen, damit das Gleichgewicht wiederhergestellt 
wird. Das eine Mal sind wir zu lange allein gewesen, haben uns von der 
Gemeinschaft ferngehalten und merken nun, daß es höchste Zeit wird, 
wieder unter Leute zu kommen und uns in einen Lebensaustausch hinein- 
zubegeben. - Das andere Mal ist es umgekehrt: Wir waren so lange unter 
Menschen, haben immerzu mit vielen Leuten zu tun gehabt, mußten zu- 
hören und sprechen, tausend Impulse aufnehmen und darauf reagieren, 
daß uns nichts mehmot tut als eine Zeit der Ruhe und Distanz. Es scheint 
schwer zu sein, auch in einer quirligen Gemeinschaft die innere Ruhe zu 
behalten, das Gefühl für die eigene Identität durchzutragen. Aber es ist 
auch nicht leicht, in einer Phase der Vereinsamung das Bewußtsein der 
Verbundenheit mit den vielen anderen Menschen aufrechtzuerhalten. 

Es steht außer Frage: der Mensch ist ein soziales Wesen, das nur le- 
bensfähig wird, wenn es von anderen aufgezogen, ernährt, in die Gemein- 
schaft geführt und zum geistigen Leben erweckt wird. •Alles wirkliche 
Leben ist Begegnung", sagt Martin Buber in seinem berühmten Buch 
•Ich und Du"3. Und Rainer Maria Rilke drückt das Angewiesensein des 
einen Menschen auf den anderen so aus: 

3 M. Buber, Ich und Du. Köln 1962, 18. 



Vom Sinn der Einsamkeit 243 

•Was haben wir seit Anbeginn erfahren, 
als daß sich eins im anderen erkennt."4 

Dieser großen Erfahrung steht aber eine andere gegenüber: Wir haben, 
jeder einzelne für sich, einen eigenen Namen, ein persönliches Schicksal, 
eine gewisse Unvertauschbarkeit. Die Lebensgeschichte jedes Menschen 
ist zwar wesentlich durch die Begegnungen bestimmt, die ihm geschenkt 
wurden; und trotzdem bleibt jeder Mensch ein Eigener, der seinen Weg 
suchen muß, der an seinen Platz kommen möchte, sein unverwechsel- 
bares Gepräge nötig hat. Dazu ist es wichtig, manchmal ins Schweigen zu 
gehen, manchmal die Einsamkeit auszuhalten. 

Vielleicht muß man sogar sagen: Die Einsamkeit ist unser Schicksal. 
Seit unserer Geburt, als wir aus der symbiotischen Verbundenheit mit der 
Mutter entlassen wurden, sind wir auf einen Weg geschickt worden, der 
uns unausweichlich mit der Einsamkeit konfrontieren muß, bis wir unse- 
ren sehr persönlichen Tod sterben müssen, den uns keiner abnehmen 
wird. Natürlich freuen wir uns, wenn wir Weggefährten haben, Freunde 
finden, wenn uns in der Liebe eine Form der Gemeinschaft geschenkt 
wird, die aus unserem Einzelleben eine neue Gemeinschaft mit einem an- 
deren Menschen entstehen läßt. Aber all diese Erfahrungen verhindern 
nicht, daß wir dann doch plötzlich wieder unsere Einsamkeit entdecken. 
Eine Freundschaft kann zerbrechen, unser Ehepartner kann sterben, der 
Bekanntenkreis kann sich auflösen; der Halt, der mir bis dahin Sicherheit 
und Schutz gewährt hat, ist auf einmal nicht mehr vorhanden. Jetzt 
kommt es darauf an, auch die einbrechende Leere, das Gefühl der Verlas- 
senheit, nicht nur als schreckliches Schicksal zu ertragen, sondern als 
Chance zu nutzen. 

Auf sich zurückgeworfen 

Wer in die Einsamkeit hineingeworfen wird, der hat zunächst einmal mit 
sich selbst zu tun. Das ist etwas, was viele Menschen gar nicht aushalten, 
womit sie nicht umgehen können, und deshalb wollen sie diesen Zustand 
möglichst schnell wieder los werden. Aber es kann vorkommen, daß diese 
hereingebrochene Einsamkeit auch als ein Glück erlebt wird: Ich brau- 
che mir nicht mehr davonzulaufen, ich kann geruhsam mit mir selbst 
sprechen und ganz neue Schichten und Dimensionen in mir kennenler- 
nen, die mir in meinem bisherigen Leben völlig unbekannt geblieben 
sind. Jetzt endlich darf ich mich selbst ernst nehmen und muß nicht dau- 

1 R. M. Rilke, Fünf Gesänge, in: Die Gedichte. Frankfurt a. M. 1986, 878. 



Otto Betz 244 

ernd zurücktreten, muß nicht meine Bedürfnisse ausklammern, sondern 
kann meinen Rhythmus finden. 

Es mag schon sein, daß mit der Einsamkeit auch eine gewisse Melan- 
cholie verbunden ist, eine stille Traurigkeit: Die Welt und das Leben wer- 
den nüchterner und ernster betrachtet, die Wirklichkeit unseres Daseins 
muß realistischer gesehen werden, für Illusionen ist kein Platz mehr. Das 
bedeutet aber nicht, der einsame Mensch müßte nun ein Misanthrop wer- 
den, ein Weltverächter, der nur noch aus einer unbeteiligten Distanz alles 
betrachtet und nicht mehr wirklich am Leben teilhat. 

Immer besteht die Gefahr, daß aus einer sinnvollen - und manchmal 
auch beglückenden - Einsamkeit etwas ganz anderes wird: Verein- 
samung nämlich. Der Vereinsamte möchte ja am vollen gemeinsamen Le- 
ben teilhaben, aber aus Veranlagung oder Schicksal gelingt ihm der Brük- 
kenschlag zum anderen nicht. Allmählich kommt er sich wie einer vor, 
der auf eine einsame Insel verschlagen wurde und bei den übrigen Men- 
schen schließlich in Vergessenheit geriet. Enttäuschungen können uns 
hart machen, wir fühlen uns unverstanden und sind auch nicht mehr be- 
reit, andere zu verstehen. Verbitterung macht sich breit, der Rückzug auf 
die eigene kleine Welt ist nicht Ausdruck der Lebensweisheit, sondern 
der Resignation. Die geistigen Türen schließen sich, die Lebensfunktio- 
nen erstarren, alles trocknet aus. Schließlich kann sich ein Lebensekel 
ausbreiten, der bis zum Haß gesteigert werden kann: Keinem soll etwas 
vergönnt sein, weil sowieso alles sinnlos ist. 

Was an dieser •bösen Einsamkeit" so schlimm ist, das sind die Folgen 
für den Betreffenden selbst: der Vereinsamte igelt sich ein, die Sinne ver- 
weigern ihren Dienst, deshalb können die Dinge der Schöpfung nicht 
mehr sprechen, alles verstummt und verliert seine Transparenz. Das 
Schöne in der Natur und in der Kunst kann nicht mehr wahrgenommen 
werden, im Innern des Menschen antwortet nichts mehr. Wir sind so sehr 
auf den Dialog, das Zwiegespräch, angewiesen, daß wir auch im Allein- 
sein noch ein Gespräch führen, wir müssen uns aber auch ansprechen las- 
sen und antworten. 

Wie kann es uns gelingen, aus dieser schlimmen Vereinsamung heraus- 
zukommen und zu einer fruchtbaren und lebensbejahenden Einsamkeit 
zu gelangen? - Wir Menschen sind ja für den Wandel bestimmt, keiner 
kann bleiben, wie er einmal war, immer kündigt sich etwas Neues und 
Unbekanntes an. Es gibt in unserem Lebenslauf Phasen, da haben wir vor 
allem Geselligkeit und Gemeinschaft nötig, aber es gibt auch andere Pha- 
sen, da tut es uns gut, das Alleinsein einzuüben und auszukosten. 



Vom Sinn der Einsamkeit 245 

Das Geschenk der Einsamkeit 

Die Einsamkeit kann sich für mich nur dann als heilsam erweisen, wenn 
ich sie nicht nur als Last und schwer erträgliches Geschick ansehe, son- 
dern sie als ein Geschenk betrachte. Montaigne weist auf eine wichtige 
Voraussetzung hin: wir dürfen nicht allzu viele bisherige Eigenschaften 
mitnehmen. Wer den Ehrgeiz in seinem Gepäck hat, die Habgier und an- 
dere Begierden, wer unentschlossen und ängstlich ist, der braucht sich 
nicht zu wundern, wenn ihm die Einsamkeit nichts einbringt. •Es reicht 
nicht, den Ort zu wechseln, man muß den Pöbel in sich selbst loswerden; 
man muß sich von sich selbst trennen, um sich wiederzugewinnen." Mon- 
taigne nimmt an, daß wir den ganzen Ballast eigentlich gar nicht loswer- 
den wollen, •wir drehen uns noch um nach dem, was wir zurückgelassen, 
wir haben den Kopf noch voll davon." Die Chance liegt nicht in einem 
Ortswechsel, sondern einzig darin, seine Seele zurückzuholen und sie in 
sich selbst zurückzuführen. Übrigens nimmt Montaigne an, daß man 
diese Form der Einsamkeit auch inmitten vieler Menschen üben könne. 
•Das ist die wahre Einsamkeit, die man inmitten der großen Städte und 
der Königshöfe genießen kann." 

Vielleicht kann man sagen, daß die Einsamkeit dann nicht beängsti- 
gend erscheint, wenn wir in ihr tätig sein können. Das kann eine Aufgabe 
sein, die wir uns vorgenommen haben. So schreibt Rainer Maria Rilke am 
26. Januar 1922, kurz bevor er die Duineser Elegien endlich zu Ende 
schreiben konnte: •Ich habe mir innere Aufgaben vorgenommen, für die 
die mindeste Ablenkung nach außen hindernd wäre, daß ich die genaue- 
ste Einsamkeit auf mich nehmen mußte: ich lebe getrennt von Menschen, 
die ich schweren Herzens versäume."5 Er hatte das Alleinsein und die 
Stille sehr nötig, um seinem dichterischen Auftrag gerecht zu werden, 
wurde dabei aber nicht zu einem menschenscheuen Sonderling, sondern 
freute sich darauf, sich auch wieder in die Begegnungen mit Menschen 
hineinzubegeben. 

Er riet übrigens auch anderen Menschen, manchmal die Einsamkeit zu 
wagen, um dem routinierten Leerlauf zu entkommen. In einem Brief 
schrieb er: •Eine kurze Absonderung, Trennung für ein paar Wochen, ein 
Sichbesinnen, ein neues Zusammenfassen ihrer überfüllten und losge- 
bundenen Natur böte die meiste Wahrscheinlichkeit zu einer Rettung al- 
les dessen, was in und durch sich selbst sich zu zerstören scheint."6 

5 R. M. Rilke, Brief an Alwina von Keller, In: Briefe. Dritter Band. Frankfurt a. M. 1987, 
736. 
6 R. M. Rilke, Brief an E. M., in: Briefe, 796. 



Otto Betz 246 

Die Landschaft unserer Seele 

Ein Gedicht Rilkes hat unserem Beitrag den Titel gegeben: •Ausgesetzt 
auf den Bergen des Herzens". In diesem Gedicht führt uns Rilke gleich- 
sam in eine karge Gebirgslandschaft, damit wir aufmerksamer werden 
und auch ein Gespür für das Unscheinbare bekommen. 

•Ausgesetzt auf den Bergen des Herzens. Steingrund 
unter den Händen. Hier blüht wohl 
einiges auf; aus stummem Absturz 
blüht ein unwissendes Kraut singend hervor."7 

Es gibt Landschaften, die eignen sich dazu, die innere Landschaft der 
eigenen Seele zu entdecken; die verkarsteten Berge, die Abgründe, aber 
auch die zarten Pflänzchen, die aufblühen möchten, sie können wie ein 
Spiegelbild des seelischen Terrains empfunden werden. Wie sehr haben 
wir es nötig, eine Spanne Zeit in einer einsamen Landschaft zuzubringen, 
damit uns die unbekannten Regionen des eigenen Herzens vertrauter 
werden. Vielleicht geht es uns dann so wie dem jungen Mann in einem 
Hörspiel von Ingeborg Bachmann, der von sich sagen kann: •Ich möchte 
jetzt eine Karte haben, die mich dir erklärt: alle meine Wüsten, sandfar- 
ben darauf, und weiß die Tundren, und eine noch unbekannte Zone. 
Aber auch eine neue grüne Zeichnung ist da, die besagt, daß der Kältesee 
in meinem Herzen zum Abfließen kommt."8 

In unserem Alltag haben die Sinne ganz bestimmte Funktionen: das 
Klingeln des Weckers am Morgen wird vom Ohr wahrgenommen, es ist 
der Impuls zum Aufstehen. Und den ganzen Tag muß das Ohr hellwach 
sein, damit wir die Zurufe, Fragen, Informationen usw. aufnehmen kön- 
nen, die zu unserer Tätigkeit gehören. Das Auge benötigt eine ähnliche 
Sensibilität, sonst können wir uns nicht in den Straßenverkehr wagen, 
sonst versagen wir bei den uns übertragenen Aufgaben. So geht es uns mit 
allen unseren Sinnesorganen. - Gehe ich aber einmal in die Einsamkeit 
der Natur, dann können die Sinne sich auf andere Weise öffnen. 

Ich bin ja dort nicht wirklich allein, sondern komme in Verbindung mit 
den vielen Gestalten und Kreaturen der Schöpfung. Das Alleinsein be- 
zieht sich auf die Distanz zu anderen Menschen, dagegen kann uns die 
Verbundenheit mit der Natur um so stärker aufgehen. Das Wehen des 
Windes mit seinem eigentümlichen Gesang, das Zwitschern der Vögel, 
das vielgestaltige Spiel der Farben und des Lichtes im Wald, all das 
spricht uns an und löst Gefühle aus. Auch die Nase wird aktiviert, die 

7 R. M. Rilke, Die Gedichte, 880. 
81. Bachmann, Der gute Gott von Manhattan. Dtv sr 14. Frankfurt 1963, 64 f. 



Vom Sinn der Einsamkeit 247 

Haut mit ihren Poren kann reagieren. Wir sind also gar nicht in einer völ- 
ligen Einsamkeit, sondern in eine andere Gemeinsamkeit geraten, und 
werden von anderen Stimmen angesprochen. Und es ist gut, wenn wir 
jetzt keine abgedroschenen Worte sprechen müssen und das Alltagsge- 
rede unnötig wird. Gerade der Verzicht auf die menschliche Gefährten- 
schaft bringt uns die Verbundenheit mit der Natur zu Bewußtsein, ein an- 
deres Ohr als das übliche kann sich öffnen, ein anderes Auge kann sich 
ins Schauen einüben, ein anderer Geruchssinn kann sich durchsetzen. 

•Schaffe Schweigen!" 

Es geht aber nicht nur um eine innerseelische Reinigung und einen Klä- 
rungsprozeß, wenn wir uns zu einer Phase der Einsamkeit bereit erklären, 
auch unsere religiöse Existenz bedarf solcher Stilleperioden. Die Evange- 
listen berichten häufig davon, daß Jesus in die Einsamkeit der Nacht und 
eines Berggipfels ging, um zu beten. Er entzog sich den ihn umgebenden 
Menschen nur selten, aber manchmal muß er den dringenden Wunsch ge- 
habt haben, allein zu sein, um sich ganz horchend dem Vater zuzuwen- 
den. - Um wieviel mehr haben wir es nötig, die Welt der Unruhe und des 
Betriebs einmal hinter uns zu lassen, um ganz intensiv in unsere Herz- 
mitte hineinzulauschen, ob sich dort die Stimme des göttlichen Meisters 
zu Wort meldet. 

Die Voraussetzung eines solchen Lauschens ist das Schweigen. Aber 
gerade das Schweigen fällt uns so schwer, kommt uns oft geradezu uner- 
träglich vor, als fielen wir in eine Leere und in einen Abgrund. Sören 
Kierkegaard hat einmal auf bewegende Weise die Wichtigkeit des 
Schweigen-Könnens herausgestellt: •Wenn ich Arzt wäre, und mich je- 
mand fragte: ,was glaubst du, soll getan werden?' - dann würde ich ant- 
worten: ,Das erste, die unbedingte Bedingung dafür, daß etwas getan 
werden kann, das erste also, was getan werden muß: schaffe Schweigen, 
führe Schweigsamkeit ein; Gottes Wort kann nicht gehört werden, und 
will man es durch lärmende Mittel hinausschreien, damit es durch das 
Getöse hindurch gehört wird, so wird es nicht Gottes Wort. Schaffe 
Schweigen!... Der Mensch, dieser kluge Kopf, ist gleichsam schlaflos ge- 
worden, um neue, immer neue Mittel zu erfinden, den Lärm zu vermeh- 
ren, um möglichst schnell im größten Maßstab das Getöse und das 
Nichtssagende auszubreiten... O schaffe Schweigen!"9 

Es gibt also viele Einsamkeiten in unserem Leben: die Einsamkeit des 

1 S. Kierkegaard, Zur Selbstprüfung, in: Religion der Tat. Stuttgart 1948, 187. 



Otto Betz 248 

jungen Menschen, der auf der Suche nach sich selbst ist und hofft, aus 
dieser Einsamkeit erlöst zu werden; die Einsamkeit des vielbeschäftigten 
Menschen, der einen Gegenpol zu seiner Aktivität sucht; die Verein- 
samung des enttäuschten und verbitterten Menschen, der sich grollend 
oder resignierend in einen Schlupfwinkel zurückzieht und der ganzen 
Welt zürnt; die Einsamkeit des schwermütigen Menschen, der den Ein- 
druck hat, in eine Welt des undurchdringlichen Nebels gestoßen worden 
zu sein; und schließlich die Einsamkeit des Menschen, der sich zur Ein- 
samkeit hingezogen fühlt, weil er dort etwas von der Nähe Gottes spüren 
kann. 

Nur wenigen Menschen ist es gegeben, als Einsiedler zu leben - und 
trotzdem innerlich reich zu sein und einen immerwährenden Dialog mit 
dem Schöpfer zu führen. Aber wir alle haben Zeiten der Stille und Ein- 
kehr nötig, wo nicht das Gerede triumphiert, sondern das Schweigen 
herrscht, wo wir uns nicht ausgeben, sondern sammeln. Eine solche Ein- 
samkeit führt uns nicht in eine •Burg der Absonderung", wie Martin Bu- 
ber das nennt10, sondern macht uns die Verbundenheit mit allem, was 
lebt, erst wirklich bewußt. Wir sollen uns nicht selbst bestarren und nur 
um das eigene Ich kreisen, sondern gerade die dynamische Mitte in uns 
selbst finden, die uns die Kraft schenkt, den eigenen personalen Weg wei- 
terzugehen, ohne Anpassungszwänge, aber auch ohne krampfhafte Di- 
stanzierung. 

Wer die Einsamkeit ausgehalten hat und sich durch sie beschenken 
ließ, der wird dann wohl auch die Kraft haben, sich anderen Menschen 
zuzuwenden, ihnen beizustehen und sich zu verschenken, ohne sich zu 
verlieren. 

1 M. Buber, Ich und Du, 123. 




