~Ausgesetzt auf den Bergen des Herzens*

Vom Sinn der Einsamkeit

Otto Betz, Thannhausen

Es ist schon seltsam mit uns Menschen: sind wir allein und haben wir es
nur mit uns selbst zu tun, dann sehnen wir uns mit allen Poren nach Ge-
meinschaft und halten das Alleinsein fiir unzumutbar; sind wir aber dann
mit anderen Menschen zusammen (zumal mit vielen), dann verlangt es
uns nach dem Alleinsein. In seinem Essay iiber die Einsamkeit schreibt
Michael de Montaigne: ,,Nichts ist so ungesellig und so gesellig wie der
Mensch.“! Wir fragen: ja, was denn nun? Treibt es uns zu anderen und
sind wir nur in geselliger Runde gliicklich - oder haben wir ein Verlangen
nach der Einsamkeit? — Das ist es ja gerade: beides spiiren wir in uns und
wir kénnen uns nicht fiir das eine oder das andere entscheiden, sondern
brauchen einmal die freundschaftliche Runde, ein andermal eine Phase
der Stille und des Alleinseins.

Von der Polaritat unseres Daseins

Das Bediirfnis nach Einsamkeit und Geselligkeit ist bei den Menschen
sehr unterschiedlich ausgebildet, jeder hat da seine Gabe mitbekommen
und seine Eigenart. Braucht der eine viel Zeit fiir sich, muf} er immer wie-
der Einkehr halten bei sich selbst, dann fiithlt sich der andere am wohlsten
im Menschengewimmel. Ich erinnere mich an eine Frau, die nach einer
Stunde im Trubel vieler Leute so erschopft war, daB sie drei Tage
brauchte, sich davon in der einsamen Stille wieder zu erholen. Und an-
dere Menschen fallen mir ein, die einen Tag ohne Aussprache und Unter-
haltung kaum ertragen, sie kommen sich leer vor und atmen erst wieder
auf, wenn sie in einer frohlichen Runde gelandet sind.

Nietzsche hat einmal folgende Notiz aufgeschrieben: ,,Wenn du in der
Einsamkeit dich groB und fruchtbar fiihlst, so wird dich die Geselligkeit
verkleinern und veréden: und umgekehrt. Machtvolle Milde, wie die ei-
nes Vaters — wo diese Stimmung dich ergreift, da griinde dein Haus, sei es
im Gewiihl oder in der Stille.“? Jeder muB in sich hineinhorchen, um her-

' M. de Montaigne, Essais (libertr. von Herbert Liithy). Ziirich 1953, 257.
* F. Nielzsche, Morgenréte. Gedanken iiber die moralischen Vorurteile. Stutigart 1976, 274.



Otto Betz 242

auszufinden, wo sein ,,Ort” ist, welche Atmosphire er braucht, die dazu
noétig ist, ins rechte Gleichgewicht zu kommen. Einheitliche Lebensmu-
ster gibt es nicht, jeder von uns hat seine eigenen Bediirfnisse, seine Wiin-
sche und Sehnsiichte.

Nun sind wir Menschen so sehr gemeinschaftliche Wesen, die aufein-
ander angewiesen sind und Verlangen nach den anderen haben, daf3 es ei-
gentlich nie darum gehen kann, sich fiir ein absolut einsames Leben oder
fur Lebensgemeinschaft zu entscheiden, wir brauchen immer beides, Pha-
sen der Verbundenheit mit anderen Menschen und Phasen der Einsam-
keit. Bei einer Polaritidt sind immer beide Pole bedeutsam, damit eine
fruchtbare Spannung hergestellt wird. Geht der eine Pol verloren, dann
wird der Mensch einseitig und krank, das lebendige Gleichgewicht ist ge-
stort.

Ringen um die Balance

Eine Balance kann nur dann hergestellt werden, wenn - wie bei einer
Waage — die beiden Waagschalen gleichmifBig gewichtet werden. Und
weil wir verdnderliche Wesen sind, die ganz unterschiedlichen Interessen
nachgehen und durch vielfache Beanspruchungen angetrieben werden,
miissen wir manchmal darauf achten, ob wir die eine oder die andere
Schale mehr gewichten sollen, damit das Gleichgewicht wiederhergestellt
wird. Das eine Mal sind wir zu lange allein gewesen, haben uns von der
Gemeinschaft ferngehalten und merken nun, dal es hichste Zeit wird,
wieder unter Leute zu kommen und uns in einen Lebensaustausch hinein-
zubegeben. - Das andere Mal ist es umgekehrt: Wir waren so lange unter
Menschen, haben immerzu mit vielen Leuten zu tun gehabt, muf3ten zu-
héren und sprechen, tausend Impulse aufnehmen und darauf reagieren,
daB uns nichts mehrnot tut als eine Zeit der Ruhe und Distanz. Es scheint
schwer zu sein, auch in einer quirligen Gemeinschaft die innere Ruhe zu
behalten, das Gefiihl fiir die eigene Identitit durchzutragen. Aber es ist
auch nicht leicht, in einer Phase der Vereinsamung das BewuBtsein der
Verbundenheit mit den vielen anderen Menschen aufrechtzuerhalten.

Es steht auBer Frage: der Mensch ist ein soziales Wesen, das nur le-
bensfihig wird, wenn es von anderen aufgezogen, ernihrt, in die Gemein-
schaft gefihrt und zum geistigen Leben erweckt wird. ,,Alles wirkliche
Leben ist Begegnung®, sagt Martin Buber in seinem berithmten Buch
»Ilch und Du*“3, Und Rainer Maria Rilke driickt das Angewiesensein des
einen Menschen auf den anderen so aus:

3 M. Buber, Ich und Du. Kéin 1962, 18.



Vom Sinn der Einsamkeit 243

- Was haben wir seit Anbeginn erfahren,
als daf} sich eins im anderen erkennt.**

Dieser groBBen Erfahrung steht aber eine andere gegeniiber: Wir haben,
jeder einzelne fiir sich, einen eigenen Namen, ein persénliches Schicksal,
eine gewisse Unvertauschbarkeit. Die Lebensgeschichte jedes Menschen
ist zwar wesentlich durch die Begegnungen bestimmt, die ihm geschenkt
wurden; und trotzdem bleibt jeder Mensch ein Eigener, der seinen Weg
suchen muBl, der an seinen Platz kommen mdchte, sein unverwechsel-
bares Geprége notig hat. Dazu ist es wichtig, manchmal ins Schweigen zu
gehen, manchmal die Einsamkeit auszuhalten.

Vielleicht muB8 man sogar sagen: Die Einsamkeit ist unser Schicksal.
Seit unserer Geburt, als wir aus der symbiotischen Verbundenheit mit der
Mutter entlassen wurden, sind wir auf einen Weg geschickt worden, der
uns unausweichlich mit der Einsamkeit konfrontieren muB, bis wir unse-
ren sehr personlichen Tod sterben miissen, den uns keiner abnehmen
wird. Natiirlich freuen wir uns, wenn wir Weggefihrten haben, Freunde
finden, wenn uns in der Liebe eine Form der Gemeinschaft geschenkt
wird, die aus unserem Einzelleben eine neue Gemeinschaft mit einem an-
deren Menschen entstehen 148t. Aber all diese Erfahrungen verhindern
nicht, daB wir dann doch plétzlich wieder unsere Einsamkeit entdecken.
Eine Freundschaft kann zerbrechen, unser Ehepartner kann sterben, der
Bekanntenkreis kann sich auflosen; der Halt, der mir bis dahin Sicherheit
und Schutz gewihrt hat, ist auf einmal nicht mehr vorhanden. Jetzt
kommt es darauf an, auch die einbrechende Leere, das Gefiihl der Verlas-
senheit, nicht nur als schreckliches Schicksal zu ertragen, sondern als
Chance zu nutzen.

Auf sich zuriickgeworfen

Wer in die Einsamkeit hineingeworfen wird, der hat zun#chst einmal mit
sich selbst zu tun. Das ist etwas, was viele Menschen gar nicht aushalten,
womit sie nicht umgehen kénnen, und deshalb wollen sie diesen Zustand
moglichst schnell wieder los werden. Aber es kann vorkommen, daB3 diese
hereingebrochene Einsamkeit auch als ein Gliick erlebt wird: Ich brau-
che mir nicht mehr davonzulaufen, ich kann geruhsam mit mir selbst
sprechen und ganz neue Schichten und Dimensionen in mir kennenler-
nen, die mir in meinem bisherigen Leben vollig unbekannt geblieben
sind. Jetzt endlich darf ich mich selbst ernst nehmen und muB nicht dau-

4 R. M. Rilke, Fiinf Gesdinge, in: Die Gedichte. Frankfurt a. M. 1986, 878.



Otto Betz 244

ernd zuriicktreten, muf3 nicht meine Bediirfnisse ausklammern, sondern
kann meinen Rhythmus finden.

Es mag schon sein, dal mit der Einsamkeit auch eine gewisse Melan-
cholie verbunden ist, eine stille Traurigkeit: Die Welt und das Leben wer-
den niichterner und ernster betrachtet, die Wirklichkeit unseres Daseins
muB realistischer gesehen werden, fiir Illusionen ist kein Platz mehr. Das
bedeutet aber nicht, der einsame Mensch miifite nun ein Misanthrop wer-
den, ein Weltverichter, der nur noch aus einer unbeteiligten Distanz alles
betrachtet und nicht mehr wirklich am Leben teilhat.

Immer besteht die Gefahr, daBl aus einer sinnvollen - und manchmal
auch begliickenden - Einsamkeit etwas ganz anderes wird: Verein-
samung nidmlich. Der Vereinsamte méchte ja am vollen gemeinsamen Le-
ben teilhaben, aber aus Veranlagung oder Schicksal gelingt ihm der Briik-
kenschlag zum anderen nicht. Allmdhlich kommt er sich wie einer vor,
der auf eine einsame Insel verschlagen wurde und bei den iibrigen Men-
schen schlieBlich in Vergessenheit geriet. Enttduschungen kénnen uns
hart machen, wir fithlen uns unverstanden und sind auch nicht mehr be-
reit, andere zu verstehen. Verbitterung macht sich breit, der Riickzug auf
die eigene kleine Welt ist nicht Ausdruck der Lebensweisheit, sondern
der Resignation. Die geistigen Tiiren schlieBen sich, die Lebensfunktio-
nen erstarren, alles trocknet aus. Schliellich kann sich ein Lebensekel
ausbreiten, der bis zum HaB gesteigert werden kann: Keinem soll etwas
vergdnnt sein, weil sowieso alles sinnlos ist.

Was an dieser ,,bdsen Einsamkeit™ so schlimm ist, das sind die Folgen
fiir den Betreffenden selbst: der Vereinsamte igelt sich ¢in, die Sinne ver-
weigern ihren Dienst, deshalb konnen die Dinge der Schopfung nicht
mehr sprechen, alles verstummt und verliert seine Transparenz. Das
Schoéne in der Natur und in der Kunst kann nicht mehr wahrgenommen
werden, im Innern des Menschen antwortet nichts mehr. Wir sind so sehr
auf den Dialog, das Zwiegespriach, angewiesen, dafl wir auch im Allein-
sein noch ein Gesprich fiihren, wir miissen uns aber auch ansprechen las-
sen und antworten.

Wie kann es uns gelingen, aus dieser schlimmen Vereinsamung heraus-
zukommen und zu ¢iner fruchtbaren und lebensbejahenden Einsamkeit
zu gelangen? — Wir Menschen sind ja fiir den Wandel bestimmt, keiner
kann bleiben, wie er einmal war, immer kiindigt sich etwas Neues und
Unbekanntes an. Es gibt in unserem Lebenslauf Phasen, da haben wir vor
allem Geselligkeit und Gemeinschaft nétig, aber es gibt auch andere Pha-
sen, da tut es uns gut, das Alleinsein einzuiiben und auszukosten.



Vom Sinn der Einsamkeit 245

Das Geschenk der Einsamkeit

Die Einsamkeit kann sich fiir mich nur dann als heilsam erweisen, wenn
ich sie nicht nur als Last und schwer ertrigliches Geschick ansehe, son-
dern sie als ein Geschenk betrachte. Montaigne weist auf eine wichtige
Voraussetzung hin: wir diirfen nicht allzu viele bisherige Eigenschaften
mitnehmen. Wer den Ehrgeiz in seinem Gepick hat, die Habgier und an-
dere Begierden, wer unentschlossen und #dngstlich ist, der braucht sich
nicht zu wundern, wenn ihm die Einsamkeit nichts einbringt. ,,Es reicht
nicht, den Ort zu wechseln, man muf3 den Pébel in sich selbst loswerden;
man muB sich von sich selbst trennen, um sich wiederzugewinnen.“ Mon-
taigne nimmt an, daf3 wir den ganzen Ballast eigentlich gar nicht loswer-
den wollen, ,,wir drehen uns noch um nach dem, was wir zuriickgelassen,
wir haben den Kopf noch voll davon.“ Die Chance liegt nicht in einem
Ortswechsel, sondern einzig darin, seine Seele zuriickzuholen und sie in
sich selbst zuriickzufiihren. Ubrigens nimmt Montaigne an, daB man
diese Form der Einsamkeit auch inmitten vieler Menschen iiben konne.
»Das ist die wahre Einsamkeit, die man inmitten der groBen Stidte und
der Konigshofe genieBen kann.*

Vielleicht kann man sagen, dal die Einsamkeit dann nicht beidngsti-
gend erscheint, wenn wir in ihr titig sein kénnen. Das kann eine Aufgabe
sein, die wir uns vorgenommen haben. So schreibt Rainer Maria Rilke am
26. Januar 1922, kurz bevor er die Duineser Elegien endlich zu Ende
schreiben konnte: ,,Ich habe mir innere Aufgaben vorgenommen, fiir die
die mindeste Ablenkung nach auflen hindernd wire, daB ich die genaue-
ste Einsamkeit auf mich nehmen muBte: ich lebe getrennt von Menschen,
die ich schweren Herzens versdume.“* Er hatte das Alleinsein und die
Stille sehr nétig, um seinem dichterischen Auftrag gerecht zu werden,
wurde dabei aber nicht zu einem menschenscheuen Sonderling, sondern
freute sich darauf, sich auch wieder in die Begegnungen mit Menschen
hineinzubegeben.

Er riet Gbrigens auch anderen Menschen, manchmal die Einsamkeit zu
wagen, um dem routinierten Leerlauf zu entkommen. In einem Brief
schrieb er: ,,Eine kurze Absonderung, Trennung fiir ein paar Wochen, ein
Sichbesinnen, ein neues Zusammenfassen ihrer iiberfiillten und losge-
bundenen Natur béte die meiste Wahrscheinlichkeit zu einer Rettung al-
les dessen, was in und durch sich selbst sich zu zerstdren scheint.“s

*R. M. Rilke, Brief an Alwina von Keller, In: Briefe. Dritter Band. Frankfurt a. M. 1987,
736.
¢ R. M. Rilke, Brief an E. M., in: Briefe, 796.



Otto Betz 246

Die Landschaft unserer Seele

Ein Gedicht Rilkes hat unserem Beitrag den Titel gegeben: ,,Ausgesetzt
auf den Bergen des Herzens*“. In diesem Gedicht fiihrt uns Rilke gleich-
sam in eine karge Gebirgslandschaft, damit wir aufmerksamer werden
und auch ein Gespiir fiir das Unscheinbare bekommen.

»Ausgesetzt auf den Bergen des Herzens. Steingrund

unter den Hianden. Hier blitht wohl

einiges auf; aus stummem Absturz

bliiht ein unwissendes Kraut singend hervor.*’

Es gibt Landschaften, die eignen sich dazu, die innere Landschaft der
eigenen Seele zu entdecken; die verkarsteten Berge, die Abgriinde, aber
auch die zarten Pflinzchen, die aufblithen méchten, sie kénnen wie ein
Spiegelbild des seelischen Terrains empfunden werden. Wie sehr haben
wir es notig, eine Spanne Zeit in einer einsamen Landschaft zuzubringen,
damit uns die unbekannten Regionen des eigenen Herzens vertrauter
werden. Vielleicht geht es uns dann so wie dem jungen Mann in einem
Hérspiel von Ingeborg Bachmann, der von sich sagen kann: ,,Ich méchte
jetzt eine Karte haben, die mich dir erklirt: alle meine Wiisten, sandfar-
ben darauf, und wei3 die Tundren, und eine noch unbekannte Zone.
Aber auch eine neue griine Zeichnung ist da, die besagt, daBl der K4ltesee
in meinem Herzen zum AbflieBen kommt.*®

In unserem Alltag haben die Sinne ganz bestimmte Funktionen: das
Klingeln des Weckers am Morgen wird vom Ohr wahrgenommen, es ist
der Impuls zum Aufstehen. Und den ganzen Tag muf3 das Ohr hellwach
sein, damit wir die Zurufe, Fragen, Informationen usw. aufnehmen kon-
nen, die zu unserer Titigkeit gehoren. Das Auge bendétigt eine dhnliche
Sensibilitit, sonst kénnen wir uns nicht in den StraBBenverkehr wagen,
sonst versagen wir bei den uns iibertragenen Aufgaben. So geht es uns mit
allen unseren Sinnesorganen. — Gehe ich aber einmal in die Einsamkeit
der Natur, dann konnen die Sinne sich auf andere Weise 6ffnen.

Ich bin ja dort nicht wirklich allein, sondern komme in Verbindung mit
den vielen Gestalten und Kreaturen der Schopfung. Das Alleinsein be-
zieht sich auf die Distanz zu anderen Menschen, dagegen kann uns die
Verbundenheit mit der Natur um so stirker aufgehen. Das Wehen des
Windes mit seinem eigentiimlichen Gesang, das Zwitschern der Vogel,
das vielgestaltige Spiel der Farben und des Lichtes im Wald, all das
spricht uns an und 19st Gefiithle aus. Auch die Nase wird aktiviert, die

7 R. M. Rilke, Die Gedichte, 880.
¢ 1. Bachmann, Der gute Gott von Manhattan. Dtv sr 14. Frankfurt 1963, 64f.



Vom Sinn der Einsamkeit 247

Haut mit ihren Poren kann reagieren. Wir sind also gar nicht in einer vol-
ligen Einsamkeit, sondern in eine andere Gemeinsamkeit geraten, und
werden von anderen Stimmen angesprochen. Und es ist gut, wenn wir
jetzt keine abgedroschenen Worte sprechen miissen und das Alltagsge-
rede unnétig wird. Gerade der Verzicht auf die menschliche Gefdhrten-
schaft bringt uns die Verbundenheit mit der Natur zu BewuBtsein, ein an-
deres Ohr als das iibliche kann sich 6ffnen, ein anderes Auge kann sich
ins Schauen einiiben, ein anderer Geruchssinn kann sich durchsetzen.

»Schaffe Schweigen!*

Es geht aber nicht nur um eine innerseelische Reinigung und einen Kla-
rungsprozeB, wenn wir uns zu einer Phase der Einsamkeit bereit erkliren,
auch unsere religiése Existenz bedarf solcher Stilleperioden. Die Evange-
listen berichten hiufig davon, daB Jesus in die Einsamkeit der Nacht und
eines Berggipfels ging, um zu beten. Er entzog sich den ihn umgebenden
Menschen nur selten, aber manchmal muB er den dringenden Wunsch ge-
habt haben, allein zu sein, um sich ganz horchend dem Vater zuzuwen-
den. - Um wieviel mehr haben wir es notig, die Welt der Unruhe und des
Betriebs einmal hinter uns zu lassen, um ganz intensiv in unsere Herz-
mitte hineinzulauschen, ob sich dort die Stimme des géttlichen Meisters
zu Wort meldet.

Die Voraussetzung eines solchen Lauschens ist das Schweigen. Aber
gerade das Schweigen fillt uns so schwer, kommt uns oft geradezu uner-
triglich vor, als fielen wir in eine Leere und in einen Abgrund. Séren
Kierkegaard hat einmal auf bewegende Weise die Wichtigkeit des
Schweigen-Konnens herausgestellt: ,,Wenn ich Arzt wire, und mich je-
mand fragte: ,was glaubst du, soll getan werden?* — dann wiirde ich ant-
worten: ,Das erste, die unbedingte Bedingung dafiir, daBl etwas getan
werden kann, das erste also, was getan werden muf3: schaffe Schweigen,
fithre Schweigsamkeit ein; Gottes Wort kann nicht gehort werden, und
will man es durch larmende Mittel hinausschreien, damit es durch das
Getose hindurch gehort wird, so wird es nicht Gottes Wort. Schaffe
Schweigen! ... Der Mensch, dieser kluge Kopf, ist gleichsam schlaflos ge-
worden, um neue, immer neue Mittel zu erfinden, den Larm zu vermeh-
ren, um moglichst schnell im groBten MaBstab das Getdse und das
Nichtssagende auszubreiten... O schaffe Schweigen!*?

Es gibt also viele Einsamkeiten in unserem Leben: die Einsamkeit des

9 S. Kierkegaard, Zur Selbstpriifung, in: Religion der Tat. Stuttgart 1948, 187.



Otto Betz 248

jungen Menschen, der auf der Suche nach sich selbst ist und hofft, aus
dieser Einsamkeit erlost zu werden; die Einsamkeit des vielbeschiiftigten
Menschen, der einen Gegenpol zu seiner Aktivitit sucht; die Verein-
samung des enttduschten und verbitterten Menschen, der sich grollend
oder resignierend in einen Schlupfwinkel zuriickzieht und der ganzen
Welt ziirnt; die Einsamkeit des schwermiitigen Menschen, der den Ein-
druck hat, in eine Welt des undurchdringlichen Nebels gestoBen worden
zu sein; und schlieBlich die Einsamkeit des Menschen, der sich zur Ein-
samkeit hingezogen fiihlt, weil er dort etwas von der Nidhe Gottes spiiren
kann.

Nur wenigen Menschen ist es gegeben, als Einsiedler zu leben - und
trotzdem innerlich reich zu sein und einen immerwéihrenden Dialog mit
dem Schépfer zu fithren. Aber wir alle haben Zeiten der Stille und Ein-
kehr notig, wo nicht das Gerede triumphiert, sondern das Schweigen
herrscht, wo wir uns nicht ausgeben, sondern sammeln. Eine solche Ein-
samkeit fithrt uns nicht in eine ,,Burg der Absonderung*“, wie Martin Bu-
ber das nennt!’, sondern macht uns die Verbundenheit mit allem, was
lebt, erst wirklich bewuBt. Wir sollen uns nicht selbst bestarren und nur
um das eigene Ich kreisen, sondern gerade die dynamische Mitte in uns
selbst finden, die uns die Kraft schenkt, den eigenen personalen Weg wei-
terzugehen, ohne Anpassungszwinge, aber auch ohne krampfhafte Di-
stanzierung.

Wer die Einsamkeit ausgehalten hat und sich durch sie beschenken
lieB, der wird dann wohl auch die Kraft haben, sich anderen Menschen
zuzuwenden, ihnen beizustehen und sich zu verschenken, ohne sich zu
verlieren.

19 M. Buber, Ich und Du, 123.





