Vom Sinn der Armut bei den Mdnchsvatern
Agyptens

Uber den EinfluB des kulturellen Hintergrunds auf das Konzept
der Askese*

Christoph Joest, Gnadenthal

EINLEITUNG

Uber die Gestalt der Armut im frithen Ménchtum ist schon viel und We-
sentliches geschrieben worden'. Die grundlegende Erkenntnis iiber die
charakteristischen Unterschiede in der Form der praktisch gelebten Ar-
mut bei den Anachoreten einerseits und den Koinobiten andererseits soll
hier nicht noch einmal aufs Neue begriindet werden. Statt dessen geht es
auf den folgenden Seiten um den Sinn der Armut, also um Motivationund
Ausrichtung bei der Gestaltung des Monchslebens unter dem Aspekt der
Armut. Fragt man so, dann zeigen sich meines Erachtens ganz charakteri-
stische Unterschiede sowohl bei den Anachoreten untereinander als auch
unter den ersten Vitern des Koinobions. Wenn ich mich nicht tdusche,
konnen diese Divergenzen mit dem jeweiligen kulturellen Hintergrund
der Ménche in Verbindung gebracht werden, wodurch sie erst richtig an
Kontur gewinnen. Aus Raumgriinden beschranke ich mich dabei auf das
Monchtum Agyptens; dort fanden sich ohnehin auf relativ engem Raum
Viter unterschiedlicher Herkunft und Prigung zusammen (was freilich
auch von Palistina gelten wiirde).

Worin besteht das Profil der Unterschiede? Im Evangelium selbst und
iiberhaupt im Neuen Testament finden wir verschiedentlich die Auffor-

* Dieser Aufsatz ist die iiberarbeitete Fassung eines Referates, das ich im Sommer-Seme-
ster 1992 an der Philosophisch-Theologischen Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt/
Main fiir das Hauptseminar bei P. Giinter Switek SJ zum Thema ,,Evangelische Armut in
Geschichte und Gegenwart“ gehalten habe.

1 Stellvertretend fiir zahlreiche weitere Verdffentlichungen seien genannt: Heinrich Bacht,
Die ,, Biirde der Welt“. Erwigungen zum friihmonastischen Armutsideal, in: Strukturen
christlicher Existenz. Beitrige zur Erneuerung des geistlichen Lebens (FS F. Wulf), hg. v. H.
Schlier, E. v. Severus, J. Sudbrack, A. Pereira. Wiirzburg 1968, 301-316 u. 389-393; leicht
bearbeitet wieder abgedruckt unter dem Titel: Das Armutsverstindnis des Pachomius und
seiner Jiinger. In: ders., Das Vermdchtnis des Ursprungs. Studien zum friihen Monchtum I,
Wiirzburg: Echter 21984, 225-243; Michael von Dmitrewski, Die christliche freiwillige Ar-
mut vom Ursprung der Kirche bis zum 12. Jahrhundert, Berlin - Leipzig: Rothschild 1913;
Basilius Steidle, Die Armut in der friihen Kirche und im alten Ménchtum, EuA 41 (1965)
460-481.



Christoph Joest 250

derung, allen Besitz um des Gottesreiches willen zu verlassen, verbunden
mit Warnungen vor dem Reichtum und seinen Gefahren. Auf der einen
Seite nun traf diese Botschaft der jungen Kirche in der hellenistischen
Welt auf eine Kultur mit asketischen Neigungen. — Auf der anderen Seite
stieB dieselbe biblische Verkiindigung auf Menschen orientalischer Kul-
tur mit ihrem ausgesprochenen Gemeinschaftssinn; dort wurden andere
Aspekte derselben Botschaft wahrgenommen, und sie wurde mit anderen
Akzentsetzungen im Leben verwirklicht.

Ein sicherlich nicht ohne Humor weitererzihltes Apophthegma iiber
die Viter Arseniosund Mosessoll diesen Unterschied gleich zu Anfang il-
lustrieren: Arsenios war Romer und ehemaliger kaiserlicher Beamter,
Moses dagegen Athiopier und fritherer Riuber.

Eines Tages nun kommt ein Bruder in die Sketis zvo Besuch und bittet die
Viter, Abbas Arsenios sehen zu diirfen. ,,Sie gaben ihm nun einen Brader
mit, der ihn hinfiihren sollte, denn sein Kellion lag weit entfernt. Sie klopf-
ten an die Tiir, traten ein, begriiBten den Greis, setzten sich nieder und ver-
harrten im Schweigen. Da sprach jener Bruder von der Kirche: ,Ich gehe
fort, betet fiir mich!* Der fremde Bruder fand nicht den Mut, mit dem Greis
zu reden, und so sagte er zu dem Bruder: ,Auch ich gehe mit dir.* Beide gin-
gen zugleich hinaus. Er bat nun: ,Fithre mich auch zum Altvater Moses,
dem ehemaligen Réuber.* Sie kamen zu ihm, und er nahm sie mit Freuden
auf. Nachdem er ihnen alle Gastfreundschaft erwiesen hatte, entlief3 er sie.
Der fiihrende Bruder sagte zum fremden: ,Siehe, ich habe dich nun zu ei-
nem Fremden (!) gebracht und zu einem Agypter. Welcher von den beiden
hat dir besser gefallen?* Der antwortete: ,Bis jetzt hat mir der Agypter bes-
ser gefallen.” Als einer der Viter das horte, flehte er zu Gott: ,Herr, deute
mir diese Sache: Der eine flieht (die Menschen) um deines Namens willen,
der andere umarmt (sie) wegen deines Namens.* Und siehe, es wurden ihm
zwei gro3e Schiffe auf dem Strom gezeigt. Er erblickte Altvater Arsenios,
der mit dem Geiste Gottes in einhelliger Ruhe fuhr. Im anderen Schiff aber
fuhren Altvater Moses und die Engel des Herrn, und sie labten ihn mit Ho-
nig aus der Wabe*2,

In diesem Bericht wird nicht gewertet. Die Vision von den Schiffen zeigt,
daB beide Altvéter einen geistlichen Weg gehen und mit Gott leben. Aber
selbst in der himmlischen Welt trigt ihre Askese unterschiedliche Frucht:
der eine ist allein mit dem heiligen Geist in einhelliger Ruhe. Schweigen
geniigt. Die Seele und Gott - das ist sein Lebensthema. Der andere hat
selbst in der himmlischen Welt noch Gesellschaft und genieBt die Gast-
freundschaft der Engel. Der eine ist Grico-Rémer, der andere Orientale.
Wir werden im folgenden immer wieder auf beide Motivationsstringe

2 Arsenios 38, bei Cotelier, PG 65, 104 B-105 B, deutsch bei Bonifaz Miller (Hg.), Weisung
der Viter. Apophthegmata Patrum, auch Gerontikon oder Alphabeticum genannt (Sophia
6), Trier: Paulinus 21980, Apo 76.



Monchsviter Agyptens 251

stoBen, die sich einerseits in unterschiedlichen Konzeptionen monasti-
scher Armut niedergeschlagen, andererseits aber auch in ein und dersel-
ben Lebensform miteinander verbunden haben. Dabei ist allerdings auch
die Plausibilititsstruktur der Berichterstatter zu beriicksichtigen, d. h. ihr
eigenes Verstindnis vom Sinn der Armut, das sie u. U. in ihre Aufzeich-
nungen iiber die Ménchsviter erst hineintrugen’.

TEIL I: DIE ANACHORETEN DER AGYPTISCHEN WUSTE

1. Antonios der GroBe (251-356) und die Wiistenviter dgyptischer Her-
kunft

Lebensentwiirfe sind ohne den biographischen Hintergrund der Beteilig-
ten selten recht zu verstehen. Daher wenden wir uns zunidchst Antonios
zu, den die Nachwelt (und auch die Mitwelt zu seinen Lebzeiten schon)
den GroBen, den ,,Vater der Ménche“ und den ,,Stern der Wiiste” ge-
nannt hat. Er war nicht der erste Ménch, aber anscheinend einer der er-
sten, die in die Wiiste zogen, und so wurde er eine der ganz grolen, pra-
genden Gestalten des Monchtums.

1.1 Die Lebenswende des Antonios

Er selbst stammte aus einem vermdgenden christlichen Elternhaus. Bei-
des ist fiir den Fortgang der Ereignisse wichtig und verdient festgehalten
zu werden: Antonios besaB Reichtum, und er war Christ. Auch dal} er
Agypter war und keine (hellenistische) Bildung genossen hatte - beides
hebt Athanasios* eigens hervor - ist m. E. von nicht zu verkennender Be-
deutung. Von klein auf besuchte er mit seinen Eltern die Kirche. Als sie
starben, hinterblieb er mit seiner jiingeren Schwester, fiir die er jetzt zu
sorgen hatte, und verwaltete das ererbte Gut. Er war damals zwischen 18
und 20 Jahren alt.

3 Ein hervorragendes Beispiel dieser Art bildet die Antonios-Vita des Bischofs Athanasios
von Alexandreia, s. Hermann Dérries, Die Vita Antonii als Geschichtsquelle. /n: ders.,
Wort und Stunde I. Gesammelte Studien zur Kirchengeschichte des vierten Jahrhunderts,
Gattingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1966, 145-224.

4 Athanasios, Vita et conversatio S.P.N. Antonii, PG 26, 835-978 (CPG 2101), hier: cap. 1,
840 B-841 A. Im folgenden = VitAnt. Eine deutsche Ausgabe findet sich in der Bibliothek
der Kirchenviter: Des heiligen Athanasius Leben des heiligen Antonius. Aus dem Griechi-
schen iibers. v. Hans Mertel. In: Des heiligen Athanasius ausgewdhite Schriften, Bd. 11
(BKV 31), Miinchen: Késel o. J., 677-777.



Christoph Joest 252

Ein halbes Jahr nach dem Tod seiner Eltern ,,ging er nach seiner Gewohn-
heit zur Kirche; er hielt Einkehr in sich und iiberlegte, als er so auf und ab
ging, wie die Apostel alles verlieBen und dem Heiland nachfolgten; wie die
Glaubigen in der Apostelgeschichte ihren Besitz verkauften, den Erlos
brachten und zu den Fiiflen der Apostel niederlegten, zur Verteilung an die,
welche Not litten, und welch schéne Hoffnung ihnen im Himmel bereitet
sei. In solchen Gedanken betrat er das Gotteshaus, und es fiigte sich, daB
gerade das Evangelium vorgelesen wurde, und er horte, wie der Herr zum
Reichen sprach: ,Wenn du vollkommen werden willst, wohlan, verkaufe all
deine Habe, gib den Erlés den Armen, komm und folge mir nach, und du
wirst einen Schatz im Himmel haben‘s.

Antonios war es, als hitte der Herr ganz allein mit ihm so gesprochen.
Das Wort traf ihn im Innersten. Er warja ein reicher Jiingling - er war der
»Reiche Jungling“, zu dem der Herr im Evangelium sprach. Sein Ent-
schlul war gefat. Er verkaufte das ganze Land (fiir damalige Verhilt-
nisse ein betrachtlicher Grundbesitz), gab den Erlés den Armen und be-
hielt nur eine kleine Summe zuriick, mit der er seine Schwester versorgen
wollte. Aber als er kurze Zeit spiter in der Kirche das Wort der Bergpre-
digt horte: ,,Sorget euch nicht um das Morgen“, schenkte er auch den
Rest den Bediirftigen, gab seine Schwester in die Obhut einiger Jung-
frauen (wohl Asketinnen innerhalb der Gemeinde seines Heimatortes)
und siedelte sich in einer Hiitte am Rande des Dorfes an, wie es damals
fiir das aufkommende Ménchtum so Giblich wars.

Schon hier lassen sich wesentliche Merkmale der Askese im Leben des
Antonios erkennen: er denkt iiber die Nachfolge der Apostel und die Gii-
tergemeinschaft der Jerusalemer Urgemeinde nach, 148t sich also vom
Evangelium selbst inspirieren. Dabei fillt die karitative Motivation des
Besitzverzichtes auf: sowohl im Bericht der Apostelgeschichte als auch
im Wort Jesu an den ,,Reichen Jiingling“, das bei Antonios schlieBlich
den Ausschlag bringt, geht es darum, das Geld an die Notleidenden und
Armen zu verteilen. Er seinerseits setzt das auch sofort in die Tat um.
Nachfolge Christi und Unterstiitzung Notleidender, diese beiden bibli-
schen Motive lassen sich gleich zu Beginn der Lebensbeschreibung des
Antonios herausheben’.

Diese Intentionen begleiten von nun an den Lebensweg des Asketen.

° VitAnt 2, PG 26, 841 C; deutsch bei Mertel (s. Anm. 4) 690f.

¢ VitAnt 3, PG 26, 844 A-B.

7 Obwohl Athanasius in der Vita Antonii seinen Helden im griechischen Sinne zum askeli-
schen Vorbild stilisiert, wie der Vergleich der Vita mit den dem Antonios zugeordneten
Apophthegmen zeigt (s. Dorries, Die Vita Antonii [s. Anm. 3] 147-163), ist es nicht zwin-
gend, die soeben herausgestellten Ziige der Armutsmotivation bei Antonios auf dasselbe
Konto zu buchen (s. Dorries ebd. 164f); mir scheint vielmehr, daB hier durchaus der echte
Antonios durch die Bearbeitung seines Biographen hindurchschimmert.



Monchsviter Agyptens 253

In seiner Hiitte am Rande des Ortes lebt er, der Sohn reicher Eltern, von
der Arbeit seiner eigenen Hdinde, ,,da er gehort hatte: "Wer nicht arbeitet,
soll auch nicht essen’; einen Teil des Lohnes verbrauchte er fiir Brot, den
anderen verwandte er fiir die Armen“8, Kérperliche Arbeit, um den eige-
nen Lebensunterhalt zu verdienen, kommt als Element der Lebensgeszal-
tung hinzu.

1.2 Die Anachoreten der dgyptischen Wiiste

Es braucht hier nicht der ganze Werdegang des Antonios nachgezeichnet
zu werden. Es ist bekannt, daB er in die Wiiste ging, ein Weg, auf dem ihm
schlieBlich Asketen in groBien Scharen gefolgt sind. Uber ihre Stellung
zum Besitz soll ein Apophthegma Auskunft geben, das exemplarischen
Charakter hat und sich durch zahlreiche dhnliche Geschichten leicht er-
génzen liefle:

Palladius von Hellenopolis berichtet, was er von der vornehmen Réme-
rin Melanie d. A. selbst gehort hatte: einst besuchte sie in Agypten den be-
rihmten Altvater Pambo und iiberbrachte ihm eine Kassette mit 300
Pfund Silbermiinzen. Pambo, beschiftigt mit Flechten von Palmseilen,
sah nicht einmal von seiner Arbeit auf. Er rief einen Ménch, der ihm als
Okonom diente, und sagte zu ihm: ,,Diese Frau hat das da fiir den Dienst
Gottes gebracht. Nimm es und verteile es an die Altviter in den Kellien,
in Libyen und auf den Inseln, denn die Kloster dort sind die d&rmsten von
allen ...”

Wieder geht es um die Unterstiitzung der Armen, in diesem Falle sol-
cher Ménche, die drmer waren als Pambo und seine Umgebung.

1.3 Der Sinn der Armut bei den Wiistenvdtern dgyptischer Herkunft

DaB wir bis jetzt nur solche Viter behandelt haben, die ihrer Herkunft
nach Agypter waren, weisen ihre Namen wie Pambo oder Serapion (s.u.)
aus: von Antonios berichtet es Athanasius ausdriicklich (wofiir er freilich
andere Griinde gehabt haben mag als die, die uns hier beschiftigen).
Fragen wir nun nach dem Sinn der Armut bei den Vitern dgyptischer
Herkunft, so stellen wir immer wieder fest: die Wiistenmdnche wollten
die Nachfolge Christi verwirklichen, und das bedeutete fiir sie die Preis-
gabe ihres Besitzes. Triebfeder ist meist der biblische Bericht vom ,,Rei-
chen Jiingling“. Jesu Wort an diesen sitzt als Stachel im Gewissen der Va-
ter; dem Serapion z. B. ruft es immer (/) zu: Verkaufe, was du hast, und

8 VitAnt 3, PG 26, 844 C-845 A.



Christoph Joest 254

gib es den Armen’®. Damit héngt es zusammen, daB in der Verwirklichung
der Armut ein gewisser Individualismus zu beobachten ist, denn der
junge Mann in Mt 19 wurde von Jesus ja als ein einzelner angesprochen.
Dennoch ist die soziale Komponente im Verhalten der dgyptischen Viter
nicht zu libersehen: es ging bei ihrer Armut immer auch um die karitative
Motivation. Das Geld oder der Erlés von Verkiufen unterschiedlichster
Art kommt den Notleidenden zugute. Wir finden also das Motiv der
Nachfolge Christi in Verbindung mit dem der Ndchstenliebe, der Unter-
stiitzung der Armen. Es geht um Gehorsam dem Evangelium gegeniiber,
und dieser Gehorsam hat einen gemeinschafisbezogenen Aspekt: es wird
dadurch eine konkrete Liebestat den bediirftigen Nichsten gegeniiber er-
moglicht.

Was wir in diesem Zusammenhang jedoch nicht finden, ist Askese als
ein Wert in sich selbst! Das asketische Motiv scheint zwar der Grundzug in
der Vita Antonii des Athanasios zu sein, doch bei Antonios selbst und sei-
nen Gesinnungsgenossen hat es offenbar nicht dieselbe, alles beherr-
schende Rolle gespielt!'?. Basilius Steidle verkennt daher dieses Sinnziel
der Armut bei den Agyptern, wenn er meint: ,,Es zeigte sich schon im Le-
ben des Antonius, daB3 der Einsiedler die Armut nicht buchstiiblich ver-
wirklichen konnte, sondern Eigentum benétigte, um seinen Unterhalt be-
streiten, Giste zu bewirten und die Armen unterstiitzen zu kdnnen“'!.
Denn genau darin bestand fiir Antonios der Sinn seiner Armut. Hinter
diesem Urteil steht unausgesprochen bereits ein Verstindnis von der Ar-
mut an sich als einem asketischen Wert. Gerade das aber ist in dem bisher
untersuchten Bereich so noch nicht zu finden.

° Verba Seniorum IIL,70 (PL 73, 772 D-773 A); Miller (s. Anm. 2) Apo 950.

19 Es ist darum ein wenig irrefiihrend, wenn Heinrich Bacht als Grundmotiv monastischer
Armut die ,,apotaxis“, die ,, Weltflucht*, die ,,Entsagung“ nennt (Die ,, Biirde der Welt“s.
Anm. 1] 302, 303f). Wohl ist dieses Motiv anch wirksam, aber erst im Znsammenhang mit
einer Reihe anderer Motivationen findel diese eine die richtige Einordnung. Von den neun
Griinden, die Bacht ebd. 314-315 fiir die monchische Armut nennt, gehoren hierher beson-
ders der vierte bis sechste: ,Armut als Voraussetzung eines vom Gottvertrauen getragenen
Lebens®, ,,Sorge fiir den notleidenden Nichsten« und die Nachfolge Jesu Christi, und
darin dann auch der erste: die Absage an die Welt.

! Steidle, Die Armut (s. Anm. 1) 465. Auch Dérries, Die Vita Antonii (s. Anm. 5) meint, un-
ter Berufung auf das Apophthegma Poimen 22 Athanasios’ Bericht iiber das kleine Girt-
chen des Antonios abweisen zu miissen, weil ,das in der Wiiste geltende Gesetz ... die
Landbestellung nicht als pyov povoyot anerkenni” (ebd. 148). Mir scheint aber, daB man
beides nicht vergleichen kann; die Arbeit des Antonios in seinem Garten, den er pflegte,
um Gislen etwas vorsetzen zu kénnen (VitAnt 53, PG 26, 920 A), diirfte kaum ,,Feldar-
beit* im Sinne des erwihnten Apophthegmas gewesen sein.



Ménchsvdter Agyptens 255

2. Evagrios Pontikos (345-399) oder: der griechische Geist in der Wiiste

2.1 Evagrios’ Weg in die dgyptische Wiiste

Auch fiir Evagrios sind die biographischen Details nicht ohne Interesse.
Gebiirtig aus Ibora in Pontus wurde er von Basileios d. Gr. zum Lektor
geweiht. Unter Gregor von Nazianz stieg er zum Diakon auf, wirkte seit
381 in Konstantinopel und zeichnete sich durch seine scharfsinnigen Dis-
kussionen mit den Hiretikern aus. Eine Liebesaffire mit einer hochge-
stellten Frau, in die er sich beinahe verstrickt hitte, zwang ihn zur Flucht
aus der Hauptstadt. In Jerusalem auf dem Olberg fand er Zuflucht bei der
im Zusammenhang mit Pambo bereits erwdhnten Melanie d. A. und bei
Rufinus, aus deren Hianden er das Ménchskleid empfing. Auf ihre Emp-
fehlung hin begab er sich in die dgyptische Wiiste, wohnte zwei Jahre in
Nitria und zog dann im Jahre 383 in die Kellien, wo er die 14 Jahre bis zu
seinem Tode blieb.

Dort formierte sich bald ein Kreis gleichgesinnter Freunde unter den
gebildeten Ménchen, neben Evagrios vor allem Ammonios und seine
Briider (wegen ihrer KorpergroBe zusammen die ,,Vier langen Briider
genannt), die ihre Gedanken im Geiste eines Klemens von Alexandrien
und eines Origenes entwickelten und miteinander austauschten. Anschei-
nend kannten sie auch den zu ihrer Zeit hochberihmten Lehrer Didymos
den Blinden, der bei Alexandrien lebte'2. Personlich suchte Evagrios An-
leitung fiir seine Enthaltsamkeit bei Makarios dem Alexandriner, der mit
dem Agypter gleichen Namens nicht zu verwechseln ist'>. Der war be-
kannt fiir seine rigorose Askese, die Evagrios in so strenger Hirte fiir sich
iibernahm, daB er gegen Ende seines Lebens ein Magenleiden bekam und
auf drztliche Anordnung seine Fastenregeln mildern mufite: Wir bewegen
uns hier in dem hellenistischen Geistesmilieu, das von sich aus der As-
kese als solcher bereits hohen Wert zuerkannte.

2.2 Der Systematiker Evagrios

Weltflucht nun tatsichlich im wahrsten Sinne des Wortes bei Evagrios,
bedenkt man seinen hastigen Aufbruch aus Konstantinopel. Welchen
Sinn aber hatte sein Leben? Es gab wohl keinen, der die Erfahrungen der

12 Gabriel Bunge, Evagrios Pontikos. Briefe aus der Wiiste (Sophia 24), Trier: Paulinus
1986; 36-37.

13 Vgl. hierzu die hochst aufschluBreiche Studie von Gabriel Bunge, Evagre le Pontique et
les deux Macaires, Irénikon 56 (1983) 215-227, 323-360. Bei dem Alexandriner (!) lernte
Evagrios die Askese, bei dem Agypter die discretio spirituum!



Christoph Joest 256

Wiistenviter in so systematischer Weise zusammengefaBt hitte, wie es
Evagrios tat. Dabei lieB er sich von der Plausibilititsstruktur seiner Her-
kunft und Bildung leiten. In einem groBartigen System schaut er Protolo-
gie und Eschatologie, Fall und Vollendung der Seele zusammen'*. Im Ur-
stand gab es nach Evagrios nur die Intellekte der Geschopfe, vereint mit
Gott in der seligen Schau des Einen. Indem sie sich aber von dieser Schau
abwandten, fielen die Intellekte und erhielten Seelen und Leiber, unter-
schiedlich je nach dem Grad ihres Abfalls: es entstanden Engel, Dimo-
nen, und zwischen beiden der Mensch. Dessen Ziel ist es, durch Loslé-
sung von der Anhinglichkeit an die sichtbaren Dinge den Intellekt zu
reinigen und zur Schau Gottes zuriickzukehren. Daran freilich wollen ihn
die Ddmonen oder auch - die Begriffe sind bei Evagrios fast austausch-
bar - die inneren Einfliisterungen und Gedanken abhalten, indem sie ihn
durch die Leidenschaften an die Welt der materiellen Giiter binden.

Die erste Phase im Leben des Monches besteht darin, im rechten Um-
gang mit den Dingen der Welt eine Reinigung der Seele an sich vollzie-
hen zu lassen. Diesen Weg beschreibt Evagrios in seinem grundlegenden
Werk, dem Praktikos'. Die Leiblichkeit dient dem Monch dabei als In-
strument seiner Heiligung. Der zweite Schritt ist dann erreicht, wenn der
Asket den géttlichen Sinn in und hinter den geschaffenen Dingen er-
kennt. Dariiber schreibt Evagrios in seinem Buch Gnostikos'. Zuletzt
aber wendet sich der Intellekt betend Gott alleine zu, der die Quelle alles
Lebens ist. In den Kapiteln Uber das Geber” und den Kephalaia gno-
stika'® hat Evagrios dariiber geschrieben, z. T. in sehr verschliisselter Spra-
che, damit nur diejenigen sich damit beschiftigen konnten, welche die
entsprechende Reife erlangt haben.

' S. dazu Antoine Guillaumont, Art. , Evagrius Ponticus“, TRE 10 (1982) 565-570; ders.
und Claire Guillaumont, Art. , Evagre le Pontique”, DSp 4 (1961) 1731-1744, dort auch
weilere Lileratur zu Evagrios Pontikos; ferner Bunge, Briefe aus der Wiiste (s. Anm. 12)
112-164; Christoph Joesl, Die Bedeutung von Akedia und Apatheia bei Evagrios Pontikos,
(erscheint demnéchst in den Studia Monastica).

1s Evagre le Pontique, Traité pratique ou Le moine. Edition critique du texte grec, traduc-
tion, commentaire et table par Antoine et Claire Guillaumont (SC 170-171), Paris: du Cerf
1971 (CPG 2430). Gabriel Bunge, Evagrios Pontikos, Praktikos oder der Ménch. Hundert
Kapitel iiber das geistliche Leben (Koinonia-Oriens 32), Kéln: Luthe 1989.

16 Evagre le Pontique, Le Gnostique ou A celui qui est digne de la science. Edition critique
des fragments grecs, traduction intégrale, établi au moyen des versions syriaques et armén-
ienne, commentaire et tables par Antoine et Claire Guillaumont (SC 356), Paris: du Cerf
1989 (CPG 2431).

17 Evagrius Ponticus, De oratione, ed. Suares, PG 79, 1165-1200 (CPG 2452); Evagrius
Ponticus, Praktikos. Uber das Gebet. Ubersetzung und Einleitung von John Eudes Bamber-
ger. Aus dem Englischen von Guido Joos, Miinsterschwarzach: Vier-Tirme 1986.

'8 Les six centuries des , Kephalaia gnostica“ d’Evagre le Pontique, ed. par Antoine Guillau-
mont (PO 28), Paris: Firmin-Didot 1958 (CPG 2432).



Ménchsviter Agyptens 257

In unserem Zusammenhang ist vor allem der Praktikos interessant und
daneben das Buch des Antirrhetikos'®. Beide bauen auf einem System von
acht Grundlastern auf, die dem Monchen als Anfechtung und Versu-
chung begegnen. Hier ist es vor allem das Laster der Geldgier oder Hab-
sucht, das wir zu betrachten haben.

2.3 Armut und Besitzgier nach Evagrios Pontikos

»Die Habsucht redet uns ein langes Alter ein und die Unfihigkeit zur
Handarbeit, zukiinftige Hungersnéte und allfillige Krankheiten, die Bitter-
keit der Armut und wie beschdmend es sei, das Notwendige von anderen zu
empfangen“2°,

Diese Beschreibung der Anfechtung zeigt, daB wir uns in demselben ana-
choretischen Milieu befinden wie bisher. Der Eremit hat eine beschei-
dene Verfiigungsgewalt iiber das Seine, und damit steigen die genannten
Sorgen auf und beléstigen den Monch: er kénnte einmal krank werden, er
konnte einmal nicht mehr in der Lage sein, sich durch Handarbeit zu er-
néhren, und fiir diesen Fall braucht er eine Riicklage.

In Wahrheit hat der so angefochteten Ménch Angst um sein eigenes
Leben. Evagrios deckt das in seinem Antirrhetikos auf. Dort zihlt er eine
Reihe von Gedanken her, die der Damon der Habsucht einem eingibt,
z. B.: dafl man dem bediirftigen Bruder, der von uns leihen mochte, nicht
geben will (I11, 9); daB3 man das Herz vor dem verschlieBt, der seinen Be-
darf erbittet, sich aber stattdessen einredet, man kdnne nur fiir sich allein
etwas zuriicklegen (111, 5); daB3 man den Mitbruder, der als Schiiler bei ei-
nem ist, ausnutzt und ,,ausquetscht” (IIl, 4) und ihm um zeitlichen Ge-
winnes willen Miihe und Anstrengung aufnétigt, anstatt ihm die Lesung
in den Schriften oder das Lernen der Lehre zu erméglichen (III, 6).
SchlieBlich stiirzt einen die Habsucht in eine wahre Arbeitswut und hilt
einen auf diese Weise selbst von der Lesung der heiligen Schrift ab, von
den Krankenbesuchen und von anderen uns aufgetragenen Diensten
(I11, 29). Mit anderen Worten: an der Wurzel des Ubels liegt eine starke
Egozentrik, die gerade das Wohl des Mitbruders und Notleidenden ver-
nachlédssigt und die zwischenmenschlichen Beziehungen belastet. Ent-
sprechend heilt es denn auch im Praktikos: ,,Ebenso ist es unméglich,

' Evagrius Ponticus, hg. v. Wilhelm Frankenberg, Berlin: Weidmann 1912, 472-544 (CPG
2434). Was Evagrios verinnerlicht als durch die Aoyiopoi enistehend beschreibt (wobei
auch bei ihm Damonen im Spiel sind), das verobjektiviert Athanasios in den Didmonen-
gestalten, die leibhaftig auf Antonios eindringen. Insofern zeigt sich hier auf der gleichen
Grundlage griechischen Denkens noch einmal in anderer Gestalt der Unterschied zwi-
schen dem Griechen und dem Agypler.

2 Praktikos = Pr 9, deutsch bei Bunge, Praktikos (s. Anm. 15) 86.



Christoph Joest 258

dafB} bei einem die Liebe mit dem Besitz zusammen bestehe*2!. ,Die Liebe
versteht sich nicht darauf, Vorrite an Speise und Besitz zu verwahren*22.

Zunichst also scheint Evagrios nichts anderes zu sagen, als wir bisher
schon fanden, nur daf} er es systematischer zusammenfaBt und mit ho-
hem psychologischen Einfithlungsvermégen darstellt. Armut hiingt auch
bei ihm aufs engste mit der Liebe zusammen und hat das Ziel, dem Nich-
sten zu dienen. Aber dieser Eindruck, daB es sich hier um schlechthin
dasselbe handle, tiuscht. Die Nichstenliebe ist nur eine Komponente,
wenn es um den Sinn der Armut bei Evagrios geht. Wenn er von Liebe
spricht, meint er letztlich die Liebe zur Erkenntnis Gottes.

2.4 Der Sinn der Armut bei Evagrios Pontikos: das ,reine Gebet“

In einem seiner Briefe bemerkt Evagrios nimlich:

»Gott ist kein Leib, der Farbe und Ausdehnung hat. ... Es wird also von
dem Intellekt, der die Erkenntnis Gottes empfangen soll, gefordert, daB er
sich der Einsichten der Dinge entledige. Er kann jedoch den Gedanken
nicht entflichen, wenn er die Leidenschaften nicht ablegt. Ich sagte ja, dafl
ihretwegen die Gedanken an die korperlichen Dinge in uns andauern. Und
wir vermdgen die Leidenschaften nicht von uns abzuwerfen, wenn wir nicht
von unserem Intellekt die GefraBigkeit und die Geldgier und den eitlen
Ruhm entfernen?3.

Hier wird die Geldgier bekampft, nicht in erster Linie um der Nichsten-
liebe oder der Nachfolge des armen Christus willen. Worum es vielmehr
im tiefsten geht, ist das Freiwerden des Intellekts von allen korperlichen
Vorstellungen, um den unkdérperlichen Gott zu erkennen.

Mit aller nur wiinschenswerten Deutlichkeit definiert Evagrios:

.. Es hat nimlich derjenige die Liebe erworben, der Nahrung und Mammon
und Ruhm der Welt verachtet und mit diesen (auch noch) seinen eigenen
Leib verleugnet hat aus Liebe zur Erkenntnis Gottes* .

Sinn der Armut ist bei Evagrius also das Freiwerden zur Kontemplation,
die Gotteserkenntnis, das ,,reine Gebet®. Darum hei}t es zu Beginn und
gegen Ende seiner Kapitel Uber das Gebet:

»Geh, verkaufe, was du hast und gib das Geld den Armen, nimm dein
Kreuz auf dich, damit du, ohne abgelenkt zu werden, beten kannst“*, und:

21 Pr 18, deutsch bei Bunge, Praktikos (s. Anm. 15) 108.

2 Pr 99, deutsch a.a.O. 267.

2 Ep 39,2f, deutsch bei Bunge, Briefe aus der Wiiste (s. Anm. 12) 252f,

# Ep 60,3, deutsch a.a.0O. 281, Hervorhebung von mir.

s De oratione = Or 17, deutsch bei Bamberger, Praktikos. Uber das Gebet (s. Anm. 17) 91.



Monchsviter Agyptens 259

,»Weiche nicht Armut und Bedringnis aus, dem Material des unbeschwer-
ten Gebetes!*“26

Welche Veridnderung hat das Wort an den ,,Reichen Jiingling* hier erfah-
ren! Zwar wird es so wortlich zitiert wie bei Antonios auch. Aber seine
Zielrichtung liegt jetzt tiefer, liegt dahinter: der Sinn des Herrenwortes ist
jetzt das unabgelenkte Gebet. Unermiidlich stellt Evagrios diesen tieferen
und eigentlichen Sinn der Armut dar: ,,Die erste Entsagung ist das freiwil-
lige Verlassen der weltlichen Dinge um der Erkenntnis Gottes willen“?’.
Deutlicher kénnte es nicht gesagt werden. Die Akzentverschiebung ist
mit Hianden zu greifen.

Dabei darf man den Gegensatz zwischen Evagrios und den #gypti-
schen Vitern nicht iiberbetonen, als hitte es keine Briicke zwischen die-
sen zwei Welten gegeben. Dagegen spricht schon das tiefe Schiiler-Leh-
rer-Verhiltnis, das Evagrios auch zu Makarios d. Agypter hin hatte?8. Es
ist jedoch im groBen und Ganzen bezeichnend, daB die meisten Mitglie-
der des Kreises um Evagrios so wie er Ausldnder waren, d. h. Griechen
oder Romer. Evagrios selbst hatte gelegentlich darunter zu leiden?®, und
auch Arsenios wurde als fremd empfunden, wie sich bereits in dem aller-
ersten hier zitierten Apophthegma iiber den Besuch des auswirtigen Bru-
ders in der Sketis zeigte. Wir spiiren den RiB3, und wir sehen auf der ande-
ren Seite, dafl es Briicken gab. Die groBen unter den Vitern auf beiden
Seiten wufBten sehr wohl mit der Andersartigkeit umzugehen. Deswegen
darf der Gegensatz in der Motivation zur Armut nicht als vollige Kluft
miflverstanden werden.

Daf} aber dennoch aus einer anderen Grundhaltung heraus die Ak-
zente verschieden gesetzt werden, scheint mir eindeutig zu sein. Askese an
sich ist bei Evagrios und seinen Gesinnungsgenossen ein viel groBerer
Wert, weil sie allein zur vollen Hinwendung zu Gott befiihigt. Der gemein-
schaftsstiftende Aspekt der Armut wird weniger betont, auch wenn er
nicht fehlt. Im Blick ist aber viel ausschlieBlicher der einzelne und seine Got-
tesbeziehung. Wir sind an Arsenios erinnert, im Schiff ,,allein mit dem
Geiste Gottes in einhelliger Ruhe“.

26 Or 131, deutsch bei Bunge, Praktikos (s. Anm. 15) 264.

2 Mc 25 recensio longior, zitiert bei Bunge, Praktikos (s. Anm. 15) 267.

% S. Bunge, Evagre el les deux Macaires (s. Anm. 13) 333-347. Fiir eine ahnliche Beziehung
der vier ,langen Briider* zu Pambo s. ebd. 350f. Ammonios ist ein Beispiel fiir einen
Monch, der seiner Herkunft nach zwar Agypter, seiner Bildung nach aber hellenisiert war.
* Vgl. das Apophthegma Evagrios 7, PG 65, 176 A; Miller (s. Anm. 2) Apo 233.



Christoph Joest 260

TEIL 11: DIE ARMUT IM KOINOBION

3. Pachom (ca. 287-347) und die Armut der Koinobiten

Beschreibt man das Anachoretentum und das Koinobitentum in idealty-
pischer Weise, ergibt sich ein leicht zu handhabender und reizvoller Ge-
gensatz, was die Gestalrung der Armut als Lebensform angeht: wiahrend
die Anachoreten zwar wirklich wenig hatten, iiber das Wenige aber selbst
verfiigen konnten, lebt der Koinobit im Kloster persdnlich in absoluter
Armut und verfiigt iiber gar nichts mehr, aber das Kloster insgesamt wird
reich. Fragt man dagegen auch hier nach dem Sinn der Armut, fallt die
Antwort differenzierter aus. Wiederum gibt uns die Biographie des ersten
groBen Koinobiarchen Pachom den Schliissel zum Verstindnis fiir sein
Konzept von Besitzlosigkeit.

3.1 Pachoms Weg zum Christentum und zum Koinobion

Im Gegensatz zu Antonios stammte Pachom aus einem heidnischen El-
ternhaus und kannte weder Christen noch Christentum. Etwa um das
Jahr 287 geboren®®, wurde er mit 20 Jahren von einem kaiserlichen PreB3-
kommando auf offenem Felde gefangengenommen und fiir die rémische
Armee zwangsrekrutiert. Mit Leidensgenossen nilabwirts verschifft,
mufite er im Gefidngnis von Theben die Nacht verbringen. Da kamen
fremde Menschen in den Raum, die den Leidenden Essen und Trinken
brachten und ihre Wunden linderten. Erstaunt fragte Pachom, wer diese
denn seien und bekam zur Antwort, es handle sich um Christen, die allen
Menschen aus Liebe zu ihrem Gott Gutes titen. Erschiittert zog er sich in
einen Winkel des Gefingnisses zuriick und betete:

~Mein Herr Jesus Christus, Gott aller Heiligen! Deine Giite mége mich
eilends erreichen! Rette mich aus dieser Not, so werde ich fiir mein Teil den
Menschen dienen alle Tage meines Lebens“3!,

30 Zur Chronologie vgl. die grundlegenden Erwigungen von Rudolf Lorenz, Zur Chronolo-
gie des Pachomius, ZNW 80 (1989) 280-283; eine ausfiihrliche Begriindung der Lebensda-
ten Pachems, die mich zur Korrektur meiner fritheren Ansicht gefiihrt hat, gebe ich in der
Studie: ,Ein Versuch zur Chronologie Pachems und Theodoros™, die in nichster Zeit ver-
6ffentlicht werden soll.

31 S0 lautet das Gebel in der (wahrscheinlich der historischen Wirklichkeit am néchsien
kommenden) koptischen Fassung der bohairischen Vita Bo 7 (S. Pachomii vita bohairice
scripta, ed. Louis Théophile Lefort [CSCO 107], Lowen: Durbecq 1936, 4,5-8; Lefort, Vies
coptes de Saint Pachome et de ses premiers successeurs (Bibl. du Muséon 16), Léwen 1943,
82,23-26. Zum Ganzen vgl. Fidelis Ruppert, Das pachomianische Ménchtum und die An-



Monchsviter Agyptens 261

In diesem Erlebnis liegt der Schliissel fiir alles Weitere, und der Rest von
Pachoms Leben muB als Einlésung dieses Versprechens verstanden wer-
den. Tatsidchlich wurde er bald aus der Armee wieder entlassen, lie3 sich
in dem Ort Scheneset taufen und widmete sich dort der Armen- und
Krankenpfiege. Doch nach drei Jahren begab er sich in die Schule eines
Anachoreten namens Palamon. Dort lebte er dhnlich, wie wir es schon bei
Antonios und den Wiistenvitern gesehen haben. Auf die Dauer konnte
ihn das aber nicht befriedigen. Wollte er sein Monchsleben mit dem Ge-
libde, alle Tages seines Lebens den Menschen zu dienen, in Einklang
bringen, muflte er zwangslaufig zu einer vita communis von Monchen hin-
finden?2.

Den ersten Versuch dazu machte er mit einer kleinen Schar von Aske-
ten, die er zunichst im Stil der Anachoreten fiir ithren Lebensunterhalt ar-
beiten lieB3, nur daB} sie von ihrem Einkommen einen gewissen Betrag an
ihn abfiihren sollten, damit er selbst, Pachom, fiir den gemeinsamen
Tisch sorgen konnte. Er kochte und bestellte den Garten, pflegte die
Kranken und empfing die Géste. Die Vita sagt:

»Denn er sah, daB} sie noch nicht geneigt waren, sich miteinander zur voll-
kommenen Gemeinschaft zu verbinden, zu der Art, wie in der Apostelge-
schichte iiber die Glaubenden geschrieben ist: ,Sie waren ein Herz und eine
Seele, und alle Guter gehorten ihnen gemeinsam; es gab keinen, der von
dem, was ihm georte, gesagt hitte: das ist mein‘. Wie es auch der Apostel
sagt: ,VergeBt nicht das Wohltun und die Gemeinschaft, denn das sind die
Opfer der Art, die Gott gefallen‘“33,

Die Briider verstanden seine Intentionen allerdings iiberhaupt nicht. Im
Gegenteil, seine demiitigen Dienste forderten sie nur dazu heraus, mit
ihm ihren Spott und Mutwillen zu treiben, bis er sie schlieBlich aus dem
Kloster jagen mufite. Diesen Vorfall muB3 man m. E. vor dem Hinter-
grund orientalischer Autoritdtsauffassung verstehen, derzufolge es un-
denkbar ist, daBl der ,,Vater” einer sozialen Gemeinschaft, sei es die Fami-
lie, sei es das Kloster, zugleich die Dienste eines Knechtes iibernimmt.
Pachoms Auffassung von Vorsteherschaft war ganz an der dienenden
Liebe im Sinne von Joh 13,1-13 und Lk 22,24-27 ausgerichtet, was nicht
nur den Jiingern Jesu gegen den Strich ging, sondern ganz offenbar auch
noch den Kopten des vierten Jahrhunderts. Von diesem Kernpunkt in Pa-

fdnge klosterlichen Gehorsams (MiS1 20), Minsterschwarzach 1971, 11-18; Christoph
Joest, ,,... alle Tage den Menschen dienen.” Pachomius (t 346) und seine urspriingliche In-
spiration zum koinobitischen Leben, EuA 67 (1991) 35-50, hier: 36-39.

32 In dem Aufsatz: “.. alle Tage den Menschen dienen.“ (s. Anm. 31) bemiihe ich mich, dies
Zu zeigen.

33 Das sahidische Fragment S3, Lefort, Vies coptes (s. Anm. 31) 65,26-33.



Christoph Joest , 262

choms Leben und Denken leitet sich dann freilich auch seine Armutsauf-
fassung ab, wie sich noch zeigen wird.

3.2 Die Koinonia und die Gestaltung der Armut

Fir den nichsten Versuch hatte Pachom aus diesen Vorfillen gelernt.
Fiihrte er die Briider bis dahin dhnlich wie die Anachoreten, so erwartete
er ab jetzt von den Ménchen den vélligen Verzicht auf Besitz und auf die
Verfiigungsgewalt dariiber. Eigentiimer aller Dinge war die Gemein-
schaft als Ganzes, die koinonia, und damit letztlich der Herr selbst. Sorg-
samer Umgang mit dem Klostergut war die konsequente Forderung dar-
aus. Der einzelne hatte nichts, sondern bekam alles Lebensnotwendige
von seinem Oberen zugeteilt. So erfuhren die Ménche eine groB3e Entla-
stung, weil sie der Sorge um den eigenen Lebensunterhalt enthoben wa-
ren. Der fiir alle angestrebte Lebensstandard war iibrigens relativ hoch,
gemessen an den Verhiltnissen der damaligen Umwelt.

Dabei behielt Pachom die ,,energische Betonung der Arbeitspflicht«
bei: Miiliggang war ein strafwiirdiges Vergehen?. Diese Arbeit war mehr
als nur Beschiftigungstherapie; vielmehr kann man von einem ,,6kono-
mischen Ernst der pachomianischen Arbeitsauffassung® sprechen.
Uber die Arbeitsleistung der Kloster (deren es bald eine ganze Anzahl
gab) wurde genau Buch gefiihrt, und dariiber fand jihrlich beim Herbst-
Kapitel eine Rechenschaftsablage statt. Es gab eine wohlorganisierte Ar-
beitsteilung (Zunft-H&auser) und eine zentrale Leitung und Kontrolle des
Arbeitseinsatzes. Da ist es kein Wunder, daB auf diese Weise einiges an
Uberschiissen erwirtschaftet wurde, die in Form von Verteilungsspenden
an Notleidende in den Dérfern ringsum weitergeleitet wurden.

An dieser Stelle ist es notwendig, mit einem weitverbreiteten doppelten
Vorurteil gegen den Charakter der Pachomianerkldster Schluf3 zu ma-
chen. In ihrer duBeren Gestalt bieten zwar diese Monasterien dem moder-
nen Betrachter zunichst ein befremdliches Bild, das muf3 zugestanden
werden: sie entwickelten sich zu groBen Komplexen, bestehend aus meh-
reren Hidusern und umgeben von einer Mauer. Die verschiedenen Hiuser
beherbergten Briider, die jeweils dasselbe Handwerk ausiibten, es gab

34 Bacht, Die ,Biirde der Welt” (s. Anm. 1) 306, vgl. Praecepta et Instituta 10 (A. Boon
[Hg.), Pachomiana latina. Régles el épilres de S. Pachome, Epitre de S. Théodore et ,,Li-
ber« de S. Orsiesius. Texle lalin de S. Jérome, Léwen 1932, 56,6; deutsch bei Heinrich
Bacht, Das Vermdchtnis des Ursprungs. Studien zum frithen Mdnchtum II. Pachomius -
Der Mann und sein Werk, Wiirzburg: Echter 1983, 228).

35 Bacht, Die , Biirde der Welt“ (s. Anm. 1) 306; vgl. ders., Vermdchinis des Ursprungs II
(s. Anm. 34) 36.



Monchsviter Agyptens 263

also ein Haus der Bicker, der Schneider, der Schuster usw. Diesen Haus-
gemeinschaften stand ein ,,Okonom* vor, an seiner Seite ein Stellvertre-
ter, der sogenannte ,,Zweite*3¢. Dem ganzen Komplex insgesamt waren
wiederum ein Vorsteher und sein ,,Zweiter* vorangestellt. Uber diese Lei-
tungsstruktur wurde die gesamte Arbeitsorganisation abgewickelt.

Das erste Vorurteil nun besteht in der Beurteilung der Tatsache, dal3
Pachom seine Kloster mit einer Mauer umgab. Fiir die meisten Autoren
ist dies ein Zeichen der Weltflucht, des Riickzugs auf die eigene Gemein-
schaft, damit es moglich sei, fernab von den Gefahren und Anfechtungen
der ,,Welt drauBen“ das eigene Seelenheil zu suchen?’. Das zweite MiB-
verstandnis betrifft die Organisationsform. Amand de Mendieta spricht
von ,,pachomianischen Kasernen“und einem , hierarchischen und militiri-
schen Instanzenweg ‘8. Mit Recht hat bereits Heinrich Bacht darauf hin-
gewiesen, daB diese soldatischen Vergleiche wohl kaum den Intentionen
Pachoms gerecht werden diirften®.

Entscheidend ist vielmehr ein Hinweis, den Bernward Biichler in sei-
nem lesenswerten Werk Die Armut der Armen*° gibt: ,,Das typisch dgypti-
sche Dorf beschreibt Rouillard als eine Ansammlung von Héusern, von
einer Mauer umgeben und durch einen Kanal mit der Hauptkommunika-
tionsstraBe Agyptens, dem Nil, verbunden. Unter den Bewohnern finden

36 Vgl. Ruppert, Das pachomianische Mdnchtum (s. Anm. 31) 282-323; B. Steidle, “Der
Zweite* im Pachomiuskloster. Zum Verstindnis des 65. Kapiteis der Regel St. Benedikts,
BenM 24 (1948) 97-104, 174-179; Adalbert de Vogiié, Le nom du supérieur de monastére
dans la régle pachémienne. A propos d’un ouvrage récente, StMon 15 (1973) 17-22. Zu
dem eigentiimlichen und bezeichnenden Gebrauch des Wortes oixovopog fiir einen Vor-
steher s. Bernward Biichler, Die Armut der Armen. Uber den urspriinglichen Sinn der mén-
chischen Armut, Miinchen: Kosel 1980, 77 Anm. 15.

37 §g oder dhnlich z. B. Karl Heussi, Der Ursprung des Monchtums, Tiibingen. Mohr 1936,
127f; Emmanuel Amand de Mendieta, Le systéme cénobitique basilien comparé au systéme
cénobitique pachomien, RHR 76, Bd. 152 [1957] 31-80, hier: 35; Bacht, Vom gemeinsamen
Leben. Die Bedeutung des pachomianischen Ménchsideals fiir die Geschichte des christli-
chen Ménchtums, LuM 11 (1952) 91-110, hier: 99; dhnlich ders., Antonius und Pachomius.
Von der Anachorese zum Coénobitentum. /n: Antonius magnus eremita 356-1956, hg. v.
Basilius Steidle (StAns 38), Rom 1956, 66-107, hier: 70f; nicht mehr ganz so betont ders.,
Vermdchtnis des Ursprungs II (s. Anm. 34) 33; von ,,Weltflucht der Gemeinschaft®, wenn
auch ohne Erwihnung der Mauer, spricht auch Pio Tamburrino, Koinonia. Die Beziehung
~Monasterium“ — ,Kirche* im frithen pachomianischen Ménchtum, EuA 43 (1967) 5-21,
hier: 7; in eine andere Richtung weist bereits Ruppert, Das pachomianische Monchtum (s.
Anm. 31) 69-71, auch wenn er noch nicht die Losung erreicht, die sich m. E. hier nahelegt
und die im folgenden dargestellt wird.

32 Amand de Mendieta, Le systéme cénobitique basilien (s. Anm. 37): ,les immenses* oder
,énormes ’casernes’ pachdmiennes“ 39, 40, 46; ,la filicre hiérarchique et régimentaire”
ebd. 41.

39 Bacht, Das Vermdchtnis des Ursprungs 11 (s. Anm. 34) 36 und 59f Anm. 175,

40 Biichler, Die Armut der Armen (s. Anm. 36) 135 (unter Berufung auf G. Rouillard, La vie
rurale dans I'empire byzantin, Paris 1953).



Christoph Joest 264

wir selbstdndige Bauern, ... aber auch Pichter und Halbpéchter; daneben
zahlreiche Handwerker und Kaufleute. Die Handwerker waren in einer
Art ,Zunft’ zusammengeschlossen ... Vor diesem sozialen Gefiige der
Dorfgemeinschaften ist die Entstehung der pachomianischen Kloster zu
betrachten. Mit anderen Worten: Pachom beabsichtigte nichts anderes zu
griinden als ein ,christliches Dorf*, an dessen duferer Gestaltung fiir seine
Zeitgenossen nichts Auffilliges war. Der einzige Unterschied zu einem
»normalen* Dorf bestand darin, da die pachomianischen Siedlungen
ausschlieBlich von Moénchen bewohnt waren, deren gemeinsames geistli-
ches Anliegen natiirlich dann auch die Art des Lebens innerhalb der Ge-
meinschaft priagte. Weit entfernt davon, besondere ,,asketische“ Bedeu-
tung zu haben, hinderte die Mauer keineswegs am Verkehr mit der
»Welt“, sondern war eine Selbstverstandlichkeit dgyptischer Siedlungs-
weise. Es muf3 sogar gesagt werden, daB3 die dgyptische Thebais eine kul-
turell hochst aktive Region war, und Pachom alle seine Griindungen au-
Ber der ersten immer in der Ndhe bedeutender Stddte anlegte*'. Auf die-
sem Hintergrund erhalten H. Bachts Hinweise darauf, daB ,,gemeinsames
Leben“ bei Pachom ,,gewohnliches Leben*“4? bedeute, erst ihr charakteri-
stisches Profil.

Dazu kommt ein Weiteres. Nicht in jedem Fall war der Riickzug von
Minnern und Frauen in die Wiiste primér durch ein tieferes Verlangen
nach Gemeinschaft mit Gott motiviert. Viele wurden schlicht und einfach
durch gravierende wirtschaftliche Not, durch Verarmung, erdriickende
Steuerlasten und die Gefahr, gegen einen Hungerlohn zu staatlicher
Zwangsarbeit eingezogen zu werden, zur Flucht aus dem Kulturland ge-
trieben*. Die ,,Biirde der Welt“ abzuwerfen, das hatte fiir sie einen ganz
realen, vorldufig noch keineswegs ,,geistlichen® Sinn. Solche Menschen
zu sammeln und ihnen ein sinnvolles, von der Liebe Gottes her motivier-
tes und in der Bruder- und Nichstenliebe fruchtbares Leben zu ermégli-
chen, das war die Aufgabe, vor die sich Pachom gestellt sah. Als Vorbild
dazu diente ihm die Jerusalemer Urgemeinde.

41 Siehe Heinrich Bacht, Neue Erkenntnisse iiber den Ursprung des stlichen Ménchtums.

In: Albert Rauch/Paul Imhof (Hg.), Basilius — Heiliger der Einen Kirche. Regensburger
Okumenisches Symposwn 1979 (Koinonia 1), Miinchen: Kaffke 1981, 137-142, hier: 137f,

unter Berufung auf eine unveréffentlichte Arbeit von E. Brammertz. Auch in Vermdchinis
des Ursprungs II (s. Anm. 34) 14-18 stelit Bacht diese Zusammenhinge dar, was wohl zu
der oben Anm. 37 festgesteliten Milderung seiner Ansichten iiber die pachomianische
Mauer beigetragen haben diirfte.

42 Bacht, Antonius und Pachomius (s. Anm. 37) 97-99; ders., Vermdchtnis des Ursprungs 11
(s. Anm. 37) 41-42.

4 Bacht, Neue Erkenntnisse (s. Anm. 41) 138-140; Biichler, Die Armut der Armen (s. Anm.
36) 133-138.



Mbnchsviter Agyptens 265

3.3 Die Liebe als das unterscheidend Pachomianische der ,,koinonia«

Ein Kapitel aus dem , Liber” des Horsiesi (f nach 387), seines zweiten
Nachfolgers in der Gesamtleitung der Kldster, kann uns das verdeutli-
chen:

,LaBt uns daher, liebe Briider, auf Gleichheit bedacht sein, der Kleinste
wie der GroBte, der Reiche wie der Arme, und lafit uns vollkommen sein in
der Eintracht und in der Demut. ... Es darf doch nicht vorkommen, daB ei-
ner auf iippiges Wohlergehen bedacht ist und dabei zusicht, wie sein Bru-
der in Armut und Bedringnis lebt. ... Wir kennen die Weisung unseres Hei-
landes an die Apostel: ein neues Gebot gebe ich euch, daB ihr einander
liebt, wie ich euch geliebt habe; daran soll man erkennen, daB ihr meine
Jiinger seid. DemgemiB miissen wir einander lieben und dadurch erweisen,
daB wir wirklich Diener des Herrn Jesus Christus und S6hne des Pacho-
mius und Jinger der Zénobien sind*“#4.

Zunichst meint man, daBl der Appell an die Gleichheit der Briider inner-
ster Kern dieser Ermahnung ist — und in diesem Sinne zitiert auch Bacht
diesen Text*. Aber die StoBrichtung liegt in Wirklichkeit wo anders: es
ist die Liebe, an der man die ,,Sohne Pachoms“ erkennt. Das wurde auch
schon in dem Bericht iiber das Scheitern des ersten Versuches deutlich,
ein gemeinsames Leben zu beginnen. Die Liebe als Quelle und Triebkraft
briiderlichen Teilens, das schien offensichtlich fiir Pachom das anspruchs-
vollere Ideal zu sein®.

3.4 Der Armutsstreit in den pachomianischen Kldstern und die ,,Armut
an sich“ ‘

Es ist bezeichnend, daB fiinf Jahre nach dem Tode Pachoms ein heftiger
Streit unter den Klostern ausbrach, der etwas mit dem Reichtum der ein-
zelnen Konvente und deren Umgang damit zu tun hatte. Der oben zitierte
Abschnitt aus dem Liber Orsiesii zeigt das: es gibt auf einmal Unter-
schiede zwischen den Briidern, die etwas mit ,,iippigem Wohlergehen® zu
tun haben. Die Vita berichtet: Abt Apollonios von Tmuschons wollte sein
Kloster aus dem Wirtschaftsverband der Pachomianer 16sen und selb-
stindig machen. Horsiesi, zu der Zeit verantwortlich fiir Klosterverband,
konnte der Revolte nicht Herr werden und rief Theodoros (f 368) zu

44 Liber Orsiesii = LibOrs 23, Boon (s. Anm. 34) 124,24-125,11; deutsch bei Bacht, Ver-
mdchinis des Urspungs I (s. Anm. 1) 119-121.

45 Bacht, Die , Biirde der Welt« (s. Anm. 1) 312.

46 Christoph Joest, Benedikt von Nursia und der Stellenwert gegenseitiger briiderlicher Liebe
bei Pachom (¥ 346), Horsiesi (T nach 387) und Basilieos d. Grofien (1 379), EuA 68 (1992)
312-326; ders., Proverbia 6,3 und die Bruderliebe bei den Pachomianern, VigChr 47 (1993)
(erscheint Anfang nichsien Jahres).



Christoph Joest 266

Hilfe*", einen begabten Organisator und tieffithlenden Ménch, der schon
unter Pachom die Stellvertretung in der Gesamtleitung inne hatte. Dieser
versuchte den Streit zu schlichten, was ihm auch vordergriindig gelang,
doch scheint er selbst am Ende seines Lebens von dem durchschlagenden
Erfolg seines Wirkens nicht {iberzeugt gewesen zu sein. Der Reichtum der
Kloster machte ihm grofie Sorgen. Er hitte ihn am liebsten weitgehend
verringert aus Furcht, ,,dal die File vieler vom rechten Weg abgekom-
men seien aufgrund materieller Anliegen und der eitlen Sorgen dieser
Welt“, doch es gelang ihm nicht. Horsiesi, den er deswegen um Rat
fragte, konnte nur dazu antworten: ,,Es ist der Herr, der die koinonia ge-
segnet und ausgeweitet hat. Er hat auch die Macht, sie wieder zu be-
schrianken“+8,

Bernward Biichler hat diesen Armutsstreit eingehend untersucht und
sich die Frage gestellt, warum er nicht schon zu Lebzeiten Pachoms aus-
gebrochen ist. Seine Antwort beruht auf einer bestechenden These, die al-
ler Beachtung wert ist**: Pachom dachte gemeinschaftsbezogen, wihrend
fiir Theodoros die asketische Leistung als solche im Vordergrund stand.

So spricht Theodoros haufig davon, daB fiir Miihsal, Anstrengung und
Entbehrung auf Erden im Himmel der Ausgleich warte; damit versucht
er, seine Mitbriider fiir die Armut zu motivieren, sie also um des himmli-
schen Lohnes willen zur freiwilligen Preisgabe irdischer Giiter zu bewe-
gen. Ganz stark steht hier im Vordergrund der Gedanke, daB Askese als
solche bereits in sich selbst einen Wert darstelle?. Bei Pachom sind die
eschatologischen Beziige ganz anderer Art: um des Gerichtes Gottes wil-
len sind die Briider gehalten, in gegenseitiger Liebe zu leben, weil das der
Kern ihrer Berufung ist. In der Tat hat Pachom dabei die durchaus irdi-
schen, menschlichen Beziehungen der Briider im Auge. So warnt er etwa
in seiner , Katechese fiir einen rachsiichtigen Monch*:

47 Der Bericht findet sich in dem sahidischen Fragment S6, in: S. Pachomii vita sahidice
scripta, ed. Louis Théophile Lefort [CSCO 99}, Lowen: Durbecq 1933, 268-269; Lefort,
Vies Coptes (s. Anm. 31) 324,8-325,2; Veilleux, Pachomian Koinonia I. The Life of Saint
Pachomius and His Disciples (Cistercian Studies Series 45), Kalamazoo, Michigan: Cister-
cian Publ. 21985, 195f.

* Bo 197, CSCO 107, 123,21 - 124,11; Lefort, Vies Coptes (s. Anm. 31) 216,30 -217,21;
Veilleux, Pachomian Koinonia I (s. Anm. 47) 244f.

4 Ungliicklicherweise wird aber seine Arbeit durch erhebliche Mingel beeintrichtigt: Vor
allem ist sein Umgang mit den Belegstellen mehr als unbefriedigend. Erstens sind manche
Angaben fehlerhaft. - Zweitens wird hiufig ungenau zitiert: So beruht der oben Anm. 55
zitierte Irrtum iiber die vermeintliche Priexistenz der Koinonia einfach darauf, daB} Biich-
ler nicht noch eine Zeile weiter gelesen, sondern das Zitat mitten im Satz abgebrochen hat.
— Drittens werden dem jeweiligen Zitat unmittelbar vorausgehende oder folgende Sitze
weggelassen, wenn sie Biichlers These zu widersprechen scheinen oder ihn zwingen wiir-
den, sie differenzierter zu begriinden.

50'S. Biichler, Die Armut der Armen (s. Anm. 36) 4143, 48, 106-109.



Mbnchsviter Agyptens 267

,,O welche groBe Schande! In der Welt wandeltest du, verehrt wie einer der
Auserwihlten, und wenn du im Tal Josaphat anlangst, dem Ort des Ge-
richts, wirst du nackt gefunden werden!*!

Der Bruder wird hier vor der Uberheblichkeit gewarnt, vor dem Suchen
nach falscher Ehre und leerem Ruhm; das hat eine deutliche Beziehung
zum Verhiltnis der Briider untereinander. Aber die Warnung wird ausge-
sprochen angesichts des endzeitlichen Gerichtes Gottes.

An einer anderen Stelle spricht Pachom sogar ganz direkt von Reich-
tum und Armut:

.. Wegen der Liebe zum Geld werden wir angegriffen. Wenn du Reichtiimer
anhiufen willst — sie sind der Bissen am Angelhaken - durch Habsucht,
durch Handel, durch Gewali, durch Schliche oder durch iibermifiige
Handarbeit, die dir keine Zeit mehr fiir den Dienst Gottes 148t, (oder) kurz
durch jedes andere Mittel, wenn du Gold und Silber anhiufen wolltest,
dann erinnere dich an das, was das Evangelium sagt: ,Du Narr! Wihrend
der Nacht wird man deine Seele wegnehmen. Wer wird bekommen, was du
angehduft hast? (Lk 12,20) Und wiederum: ,Er sammelt, ohne zu wissen,
wer es bekommt.* (Ps 39,6)“*2

Auch hier wird eine eschatologische Begriindung der Armut gegeben,
doch auf ganz andere Weise als bei Theodoros. Nicht darum geht es Pa-
chom, daB firr Entbehrungen auf Erden der himmlische Ausgleich winkt;
vielmehr hat die Perikope aus Lk 12, die Pachom zitiert, einen deutlich
gemeinschaftsbezogenen Hintergrund: eine Erbstreitigkeit zwischen Brii-
dern namlich veranlaB3t Jesus, das Gleichnis vom reichen Kornbauern zu
erzihlen.

Das wird auch in Pachoms Antwort auf die Frage des Theodoros deut-
lich, warum die Monche der Koinonia nicht alle sechs Tage der Karwo-
che fasteten, sondern nur zwei. Neben dem Hinweis auf den (damaligen)
Brauch der Kirche begriindet Pachom diese Praxis u.a. damit, daf} die
Briider sonst nicht in der Lage wiren, ihre Handarbeit zu verrichten, ,,die
uns erlaubt, unsere Hinde den Armen hinzuhalten“?. ,,Die Solidaritét -
mit den Bediirftigen - ist fiir Pachomius also die Begriindung und auch
die Grenze asketischen Lebens*“s¢, wihrend Theodoros nach grolerer as-
ketischer Leistung verlangt.

st Pachom Kat 1,33, CSCO 160, 13,29-32; Veilleux, Pachomian Koinonia III. Instructions,
Letters, and Other Writings of Saint Pachomius and His Disciples (Cistercian Studies Se-
ries 47), Kalamazoo, Michigan: Cistercian Publ. 1982, 28.

52 Pachom Kat 1,52, CSCO 160, 22,4-13; Veilleux, Pachomian Koinonia I1I (s. Anm. 51)
37.

3 Bo 35, CSCO 107, 26,5-13; Lefort, Vies coptes (s. Anm. 31) 105,31-106,8; Veilleux, Pa-
chomian Koinonia I (s. Anm. 47) 59f.

54 Biichler, Die Armut der Armen (s. Anm. 36) 67.



Christoph Joest 268

Ferner finden sich in Theodoros’ Katechese Nr. 3 viele Stellen, wo er
mit bewegenden Worten die Bruderliebe beschreibt. Dies muf} zuers fest-
gestellt werden, um dann aber auch zugleich zu bemerken, da Theodo-
ros die Bruderliebe nicht als Ansatzpunkt in der Armutsfrage in Anschlag
gebrachthat. Gerade weil er um die Berufung der Klster zu dieser gegen-
seitigen Liebe wubBte, ist dieser Mangel umso bedeutsamer und beredter!

In der Tat lassen sich in den Katechesen Pachoms und Theodoros’ Pas-
sagen finden, die in Gegeniiberstellung diesen Unterschied der Mentali-
tat offenbaren. Allerdings stoBen wir hier auf ein textkritisches Problem,
weil ein Teil der 1. Katechese Pachoms einer Predigt des Athanasios ent-
stammt. Louis Théophile Lefort ist der Meinung, daB Pachom selbst das
Stiick des Athanasios in seine Katechese einbezogen hat’s; es ist nach
meiner Beobachtung mit dem vorhergehenden Abschnitt der Katechese
durch den Hinweis auf die Bruderliebe, mit dem nachfolgenden durch
den Ausblick auf das Gericht Gottes verzahnt und hat einige kleinere Ver-
dnderungen erfahren, die es dem Rest der Katechese inhaltlich gut anpas-
sen. Zudem gibt der Einschub in wesentlichen Teilen die Grundansichten
Pachoms wieder, die er auch sonst zum Ausdruck bringt. Daher halte ich
es fiir moglich, diesen Text mindestens in dem zuletzt genannten Sinne
fiir den Vergleich heranzuziehen. Die beiden Abschnitte lauten wie folgt:

Pachom, Katechese 1,38

Elender Mensch, iiber wieviele Dinge
wirst du Rechenschaft ablegen muiis-
sen? Uber viele Unreinheiten, die ein
Brand fiir die Seele sind, Augenlust,
schlechte Gedanken ... Entgleisungen
der Rede, ... Torheit, schiechte Scherze,
Verleumdung, Eifersucht, HaB, Spott,
Beleidungen gegen das Bild Gottes (=
der Mensch), Verurteilungen, Begehr-
lichkeiten des Bauches ... Leidenschaf-
ten, Gottesldsterung, bése Gedanken
gegen das Bild Gottes ... All das wird
von dir eingefordert werden, weil du
Mifsverstindnisse mit deinem Bruder
hattest und sie nicht, wie du gesollt hiit-
test, in der Liebe Gottes geldst hast.
Hast du nie gehort, dafi gesagt ist:
»Liebe bedeckt eine Menge von Siin-
den®, und:, So wird sich euer Vater im

Theodoros, Katechese 3,42

Aber durch diesen Mann hat ihn der
Herr berufen, und der Erléser iiber-
zeugte ihn davon, alles, was diese Welt
begehrt, zu verachten und ihm zu fol-
gen in Gestalt der Demut und der
Liebe zu ihm, die er in uns sieht. Das
ist der Grund, warum wir unser Leben
fiir einander hingeben und (warum wir
auch) die anderen Friichte des Heiligen
Geistes <hervorbringen), die er in uns
zum Dasein gebracht hat durch die As-
kese in allen Dingen, die Begehrlichkeit
des Fleisches eingeschlossen. Nachdem
wir uns also auf all diese Begehrlichkei-
ten eingelassen haben, unterscheiden
wir uns in der Nachlissigkeit unserer
Haltung und in der Rede voller Barm-
herzigkeit und vollkommener Liebe, und
das erzeugt Gleichgiiltigkeit und Ver-

5 Lefort, S. Athanase écrivain copte, Muséon 46 (1933) 1-33. Lefort kommt das Verdienst
zu, die Abhingigkeit der beiden Stiicke entdeckt und nachgewiesen zu haben. Er geht da-
bei von der Echtheit der Pachom zugeschriebenen Katechesen aus.



Maénchsvditer Agyptens 269

Himmel euch gegenber verhalten, derben in denen, die der Herr durch
wenn ihr nicht einander von Herzen uns auferbaut hat.’’
vergebt“6?

Die Hervorhebungen zeigen es deutlich: im Vergleich zu dem Pachom zu-
geschriebenen Text sind bei Theodoros Ursache und Wirkung vertauscht.
Ursache fir die Laster, die Pach. Kat. 1 aufzihlt, ist der Mangel an Liebe.
Anders herum lieBe sich sagen: die Liebe ist das Fundament des briiderli-
chen Lebens; wird sie verlassen, stellen sich all die Laster ein, die im fol-
genden angefiihrt werden. Bei Theodoros dagegen ist es umgekehrt: Ur-
sache dafiir, daB einer das Leben fiir den andern hingibt, also fiir die
Liebe, und fiir ,,die anderen Friichte des Heiligen Geistes* ist die Askese.
Weil die Briider sich in die Laster verstrickt haben, darum fehlt bei ihnen
die Liebe. Der Sinn der Armut bei Theodoros ist in sich selbst gegeben, er
liegt in der Askese als solcher. In Pach. Kat. | dagegen ist sie der Liebe
untergeordnet und hat dienende Funktion. Darin gibt der Text das
Grundanliegen Pachoms m. E. treffend wieder: bei Pachom ist die Armut
Ausdruck und Folge der Liebe. Bei Theodoros ist die Liebe Ausdruck
und Folge der Armut.

Damit ist die Grundthese Biichlers bestitigt. Pachoms Ansatz in der Ar-
mutsfrage ist ein ganz anderer als der Theodoros’. Dem groflen Griinder
der koinonia ging es um die Solidaritit mit den Armen und um ihretwillen
dann auch ums Teilen, um die Armut. Mit eigenen Worten gesagt: so-
lange dies die Blickrichtung ist, muB aus dem Reichtum der Kloster kein
Problem erwachsen. Armut als dienendes Element in einer Spiritualitét
des Teilens steht nicht dazu im Widerspruch, daB ein Kloster iiber viel
Einkiinfte verfiigt, denn diese konnen ja dann dem Ziel dienen: eben ab-
zugeben, zu teilen, die Notleidenden zu unterstiitzen.

Problematisch wurde es in dem Augenblick, als man die personliche Ar-
mut als Wert an sich betrachtete, und diese Haltung 148t sich bei Theodo-
ros entdecken. Setzt man aber so an, wird der Reichtum' der Kl&ster zum
Problem, weil man den Widerspruch empfindet: die in sich selbst ideali-
sierte Armut scheint verletzt zu werden. Andererseits gibt der Asket ge-
rade die Sorge darum, was mit Gitern und Besitztiimern geschehen soll,
auf, er will sie ja verlassen. Darum ist fiir ihn das Problem an der Klo-
sterpforte gelost und erledigt. Sich jetzt auch weiterhin darum zu kiim-
mern, wie solcher Besitz zu verwalten wire, widerspricht seinen Intentio-
nen. Und damit wird der Reichtum auf einmal zum Problem. In den pa-

56 CSCO 160, 16,23-17,3; Veilleux, Pachomian Koinonia 111 (s. Anm. 51) 31. Ubersetzung
und Hervorhebung von mir.

57 CSCO 160, 60,3-15; Veilleux, Pachomian Koinonia 111 (s. Anm. 51) 117. Ubersetzung und
Hervorhebung von mir.



Christoph Joest 270

chomianischen Kldstern scheint sich allgemein eine Mentalititsverschie-
bung in Richtung , Askese an sich“ vollzogen zu haben. Darum hiufen
sich auf einmal die Besitztiimer, darum auch sieht Abt Apollonius nicht
mehr ein, warum er den gemeinsamen Verband iiber seine Klosterwirt-
schaft verfiigen lassen soll. Theodoros leidet darunter, daB die Kléster
Besitz haben, und er mochte ihn am liebsten drastisch verringern. Aber
auch er geht die Frage, grundsitzlich anders als Pachom, vom Wert der
Armut an sich herkommend an, und gerade darum ist er nicht in der
Lage, den Armutsstreit der Pachomianer letztgiiltig zu 16sen. So sehr auch
er von der Liebe als der Berufung der koinonia spricht, hat er von seinem
Ansatz her nicht in die Moglichkeit, die Gemeinschaft auf das Funda-
ment zuriickzufithren, das Pachom gelegt hatte.

3.5 Ergebnis fiir das frithe Koinobitentum

Bei der Erorterung des pachomianischen Armutsstreites begegneten uns
dieselben Grundhaltungen in der Begriindung der Armut wie bei den
Anachoreten. Auf der einen Seite der ausgesprochene Gemeinschaftsbe-
zug, auf der anderen Seite die asketische Forderung als Wert in sich
selbst. In diesem Falle handelt es sich beide Male, sowohl bei Pachom als
auch bei Theodoros, um gebiirtige Agypterss. Auffillig ist freilich, daB
Theodoros einen griechischen Namen trug, was vielleicht als Hinweis auf
die Bildung seiner ,,vornehmen* Familie®® gelten kann, und ferner, daB
von ihm ausdriicklich erzihlt wird, er habe die Schule besucht und habe
in der Weisheit gro3e Fortschritte gemacht®®. DaB wir darunter hellenisti-
sche Bildung zu verstehen haben, 148t sich wohl mit einiger Wahrschein-
lichkeit vermuten. Tatsache ist auf jeden Fall, daB Theodoros schon als
Jugendlicher ein asketisches Ideal verwirklichte, das mit der oben als
griechischem Denken zugehorigen Askese-Auffassung iibereinstimmte!.
Tatsache ist ferner, dal dies im Zusammenhang mit seinem Schulbesuch
und seinen Fortschritten in der Weisheit berichtet wird, librigens mit ganz
offensichtlicher Bewunderung seitens des Autors, der hierin wohl bereits

8 Theodoros scheint einer vornehmen Familie Oberigyptens zu entstammen; die Viten
siedeln ihn in Esne sidlich von Tabennesi an, s. Bo 29-30, CSCO 107, 20,25 - 23,9; Le-
fort, Vies coptes (s. Anm. 31) 100, 1 - 102,23; Veilleux, Pachomian Koinonia I (s. Anm. 55)
52-55.

5% Fiir die Bedeutung von ,,groB“ im Sinne von ,,bedeutend* s. Biichler, Die Armut der Ar-
men (s. Anm. 41) 52 Anm. 102.

¢ Bo 31, CSCO 107, 23,10-13; Lefort, Vies coptes (s. Anm. 38) 102,24-28; Veilleux, Pacho-
mian Koinonia I (s. Anm. 55) 55f.

¢ Bo 31, CSCO 107, 23,13-24; Lefort, Vies coptes (s. Anm. 38) 102,28 - 103,23; Veilleux,
Pachomian Koinonia I (s. Anm. 55) 56f.



Monchsviter Agyptens 271

cinen Beweis fiir Theodoros Heiligkeit von Kindheit an erblickte - ein
Beleg fiir die oben erwihnte Mentalititsverschiebung unter den Pacho-
mianern. Fiir eben dieses Ideal setzte sich Theodoros spiter als Stellver-
treter des Horsiesi unter seinen Mitbriidern ein.

Auf der anderen Seite ist das Faktum bezeichnend, daB Pachom, der
verhiltnismiBig ungebildete Monch genuin dgyptischer Herkunft, der
erst spit griechisch lernte, ein Armutsideal vertrat, das auf Bruderliebe
und gegenseitiger Hingabe, auf Solidaritét und Gemeinschaftssinn be-
ruhte. Der Sinnder Armut lag fiir Pachom nicht in der Enthaltsamkeit als
solcher, sondern in der Mdoglichkeit, konkret Liebe zu leben und die
Barmherzigkeit Gottes, die er einst am eigenen Leibe erfahren hatte, an
alle Menschen weiterzugeben, so wie er es damals gelobt hatte. Thm war
es darum zu tun, briiderlich zu teilen und nichts fiir sich selbst zuriickzu-
behalten. Hatte das Kloster UberfluB, so teilte es davon nach auflen an
die Armen und Notleidenden aus. Die sozial-karitative Komponente der
Besitzlosigkeit tritt bei ihm wieder hervor, sogar deutlicher noch als bei
den dgyptischen Anachoreten. Er war ja auch kein ,,reicher Jiingling* ge-
wesen, als ihn der Ruf Gottes getroffen hatte, sondern ein heidnischer ar-
mer Bauer, der durch die dienende Liebe der Christen erst zu Christus
hinfand. Diese dienende Liebe war fortan sein Lebensinhalt. Der gegen-
seitige Dienst als Ausdruck der Liebe und der Hingabe an Gott war sein
und seiner koinonia eigentliches Ziel. Darin bestand die Berufung seiner
Griindung, hier schlug ihr Herz. Um dieser Liebe willen sollten die Brii-
der arm werden.

Vergleicht man abschlieBend Theodoros und Pachom, so wird man
noch einmal an die Altviiter Arsenios und Moses erinnert: der eine allein
mit dem Heiligen Geist in einhelliger Ruhe, der andere in der Gesell-
schaft der Engel, gespeist mit Honig aus der Wabe.





