
Vom Sinn der Armut bei den Mönchsvätern 
Ägyptens 
Über den Einfluß des kulturellen Hintergrunds auf das Konzept 
der Askese* 

Christoph Joest, Gnadenthal 

EINLEITUNG 

Über die Gestalt der Armut im frühen Mönchtum ist schon viel und We- 
sentliches geschrieben worden1. Die grundlegende Erkenntnis über die 
charakteristischen Unterschiede in der Form der praktisch gelebten Ar- 
mut bei den Anachoreten einerseits und den Koinobiten andererseits soll 
hier nicht noch einmal aufs Neue begründet werden. Statt dessen geht es 
auf den folgenden Seiten um den Sinn der Armut, also um Motivation und 
Ausrichtung bei der Gestaltung des Mönchslebens unter dem Aspekt der 
Armut. Fragt man so, dann zeigen sich meines Erachtens ganz charakteri- 
stische Unterschiede sowohl bei den Anachoreten untereinander als auch 
unter den ersten Vätern des Koinobions. Wenn ich mich nicht täusche, 
können diese Divergenzen mit dem jeweiligen kulturellen Hintergrund 
der Mönche in Verbindung gebracht werden, wodurch sie erst richtig an 
Kontur gewinnen. Aus Raumgründen beschränke ich mich dabei auf das 
Mönchtum Ägyptens; dort fanden sich ohnehin auf relativ engem Raum 
Väter unterschiedlicher Herkunft und Prägung zusammen (was freilich 
auch von Palästina gelten würde). 

Worin besteht das Profil der Unterschiede? Im Evangelium selbst und 
überhaupt im Neuen Testament finden wir verschiedentlich die Auffor- 

* Dieser Aufsatz ist die überarbeitete Fassung eines Referates, das ich im Sommer-Seme- 
ster 1992 an der Philosophisch-Theologischen Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt/ 
Main für das Hauptseminar bei P. Günter Switek SJ zum Thema •Evangelische Armut in 
Geschichte und Gegenwart" gehalten habe. 
1 Stellvertretend für zahlreiche weitere Veröffentlichungen seien genannt: Heinrich Bacht, 
Die •Bürde der Welt". Erwägungen zum frühmonastischen Armutsideal, in: Strukturen 
christlicher Existenz. Beiträge zur Erneuerung des geistlichen Lebens (FS F. Wulf), hg. v. H. 
Schlier, E. v. Severus, J. Sudbrack, A. Pereira. Würzburg 1968, 301-316 u. 389-393; leicht 
bearbeitet wieder abgedruckt unter dem Titel: Das Armutsverständnis des Pachomius und 
seiner Jünger. 7«:ders., Das Vermächtnis des Ursprungs. Studien zum frühen Mönchtum I, 
Würzburg: Echter 21984, 225-243; Michael von Dmitrewski, Die christliche freiwillige Ar- 
mut vom Ursprung der Kirche bis zum 12. Jahrhundert, Berlin - Leipzig: Rothschild 1913; 
Basilius Steidle, Die Armut in der frühen Kirche und im alten Mönchtum, EuA 41 (1965) 
460^*81. 



Christoph Joest 250 

derung, allen Besitz um des Gottesreiches willen zu verlassen, verbunden 
mit Warnungen vor dem Reichtum und seinen Gefahren. Auf der einen 
Seite nun traf diese Botschaft der jungen Kirche in der hellenistischen 
Welt auf eine Kultur mit asketischen Neigungen. - Auf der anderen Seite 
stieß dieselbe biblische Verkündigung auf Menschen orientalischer Kul- 
tur mit ihrem ausgesprochenen Gemeinschaftssinn; dort wurden andere 
Aspekte derselben Botschaft wahrgenommen, und sie wurde mit anderen 
Akzentsetzungen im Leben verwirklicht. 

Ein sicherlich nicht ohne Humor weitererzähltes Apophthegma über 
die Väter Arsenios und Moses soll diesen Unterschied gleich zu Anfang il- 
lustrieren: Arsenios war Römer und ehemaliger kaiserlicher Beamter, 
Moses dagegen Äthiopier und früherer Räuber. 

Eines Tages nun kommt ein Bruder in die Sketis zu Besuch und bittet die 
Väter, Abbas Arsenios sehen zu dürfen. •Sie gaben ihm nun einen Bruder 
mit, der ihn hinführen sollte, denn sein Kellion lag weit entfernt. Sie klopf- 
ten an die Tür, traten ein, begrüßten den Greis, setzten sich nieder und ver- 
harrten im Schweigen. Da sprach jener Bruder von der Kirche: ,Ich gehe 
fort, betet für mich!' Der fremde Bruder fand nicht den Mut, mit dem Greis 
zu reden, und so sagte er zu dem Bruder: ,Auch ich gehe mit dir.' Beide gin- 
gen zugleich hinaus. Er bat nun: ,Führe mich auch zum Altvater Moses, 
dem ehemaligen Räuber.' Sie kamen zu ihm, und er nahm sie mit Freuden 
auf. Nachdem er ihnen alle Gastfreundschaft erwiesen hatte, entließ er sie. 
Der führende Bruder sagte zum fremden: ,Siehe, ich habe dich nun zu ei- 
nem Fremden (!) gebracht und zu einem Ägypter. Welcher von den beiden 
hat dir besser gefallen?' Der antwortete: ,Bis jetzt hat mir der Ägypter bes- 
ser gefallen.' Als einer der Väter das hörte, flehte er zu Gott: ,Herr, deute 
mir diese Sache: Der eine flieht (die Menschen) um deines Namens willen, 
der andere umarmt (sie) wegen deines Namens.' Und siehe, es wurden ihm 
zwei große Schiffe auf dem Strom gezeigt. Er erblickte Altvater Arsenios, 
der mit dem Geiste Gottes in einhelliger Ruhe fuhr. Im anderen Schiff aber 
fuhren Altvater Moses und die Engel des Herrn, und sie labten ihn mit Ho- 
nig aus der Wabe"2. 

In diesem Bericht wird nicht gewertet. Die Vision von den Schiffen zeigt, 
daß beide Altväter einen geistlichen Weg gehen und mit Gott leben. Aber 
selbst in der himmlischen Welt trägt ihre Askese unterschiedliche Frucht: 
der eine ist allein mit dem heiligen Geist in einhelliger Ruhe. Schweigen 
genügt. Die Seele und Gott - das ist sein Lebensthema. Der andere hat 
selbst in der himmlischen Welt noch Gesellschaft und genießt die Gast- 
freundschaft der Engel. Der eine ist Gräco-Römer, der andere Orientale. 

Wir werden im folgenden immer wieder auf beide Motivationsstränge 

2 Arsenios 38, bei Cotelier, PG 65, 104 B-105 B, deutsch bei Bonifaz Miller (Hg.), Weisung 
der Väter. Apophthegmata Patrum, auch Gerontikon oder Alphabeticum genannt (Sophia 
6), Trier: Paulinus 21980, Apo 76. 



Mönchsväter Ägyptens 251 

stoßen, die sich einerseits in unterschiedlichen Konzeptionen monasti- 
scher Armut niedergeschlagen, andererseits aber auch in ein und dersel- 
ben Lebensform miteinander verbunden haben. Dabei ist allerdings auch 
die Plausibilitätsstruktur der Berichterstatter zu berücksichtigen, d. h. ihr 
eigenes Verständnis vom Sinn der Armut, das sie u. U. in ihre Aufzeich- 
nungen über die Mönchsväter erst hineintrugen3. 

TEIL I: DIE ANACHORETEN DER ÄGYPTISCHEN WÜSTE 

1. Antonios der Große (251-356) und die Wüstenväter ägyptischer Her- 
kunft 

Lebensentwürfe sind ohne den biographischen Hintergrund der Beteilig- 
ten selten recht zu verstehen. Daher wenden wir uns zunächst Antonios 
zu, den die Nachwelt (und auch die Mitwelt zu seinen Lebzeiten schon) 
den Großen, den •Vater der Mönche" und den •Stern der Wüste" ge- 
nannt hat. Er war nicht der erste Mönch, aber anscheinend einer der er- 
sten, die in die Wüste zogen, und so wurde er eine der ganz großen, prä- 
genden Gestalten des Mönchtums. 

/./ Die Lebenswende des Antonios 

Er selbst stammte aus einem vermögenden christlichen Elternhaus. Bei- 
des ist für den Fortgang der Ereignisse wichtig und verdient festgehalten 
zu werden: Antonios besaß Reichtum, und er war Christ. Auch daß er 
Ägypter war und keine (hellenistische) Bildung genossen hatte - beides 
hebt Athanasios4 eigens hervor - ist m. E. von nicht zu verkennender Be- 
deutung. Von klein auf besuchte er mit seinen Eltern die Kirche. Als sie 
starben, hinterblieb er mit seiner jüngeren Schwester, für die er jetzt zu 
sorgen hatte, und verwaltete das ererbte Gut. Er war damals zwischen 18 
und 20 Jahren alt. 

3 Ein hervorragendes Beispiel dieser Art bildet die Antonios-Vita des Bischofs Athanasios 
von Alexandreia, s. Hermann Dörries, Die Vita Antonii als Geschichtsquelle. In: ders., 
Wort und Stunde I. Gesammelte Studien zur Kirchengeschichte des vierten Jahrhunderts, 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1966, 145-224. 
4 Athanasios, Vita et conversatio S.P.N. Antonii, PG 26, 835-978 (CPG 2101), hier: cap. 1, 
840 B-841 A. Im folgenden = VitAnt. Eine deutsche Ausgabe findet sich in der Bibliothek 
der Kirchenväter: Des heiligen Athanasius Leben des heiligen Antonius. Aus dem Griechi- 
schen übers, v. Hans Mertel. In: Des heiligen Athanasius ausgewählte Schriften, Bd. II 
(BKV 31), München: Kösel o. J., 677-777. 



Christoph Joest 252 

Ein halbes Jahr nach dem Tod seiner Eltern •ging er nach seiner Gewohn- 
heit zur Kirche; er hielt Einkehr in sich und überlegte, als er so auf und ab 
ging, wie die Apostel alles verließen und dem Heiland nachfolgten; wie die 
Gläubigen in der Apostelgeschichte ihren Besitz verkauften, den Erlös 
brachten und zu den Füßen der Apostel niederlegten, zur Verteilung an die, 
welche Not litten, und welch schöne Hoffnung ihnen im Himmel bereitet 
sei. In solchen Gedanken betrat er das Gotteshaus, und es fügte sich, daß 
gerade das Evangelium vorgelesen wurde, und er hörte, wie der Herr zum 
Reichen sprach:,Wenn du vollkommen werden willst, wohlan, verkaufe all 
deine Habe, gib den Erlös den Armen, komm und folge mir nach, und du 
wirst einen Schatz im Himmel haben'"5. 

Antonios war es, als hätte der Herr ganz allein mit ihm so gesprochen. 
Das Wort traf ihn im Innersten. Er war)& ein reicher Jüngling - er war der 
•Reiche Jüngling", zu dem der Herr im Evangelium sprach. Sein Ent- 
schluß war gefaßt. Er verkaufte das ganze Land (für damalige Verhält- 
nisse ein beträchtlicher Grundbesitz), gab den Erlös den Armen und be- 
hielt nur eine kleine Summe zurück, mit der er seine Schwester versorgen 
wollte. Aber als er kurze Zeit später in der Kirche das Wort der Bergpre- 
digt hörte: •Sorget euch nicht um das Morgen", schenkte er auch den 
Rest den Bedürftigen, gab seine Schwester in die Obhut einiger Jung- 
frauen (wohl Asketinnen innerhalb der Gemeinde seines Heimatortes) 
und siedelte sich in einer Hütte am Rande des Dorfes an, wie es damals 
für das aufkommende Mönchtum so üblich war6. 

Schon hier lassen sich wesentliche Merkmale der Askese im Leben des 
Antonios erkennen: er denkt über die Nachfolge der Apostel und die Gü- 
tergemeinschaft der Jerusalemer Urgemeinde nach, läßt sich also vom 
Evangelium selbst inspirieren. Dabei fällt die karitative Motivation des 
Besitzverzichtes auf: sowohl im Bericht der Apostelgeschichte als auch 
im Wort Jesu an den •Reichen Jüngling", das bei Antonios schließlich 
den Ausschlag bringt, geht es darum, das Geld an die Notleidenden und 
Armen zu verteilen. Er seinerseits setzt das auch sofort in die Tat um. 
Nachfolge Christi und Unterstützung Notleidender, diese beiden bibli- 
schen Motive lassen sich gleich zu Beginn der Lebensbeschreibung des 
Antonios herausheben7. 

Diese Intentionen begleiten von nun an den Lebensweg des Asketen. 

5 VitAnt 2, PG 26, 841 C; deutsch bei Mertel (s. Anm. 4) 690 f. 
6 VitAnt 3, PG 26, 844 A-B. 
7 Obwohl Athanasius in der Vita Antonii seinen Helden im griechischen Sinne zum asketi- 
schen Vorbild stilisiert, wie der Vergleich der Vita mit den dem Antonios zugeordneten 
Apophthegmen zeigt (s. Dörries, Die Vita Antonii [s. Anm. 3] 147-163), ist es nicht zwin- 
gend, die soeben herausgestellten Züge der Armutsmotivation bei Antonios auf dasselbe 
Konto zu buchen (s. Dörries ebd. 164f); mir scheint vielmehr, daß hier durchaus der echte 
Antonios durch die Bearbeitung seines Biographen hindurchschimmert. 



Mönchsväter Ägyptens 253 

In seiner Hütte am Rande des Ortes lebt er, der Sohn reicher Eltern, von 
der Arbeit seiner eigenen Hände, •da er gehört hatte: 'Wer nicht arbeitet, 
soll auch nicht essen'; einen Teil des Lohnes verbrauchte er für Brot, den 
anderen verwandte er für die Armen"8. Körperliche Arbeit, um den eige- 
nen Lebensunterhalt zu verdienen, kommt als Element der Lebens#e?ta/- 
tung hinzu. 

1.2 Die Anachoreten der ägyptischen Wüste 

Es braucht hier nicht der ganze Werdegang des Antonios nachgezeichnet 
zu werden. Es ist bekannt, daß er in die Wüste ging, ein Weg, auf dem ihm 
schließlich Asketen in großen Scharen gefolgt sind. Über ihre Stellung 
zum Besitz soll ein Apophthegma Auskunft geben, das exemplarischen 
Charakter hat und sich durch zahlreiche ähnliche Geschichten leicht er- 
gänzen ließe: 

Palladius von Hellenopolis berichtet, was er von der vornehmen Röme- 
rin Melanie d. Ä. selbst gehört hatte: einst besuchte sie in Ägypten den be- 
rühmten Altvater Pambo und überbrachte ihm eine Kassette mit 300 
Pfund Silbermünzen. Pambo, beschäftigt mit Flechten von Palmseilen, 
sah nicht einmal von seiner Arbeit auf. Er rief einen Mönch, der ihm als 
Ökonom diente, und sagte zu ihm: •Diese Frau hat das da für den Dienst 
Gottes gebracht. Nimm es und verteile es an die Altväter in den Kellien, 
in Libyen und auf den Inseln, denn die Klöster dort sind die ärmsten von 
allen..." 

Wieder geht es um die Unterstützung der Armen, in diesem Falle sol- 
cher Mönche, die ärmer waren als Pambo und seine Umgebung. 

1.3 Der Sinn der Armut bei den Wüstenvätern ägyptischer Herkunft 

Daß wir bis jetzt nur solche Väter behandelt haben, die ihrer Herkunft 
nach Ägypter waren, weisen ihre Namen wie Pambo oder Serapion (s.u.) 
aus; von Antonios berichtet es Athanasius ausdrücklich (wofür er freilich 
andere Gründe gehabt haben mag als die, die uns hier beschäftigen). 

Fragen wir nun nach dem Sinn der Armut bei den Vätern ägyptischer 
Herkunft, so stellen wir immer wieder fest: die Wüstenmönche wollten 
die Nachfolge Christi verwirklichen, und das bedeutete für sie die Preis- 
gabe ihres Besitzes. Triebfeder ist meist der biblische Bericht vom •Rei- 
chen Jüngling". Jesu Wort an diesen sitzt als Stachel im Gewissen der Vä- 
ter; dem Serapion z. B. ruft es immer (!) zu: Verkaufe, was du hast, und 

8 VitAnt 3, PG 26, 844 C-845 A. 



Christoph Joest 254 

gib es den Armen9. Damit hängt es zusammen, daß in der Verwirklichung 
der Armut ein gewisser Individualismus zu beobachten ist, denn der 
junge Mann in Mt 19 wurde von Jesus ja als ein einzelner angesprochen. 
Dennoch ist die soziale Komponente im Verhalten der ägyptischen Väter 
nicht zu übersehen: es ging bei ihrer Armut immer auch um die karitative 
Motivation. Das Geld oder der Erlös von Verkäufen unterschiedlichster 
Art kommt den Notleidenden zugute. Wir finden also das Motiv der 
Nachfolge Christi in Verbindung mit dem der Nächstenliebe, der Unter- 
stützung der Armen. Es geht um Gehorsam dem Evangelium gegenüber, 
und dieser Gehorsam hat einen gemeinschaftsbezogenen Aspekt: es wird 
dadurch eine konkrete Liebestat den bedürftigen Nächsten gegenüber er- 
möglicht. 

Was wir in diesem Zusammenhang jedoch nicht finden, ist Askese als 
ein Wert in sich selbst/Das asketische Motiv scheint zwar der Grundzug in 
der Vita Antonii des Athanasios zu sein, doch bei Antonios selbst und sei- 
nen Gesinnungsgenossen hat es offenbar nicht dieselbe, alles beherr- 
schende Rolle gespielt10. Basilius Steidle verkennt daher dieses Sinnziel 
der Armut bei den Ägyptern, wenn er meint: •Es zeigte sich schon im Le- 
ben des Antonius, daß der Einsiedler die Armut nicht buchstäblich ver- 
wirklichen konnte, sondern Eigentum benötigte, um seinen Unterhalt be- 
streiten, Gäste zu bewirten und die Armen unterstützen zu können"11. 
Denn genau darin bestand für Antonios der Sinn seiner Armut. Hinter 
diesem Urteil steht unausgesprochen bereits ein Verständnis von der Ar- 
mut an sich als einem asketischen Wert. Gerade das aber ist in dem bisher 
untersuchten Bereich so noch nicht zu finden. 

9 Verba Seniorum 111,70 (PL 73, 772 D-773 A); Miller (s. Anm. 2) Apo 950. 
10 Es ist darum ein wenig irreführend, wenn Heinrich Bacht als Grundmotiv monastischer 
Armut die •apotaxis", die •Weltflucht", die •Entsagung" nennt (Die •Bürde der Welt"[s. 
Anm. 1] 302, 3030- Wohl ist dieses Motiv auch wirksam, aber erst im Zusammenhang mit 
einer Reihe anderer Motivationen findet diese eine die richtige Einordnung. Von den neun 
Gründen, die Bacht ebd. 314-315 für die mönchische Armut nennt, gehören hierher beson- 
ders der vierte bis sechste: •Armut als Voraussetzung eines vom Gottvertrauen getragenen 
Lebens", •Sorge für den notleidenden Nächsten« und die Nachfolge Jesu Christi, und 
darin dann auch der erste: die Absage an die Welt. 
11 Steidle, DieArmut(s. Anm. 1) 465. Auch Dörries, Die Vita Antonii (s. Anm. 5) meint, un- 
ter Berufung auf das Apophthegma Poimen 22 Athanasios' Bericht über das kleine Gärt- 
chen des Antonios abweisen zu müssen, weil •das in der Wüste geltende Gesetz ... die 
Landbestellung nicht als epyov uovaxoO anerkennt" (ebd. 148). Mir scheint aber, daß man 
beides nicht vergleichen kann; die Arbeit des Antonios in seinem Garten, den er pflegte, 
um Gästen etwas vorsetzen zu können (VitAnt 53, PG 26, 920 A), dürfte kaum •Feldar- 
beit" im Sinne des erwähnten Apophthegmas gewesen sein. 



Mönchsväter Ägyptens 255 

2. Evagrios Pontikos (345-399) oder: der griechische Geist in der Wüste 

2.1 Evagrios' Weg in die ägyptische Wüste 

Auch für Evagrios sind die biographischen Details nicht ohne Interesse. 
Gebürtig aus Ibora in Pontus wurde er von Basileios d. Gr. zum Lektor 
geweiht. Unter Gregor von Nazianz stieg er zum Diakon auf, wirkte seit 
381 in Konstantinopel und zeichnete sich durch seine scharfsinnigen Dis- 
kussionen mit den Häretikern aus. Eine Liebesaffäre mit einer hochge- 
stellten Frau, in die er sich beinahe verstrickt hätte, zwang ihn zur Flucht 
aus der Hauptstadt. In Jerusalem auf dem Ölberg fand er Zuflucht bei der 
im Zusammenhang mit Pambo bereits erwähnten Melanie d. Ä. und bei 
Rufinus, aus deren Händen er das Mönchskleid empfing. Auf ihre Emp- 
fehlung hin begab er sich in die ägyptische Wüste, wohnte zwei Jahre in 
Nitria und zog dann im Jahre 383 in die Kellien, wo er die 14 Jahre bis zu 
seinem Tode blieb. 

Dort formierte sich bald ein Kreis gleichgesinnter Freunde unter den 
gebildeten Mönchen, neben Evagrios vor allem Ammonios und seine 
Brüder (wegen ihrer Körpergröße zusammen die •Vier langen Brüder" 
genannt), die ihre Gedanken im Geiste eines Klemens von Alexandrien 
und eines Origenes entwickelten und miteinander austauschten. Anschei- 
nend kannten sie auch den zu ihrer Zeit hochberühmten Lehrer Didymos 
den Blinden, der bei Alexandrien lebte12. Persönlich suchte Evagrios An- 
leitung für seine Enthaltsamkeit bei Makarios dem Alexandriner, der mit 
dem Ägypter gleichen Namens nicht zu verwechseln ist13. Der war be- 
kannt für seine rigorose Askese, die Evagrios in so strenger Härte für sich 
übernahm, daß er gegen Ende seines Lebens ein Magenleiden bekam und 
auf ärztliche Anordnung seine Fastenregeln mildern mußte: Wir bewegen 
uns hier in dem hellenistischen Geistesmilieu, das von sich aus der As- 
kese als solcher bereits hohen Wert zuerkannte. 

2.2 Der Systematiker Evagrios 

Weltflucht nun tatsächlich im wahrsten Sinne des Wortes bei Evagrios, 
bedenkt man seinen hastigen Aufbruch aus Konstantinopel. Welchen 
Sinn aber hatte sein Leben? Es gab wohl keinen, der die Erfahrungen der 

12 Gabriel Bunge, Evagrios Pontikos. Briefe aus der Wüste (Sophia 24), Trier: Paulinus 
1986; 36-37. 
13 Vgl. hierzu die höchst aufschlußreiche Studie von Gabriel Bunge, Evagre le Pontique et 
les deux Macaires, Irenikon 56 (1983) 215-227, 323-360. Bei dem Alexandriner (!) lernte 
Evagrios die Askese, bei dem Ägypter die discretio spirituum! 



Christoph Joest 256 

Wüstenväter in so systematischer Weise zusammengefaßt hätte, wie es 
Evagrios tat. Dabei ließ er sich von der Plausibilitätsstruktur seiner Her- 
kunft und Bildung leiten. In einem großartigen System schaut er Protolo- 
gie und Eschatologie, Fall und Vollendung der Seele zusammen14. Im Ur- 
ständ gab es nach Evagrios nur die Intellekte der Geschöpfe, vereint mit 
Gott in der seligen Schau des Einen. Indem sie sich aber von dieser Schau 
abwandten, fielen die Intellekte und erhielten Seelen und Leiber, unter- 
schiedlich je nach dem Grad ihres Abfalls: es entstanden Engel, Dämo- 
nen, und zwischen beiden der Mensch. Dessen Ziel ist es, durch Loslö- 
sung von der Anhänglichkeit an die sichtbaren Dinge den Intellekt zu 
reinigen und zur Schau Gottes zurückzukehren. Daran freilich wollen ihn 
die Dämonen oder auch - die Begriffe sind bei Evagrios fast austausch- 
bar - die inneren Einflüsterungen und Gedanken abhalten, indem sie ihn 
durch die Leidenschaften an die Welt der materiellen Güter binden. 

Die erste Phase im Leben des Mönches besteht darin, im rechten Um- 
gang mit den Dingen der Welt eine Reinigung der Seele an sich vollzie- 
hen zu lassen. Diesen Weg beschreibt Evagrios in seinem grundlegenden 
Werk, dem Praktikos15. Die Leiblichkeit dient dem Mönch dabei als In- 
strument seiner Heiligung. Der zweite Schritt ist dann erreicht, wenn der 
Asket den göttlichen Sinn in und hinter den geschaffenen Dingen er- 
kennt. Darüber schreibt Evagrios in seinem Buch Gnostikoslb. Zuletzt 
aber wendet sich der Intellekt betend Gott alleine zu, der die Quelle alles 
Lebens ist. In den Kapiteln Über das Gebet11 und den Kephalaia gno- 
stika1* hat Evagrios darüber geschrieben, z. T. in sehr verschlüsselter Spra- 
che, damit nur diejenigen sich damit beschäftigen könnten, welche die 
entsprechende Reife erlangt haben. 

14 S. dazu Antoine Guillaumont, Art. •Evagrius Ponticus", TRE 10 (1982) 565-570; ders. 
und Ciaire Guillaumont, Art. •Evagre le Pontique", DSp 4 (1961) 1731-1744, dort auch 
weitere Literatur zu Evagrios Pontikos; ferner Bunge, Briefe aus der Wüste (s. Anm. 12) 
112-164; Christoph Joest, Die Bedeutung von Akedia und Apatheia bei Evagrios Pontikos, 
(erscheint demnächst in den Studia Monastica). 
15 Evagre le Pontique, Traite pratique ou Le moine. Edition critique du texte grec, traduc- 
tion, commentaire et table par Antoine et Ciaire Guillaumont (SC 170-171), Paris: du Cerf 
1971 (CPG 2430). Gabriel Bunge, Evagrios Pontikos, Praktikos oder der Mönch. Hundert 
Kapitel über das geistliche Leben (Koinonia-Oriens 32), Köln: Luthe 1989. 
16 Evagre le Pontique, Le Gnostique ou A celui qui est digne de la science. Edition critique 
des fragments grecs, traduction integrale, etabli au moyen des versions syriaques et armen- 
ienne, commentaire et tables par Antoine et Ciaire Guillaumont (SC 356), Paris: du Cerf 
1989 (CPG 2431). 
17 Evagrius Ponticus, De oratione, ed. Suares, PG 79, 1165-1200 (CPG 2452); Evagrius 
Ponticus, Praktikos. Über das Gebet. Übersetzung und Einleitung von John Eudes Bamber- 
ger. Aus dem Englischen von Guido Joos, Münsterschwarzach: Vier-Türme 1986. 
18 Les six centuries des •Kephalaia gnostica" d'Evagre le Pontique, ed. par Antoine Guillau- 
mont (PO 28), Paris: Firmin-Didot 1958 (CPG 2432). 



Mönchsväter Ägyptens 257 

In unserem Zusammenhang ist vor allem der Praktikos interessant und 
daneben das Buch des Antirrhetikos19. Beide bauen auf einem System von 
acht Grundlastern auf, die dem Mönchen als Anfechtung und Versu- 
chung begegnen. Hier ist es vor allem das Laster der Geldgier oder Hab- 
sucht, das wir zu betrachten haben. 

2.3 Armut und Besitzgier nach Evagrios Pontikos 

•Die Habsucht redet uns ein langes Alter ein und die Unfähigkeit zur 
Handarbeit, zukünftige Hungersnöte und allfällige Krankheiten, die Bitter- 
keit der Armut und wie beschämend es sei, das Notwendige von anderen zu 
empfangen"20. 

Diese Beschreibung der Anfechtung zeigt, daß wir uns in demselben ana- 
choretischen Milieu befinden wie bisher. Der Eremit hat eine beschei- 
dene Verfügungsgewalt über das Seine, und damit steigen die genannten 
Sorgen auf und belästigen den Mönch: er könnte einmal krank werden, er 
könnte einmal nicht mehr in der Lage sein, sich durch Handarbeit zu er- 
nähren, und für diesen Fall braucht er eine Rücklage. 

In Wahrheit hat der so angefochteten Mönch Angst um sein eigenes 
Leben. Evagrios deckt das in seinem Antirrhetikos auf. Dort zählt er eine 
Reihe von Gedanken her, die der Dämon der Habsucht einem eingibt, 
z. B.: daß man dem bedürftigen Bruder, der von uns leihen möchte, nicht 
geben will (III, 9); daß man das Herz vor dem verschließt, der seinen Be- 
darf erbittet, sich aber stattdessen einredet, man könne nur für sich allein 
etwas zurücklegen (III, 5); daß man den Mitbruder, der als Schüler bei ei- 
nem ist, ausnutzt und •ausquetscht" (III, 4) und ihm um zeitlichen Ge- 
winnes willen Mühe und Anstrengung aufnötigt, anstatt ihm die Lesung 
in den Schriften oder das Lernen der Lehre zu ermöglichen (III, 6). 
Schließlich stürzt einen die Habsucht in eine wahre Arbeitswut und hält 
einen auf diese Weise selbst von der Lesung der heiligen Schrift ab, von 
den Krankenbesuchen und von anderen uns aufgetragenen Diensten 
(III, 29). Mit anderen Worten: an der Wurzel des Übels liegt eine starke 
Egozentrik, die gerade das Wohl des Mitbruders und Notleidenden ver- 
nachlässigt und die zwischenmenschlichen Beziehungen belastet. Ent- 
sprechend heißt es denn auch im Praktikos: •Ebenso ist es unmöglich, 

19 Evagrius Ponticus, hg. v. Wilhelm Frankenberg, Berlin: Weidmann 1912, 472-544 (CPG 
2434). Was Evagrios verinnerlicht als durch die Xoyiauoi entstehend beschreibt (wobei 
auch bei ihm Dämonen im Spiel sind), das verobjektiviert Athanasios in den Dämonen- 
gestalten, die leibhaftig auf Antonios eindringen. Insofern zeigt sich hier auf der gleichen 
Grundlage griechischen Denkens noch einmal in anderer Gestalt der Unterschied zwi- 
schen dem Griechen und dem Ägypter. 
20 Praktikos = Pr 9, deutsch bei Bunge, Praktikos (s. Anm. 15) 86. 



Christoph Joest 258 

daß bei einem die Liebe mit dem Besitz zusammen bestehe"21. •Die Liebe 
versteht sich nicht darauf, Vorräte an Speise und Besitz zu verwahren"22. 

Zunächst also scheint Evagrios nichts anderes zu sagen, als wir bisher 
schon fanden, nur daß er es systematischer zusammenfaßt und mit ho- 
hem psychologischen Einfühlungsvermögen darstellt. Armut hängt auch 
bei ihm aufs engste mit der Liebe zusammen und hat das Ziel, dem Näch- 
sten zu dienen. Aber dieser Eindruck, daß es sich hier um schlechthin 
dasselbe handle, täuscht. Die Nächstenliebe ist nur eine Komponente, 
wenn es um den Sinn der Armut bei Evagrios geht. Wenn er von Liebe 
spricht, meint er letztlich die Liebe zur Erkenntnis Gottes. 

2.4 Der Sinn der Armut bei Evagrios Pontikos: das •reine Gebet" 

In einem seiner Briefe bemerkt Evagrios nämlich: 

•Gott ist kein Leib, der Farbe und Ausdehnung hat. ... Es wird also von 
dem Intellekt, der die Erkenntnis Gottes empfangen soll, gefordert, daß er 
sich der Einsichten der Dinge entledige. Er kann jedoch den Gedanken 
nicht entfliehen, wenn er die Leidenschaften nicht ablegt. Ich sagte ja, daß 
ihretwegen die Gedanken an die körperlichen Dinge in uns andauern. Und 
wir vermögen die Leidenschaften nicht von uns abzuwerfen, wenn wir nicht 
von unserem Intellekt die Gefräßigkeit und die Geldgier und den eitlen 
Ruhm entfernen"23. 

Hier wird die Geldgier bekämpft, nicht in erster Linie um der Nächsten- 
liebe oder der Nachfolge des armen Christus willen. Worum es vielmehr 
im tiefsten geht, ist das Freiwerden des Intellekts von allen körperlichen 
Vorstellungen, um den unkörperlichen Gott zu erkennen. 

Mit aller nur wünschenswerten Deutlichkeit definiert Evagrios: 

•Es hat nämlich derjenige die Liebe erworben, der Nahrung und Mammon 
und Ruhm der Welt verachtet und mit diesen (auch noch) seinen eigenen 
Leib verleugnet hat aus Liebe zur Erkenntnis Gottes"14. 

Sinn der Armut ist bei Evagrius also das Freiwerden zur Kontemplation, 
die Gotteserkenntnis, das •reine Gebet". Darum heißt es zu Beginn und 
gegen Ende seiner Kapitel Über das Gebet: 

•Geh, verkaufe, was du hast und gib das Geld den Armen, nimm dein 
Kreuz auf dich, damit du, ohne abgelenkt zu werden, beten kannst"25, und: 

21 Pr 18, deutsch bei Bunge, Praktikos(s. Anm. 15) 108. 
22 Pr 99, deutsch a.a.O. 267. 
23 Ep 39,2f, deutsch bei Bunge, Briefe aus der Wüste (s. Anm. 12) 252 f. 
24 Ep 60,3, deutsch a.a.O. 281, Hervorhebung von mir. 
25 De oratione = Or 17, deutsch bei Bamberger, Praktikos. Über das Gebet (s. Anm. 17) 91. 



Mönchsväter Ägyptens 259 

•Weiche nicht Armut und Bedrängnis aus, dem Material des unbeschwer- 
ten Gebetes!"26 

Welche Veränderung hat das Wort an den •Reichen Jüngling" hier erfah- 
ren! Zwar wird es so wörtlich zitiert wie bei Antonios auch. Aber seine 
Zielrichtung liegt jetzt tiefer, liegt dahinter: der Sinn des Herrenwortes ist 
jetzt das unabgelenkte Gebet. Unermüdlich stellt Evagrios diesen tieferen 
und eigentlichen Sinn der Armut fax: •Die erste Entsagung ist das freiwil- 
lige Verlassen der weltlichen Dinge um der Erkenntnis Gottes willen"27. 
Deutlicher könnte es nicht gesagt werden. Die Akzentverschiebung ist 
mit Händen zu greifen. 

Dabei darf man den Gegensatz zwischen Evagrios und den ägypti- 
schen Vätern nicht überbetonen, als hätte es keine Brücke zwischen die- 
sen zwei Welten gegeben. Dagegen spricht schon das tiefe Schüler-Leh- 
rer-Verhältnis, das Evagrios auch zu Makarios d. Ägypter hin hatte28. Es 
ist jedoch im großen und Ganzen bezeichnend, daß die meisten Mitglie- 
der des Kreises um Evagrios so wie er Ausländer waren, d. h. Griechen 
oder Römer. Evagrios selbst hatte gelegentlich darunter zu leiden29, und 
auch Arsenios wurde als fremd empfunden, wie sich bereits in dem aller- 
ersten hier zitierten Apophthegma über den Besuch des auswärtigen Bru- 
ders in der Sketis zeigte. Wir spüren den Riß, und wir sehen auf der ande- 
ren Seite, daß es Brücken gab. Die großen unter den Vätern auf beiden 
Seiten wußten sehr wohl mit der Andersartigkeit umzugehen. Deswegen 
darf der Gegensatz in der Motivation zur Armut nicht als völlige Kluft 
mißverstanden werden. 

Daß aber dennoch aus einer anderen Grundhaltung heraus die Ak- 
zente verschieden gesetzt werden, scheint mir eindeutig zu sein. Askese an 
sich ist bei Evagrios und seinen Gesinnungsgenossen ein viel größerer 
Wert, weil sie allein zur vollen Hinwendung zu Gott befähigt. Der gemein- 
schaftsstiftende Aspekt der Armut wird weniger betont, auch wenn er 
nicht fehlt. Im Blick ist aber viel ausschließlicher der einzelne und seine Got- 
tesbeziehung. Wir sind an Arsenios erinnert, im Schiff •allein mit dem 
Geiste Gottes in einhelliger Ruhe". 

26 Or 131, deutsch bei Bunge, Praktikos (s. Anm. 15) 264. 
27 Mc 25 recensio longior, zitiert bei Bunge, Praktikos (s. Anm. 15) 267. 
28 S. Bunge, Evagre et les deux Macaires (s. Anm. 13) 333-347. Für eine ähnliche Beziehung 
der vier •langen Brüder" zu Pambo s. ebd. 350 f. Ammonios ist ein Beispiel für einen 
Mönch, der seiner Herkunft nach zwar Ägypter, seiner Bildung nach aber hellenisiert war. 
29 Vgl. das Apophthegma Evagrios 7, PG 65, 176 A; Miller (s. Anm. 2) Apo 233. 



Christoph Joest 260 

TEIL II: DIE ARMUT IM KOINOBION 

3. Pachom (ca. 287-347) und die Armut der Koinobiten 

Beschreibt man das Anachoretentum und das Koinobitentum in idealty- 
pischer Weise, ergibt sich ein leicht zu handhabender und reizvoller Ge- 
gensatz, was die Gestaltung der Armut als Lebensform angeht: während 
die Anachoreten zwar wirklich wenig hatten, über das Wenige aber selbst 
verfügen konnten, lebt der Koinobit im Kloster persönlich in absoluter 
Armut und verfügt über gar nichts mehr, aber das Kloster insgesamt wird 
reich. Fragt man dagegen auch hier nach dem Sinn der Armut, fällt die 
Antwort differenzierter aus. Wiederum gibt uns die Biographie des ersten 
großen Koinobiarchen Pachom den Schlüssel zum Verständnis für sein 
Konzept von Besitzlosigkeit. 

3.1 Pachoms Weg zum Christentum und zum Koinobion 

Im Gegensatz zu Antonios stammte Pachom aus einem heidnischen El- 
ternhaus und kannte weder Christen noch Christentum. Etwa um das 
Jahr 287 geboren30, wurde er mit 20 Jahren von einem kaiserlichen Preß- 
kommando auf offenem Felde gefangengenommen und für die römische 
Armee zwangsrekrutiert. Mit Leidensgenossen nilabwärts verschifft, 
mußte er im Gefängnis von Theben die Nacht verbringen. Da kamen 
fremde Menschen in den Raum, die den Leidenden Essen und Trinken 
brachten und ihre Wunden linderten. Erstaunt fragte Pachom, wer diese 
denn seien und bekam zur Antwort, es handle sich um Christen, die allen 
Menschen aus Liebe zu ihrem Gott Gutes täten. Erschüttert zog er sich in 
einen Winkel des Gefängnisses zurück und betete: 

•Mein Herr Jesus Christus, Gott aller Heiligen! Deine Güte möge mich 
eilends erreichen! Rette mich aus dieser Not, so werde ich für mein Teil den 
Menschen dienen alle Tage meines Lebens"31. 

30 Zur Chronologie vgl. die grundlegenden Erwägungen von Rudolf Lorenz, Zur Chronolo- 
gie des Pachomius, ZNW 80 (1989) 280-283; eine ausführliche Begründung der Lebensda- 
ten Pachems, die mich zur Korrektur meiner früheren Ansicht geführt hat, gebe ich in der 
Studie: •Ein Versuch zur Chronologie Pachems und Theodoros'", die in nächster Zeit ver- 
öffentlicht werden soll. 
31 So lautet das Gebet in der (wahrscheinlich der historischen Wirklichkeit am nächsten 
kommenden) koptischen Fassung der bohairischen Vita Bo 7 (S. Pachomii vita bohairice 
scripta, ed. Louis Theophile Lefort [CSCO 107], Löwen: Durbecq 1936, 4,5-8; Lefort, Vies 
coptes de Saint Pachöme et de ses premiers successeurs (Bibl. du Museon 16), Löwen 1943, 
82,23-26. Zum Ganzen vgl. Fidelis Ruppert, Das pachomianische Mönchtum und die An- 



Mönchsväter Ägyptens 261 

In diesem Erlebnis liegt der Schlüssel für alles Weitere, und der Rest von 
Pachoms Leben muß als Einlösung dieses Versprechens verstanden wer- 
den. Tatsächlich wurde er bald aus der Armee wieder entlassen, ließ sich 
in dem Ort Scheneset taufen und widmete sich dort der Armen- und 
Krankenpflege. Doch nach drei Jahren begab er sich in die Schule eines 
Anachoreten namens Palamon. Dort lebte er ähnlich, wie wir es schon bei 
Antonios und den Wüstenvätern gesehen haben. Auf die Dauer konnte 
ihn das aber nicht befriedigen. Wollte er sein Mönchsleben mit dem Ge- 
lübde, alle Tages seines Lebens den Menschen zu dienen, in Einklang 
bringen, mußte er zwangsläufig zu einer vita communis von Mönchen hin- 
finden32. 

Den ersten Versuch dazu machte er mit einer kleinen Schar von Aske- 
ten, die er zunächst im Stil der Anachoreten für ihren Lebensunterhalt ar- 
beiten ließ, nur daß sie von ihrem Einkommen einen gewissen Betrag an 
ihn abführen sollten, damit er selbst, Pachom, für den gemeinsamen 
Tisch sorgen konnte. Er kochte und bestellte den Garten, pflegte die 
Kranken und empfing die Gäste. Die Vita sagt: 

•Denn er sah, daß sie noch nicht geneigt waren, sich miteinander zur voll- 
kommenen Gemeinschaft zu verbinden, zu der Art, wie in der Apostelge- 
schichte über die Glaubenden geschrieben ist: ,Sie waren ein Herz und eine 
Seele, und alle Güter gehörten ihnen gemeinsam; es gab keinen, der von 
dem, was ihm geörte, gesagt hätte: das ist mein'. Wie es auch der Apostel 
sagt: ,Vergeßt nicht das Wohltun und die Gemeinschaft, denn das sind die 
Opfer der Art, die Gott gefallen'"33. 

Die Brüder verstanden seine Intentionen allerdings überhaupt nicht. Im 
Gegenteil, seine demütigen Dienste forderten sie nur dazu heraus, mit 
ihm ihren Spott und Mutwillen zu treiben, bis er sie schließlich aus dem 
Kloster jagen mußte. Diesen Vorfall muß man m. E. vor dem Hinter- 
grund orientalischer Autoritätsauffassung verstehen, derzufolge es un- 
denkbar ist, daß der •Vater" einer sozialen Gemeinschaft, sei es die Fami- 
lie, sei es das Kloster, zugleich die Dienste eines Knechtes übernimmt. 
Pachoms Auffassung von Vorsteherschaft war ganz an der dienenden 
Liebe im Sinne von Joh 13,1-13 und Lk 22,24-27 ausgerichtet, was nicht 
nur den Jüngern Jesu gegen den Strich ging, sondern ganz offenbar auch 
noch den Kopten des vierten Jahrhunderts. Von diesem Kernpunkt in Pa- 

fänge klösterlichen Gehorsams (MüSt 20), Münsterschwarzach 1971, 11-18; Christoph 
Joest, •... alle Tage den Menschen dienen." Pachomius (t 346) und seine ursprüngliche In- 
spiration zum koinobitischen Leben, EuA 67 (1991) 35-50, hier: 36-39. 
32 In dem Aufsatz: "... alle Tage den Menschen dienen."(s. Anm. 31) bemühe ich mich, dies 
zu zeigen. 
33 Das sahidische Fragment S3, Lefort, Vies coptes (s. Anm. 31) 65,26-33. 



Christoph Joest 262 

choms Leben und Denken leitet sich dann freilich auch seine Armutsauf- 
fassung ab, wie sich noch zeigen wird. 

3.2 Die Koinonia und die Gestaltung der Armut 

Für den nächsten Versuch hatte Pachom aus diesen Vorfällen gelernt. 
Führte er die Brüder bis dahin ähnlich wie die Anachoreten, so erwartete 
er ab jetzt von den Mönchen den völligen Verzicht auf Besitz und auf die 
Verfügungsgewalt darüber. Eigentümer aller Dinge war die Gemein- 
schaft als Ganzes, die koinonia, und damit letztlich der Herr selbst. Sorg- 
samer Umgang mit dem Klostergut war die konsequente Forderung dar- 
aus. Der einzelne hatte nichts, sondern bekam alles Lebensnotwendige 
von seinem Oberen zugeteilt. So erfuhren die Mönche eine große Entla- 
stung, weil sie der Sorge um den eigenen Lebensunterhalt enthoben wa- 
ren. Der für alle angestrebte Lebensstandard war übrigens relativ hoch, 
gemessen an den Verhältnissen der damaligen Umwelt. 

Dabei behielt Pachom die •energische Betonung der Arbeitspflicht« 
bei: Müßiggang war ein strafwürdiges Vergehen34. Diese Arbeit war mehr 
als nur Beschäftigungstherapie; vielmehr kann man von einem •ökono- 
mischen Ernst der pachomianischen Arbeitsauffassung" sprechen35. 
Über die Arbeitsleistung der Klöster (deren es bald eine ganze Anzahl 
gab) wurde genau Buch geführt, und darüber fand jährlich beim Herbst- 
Kapitel eine Rechenschaftsablage statt. Es gab eine wohlorganisierte Ar- 
beitsteilung (Zunft-Häuser) und eine zentrale Leitung und Kontrolle des 
Arbeitseinsatzes. Da ist es kein Wunder, daß auf diese Weise einiges an 
Überschüssen erwirtschaftet wurde, die in Form von Verteilungsspenden 
an Notleidende in den Dörfern ringsum weitergeleitet wurden. 

An dieser Stelle ist es notwendig, mit einem weitverbreiteten doppelten 
Vorurteil gegen den Charakter der Pachomianerklöster Schluß zu ma- 
chen. In ihrer äußeren Gestalt bieten zwar diese Monasterien dem moder- 
nen Betrachter zunächst ein befremdliches Bild, das muß zugestanden 
werden: sie entwickelten sich zu großen Komplexen, bestehend aus meh- 
reren Häusern und umgeben von einer Mauer. Die verschiedenen Häuser 
beherbergten Brüder, die jeweils dasselbe Handwerk ausübten, es gab 

34 Bacht, Die •Bürde der Welt" (s. Anm. 1) 306, vgl. Praecepta et Instituta 10 (A. Boon 
[Hg.], Pachomiana latina. Regies et epitres de S. Pachöme, Epitre de S. Theodore et •Li- 
ber« de S. Orsiesius. Texte latin de S. Jerome, Löwen 1932, 56,6; deutsch bei Heinrich 
Bacht, Das Vermächtnis des Ursprungs. Studien zum frühen Mönchtum II. Pachomius - 
Der Mann und sein Werk, Würzburg: Echter 1983, 228). 
35 Bacht, Die •Bürde der Welt" (s. Anm. 1) 306; vgl. ders., Vermächtnis des Ursprungs II 
(s. Anm. 34) 36. 



Mönchsväter Ägyptens 263 

also ein Haus der Bäcker, der Schneider, der Schuster usw. Diesen Haus- 
gemeinschaften stand ein •Ökonom" vor, an seiner Seite ein Stellvertre- 
ter, der sogenannte •Zweite"36. Dem ganzen Komplex insgesamt waren 
wiederum ein Vorsteher und sein •Zweiter" vorangestellt. Über diese Lei- 
tungsstruktur wurde die gesamte Arbeitsorganisation abgewickelt. 

Das erste Vorurteil nun besteht in der Beurteilung der Tatsache, daß 
Pachom seine Klöster mit einer Mauer umgab. Für die meisten Autoren 
ist dies ein Zeichen der Weltflucht, des Rückzugs auf die eigene Gemein- 
schaft, damit es möglich sei, fernab von den Gefahren und Anfechtungen 
der •Welt draußen" das eigene Seelenheil zu suchen37. Das zweite Miß- 
verständnis betrifft die Organisationsform. Amand de Mendieta spricht 
von •pachomianischen Kasernen"und einem •hierarchischen und militäri- 
schen Instanzenweg'**. Mit Recht hat bereits Heinrich Bacht daraufhin- 
gewiesen, daß diese soldatischen Vergleiche wohl kaum den Intentionen 
Pachoms gerecht werden dürften39. 

Entscheidend ist vielmehr ein Hinweis, den Bernward Büchler in sei- 
nem lesenswerten Werk Die Armut der Armen40 gibt: •Das typisch ägypti- 
sche Dorf beschreibt Rouillard als eine Ansammlung von Häusern, von 
einer Mauer umgeben und durch einen Kanal mit der Hauptkommunika- 
tionsstraße Ägyptens, dem Nil, verbunden. Unter den Bewohnern finden 

"Vgl. Ruppert, Das pachomianische Mönchtum (s. Anm. 31) 282-323; B. Steidle, "Der 
Zweite" im Pachomiuskloster. Zum Verständnis des 65. Kapitels der Regel St. Benedikts, 
BenM 24 (1948) 97-104, 174-179; Adalbert de Vogüe, Le nom du superieur de monastere 
dans la regle pachömienne. A propos d'un ouvrage recente, StMon 15 (1973) 17-22. Zu 
dem eigentümlichen und bezeichnenden Gebrauch des Wortes OIKOVöUOI; für einen Vor- 
steher s. Bernward Büchler, Die Armut der Armen. Über den ursprünglichen Sinn der mön- 
chischen Armut, München: Kösel 1980, 77 Anm. 15. 
37 So oder ähnlich z. B. Karl Heussi, Der Ursprung des Mönchtums, Tübingen. Mohr 1936, 
127f; Emmanuel Amand de Mendieta, Le Systeme cenobitique basilien compare au Systeme 
cenobitiquepachomien, RHR 76, Bd. 152 [1957] 31-80, hier: 35; Bacht, Vom gemeinsamen 
Leben. Die Bedeutung des pachomianischen Mönchsideals für die Geschichte des christli- 
chen Mönchtums, LuM 11 (1952) 91-110, hier: 99; ähnlich ders., Antonius und Pachomius. 
Von der Anachorese zum Cönobitentum. In: Antonius magnus eremita 356-1956, hg. v. 
Basilius Steidle (StAns 38), Rom 1956, 66-107, hier: 70f; nicht mehr ganz so betont ders., 
Vermächtnis des Ursprungs II (s. Anm. 34) 33; von •Weltflucht der Gemeinschaft", wenn 
auch ohne Erwähnung der Mauer, spricht auch Pio Tamburrino, Koinonia. Die Beziehung 
•Monasterium" - •Kirche" im frühen pachomianischen Mönchtum, EuA 43 (1967) 5-21, 
hier: 7; in eine andere Richtung weist bereits Ruppert, Das pachomianische Mönchtum (s. 
Anm. 31) 69-71, auch wenn er noch nicht die Lösung erreicht, die sich m. E. hier nahelegt 
und die im folgenden dargestellt wird. 
38 Amand de Mendieta, Le Systeme cenobitique basilien (s. Anm. 37): •les immenses" oder 
•enormes 'casernes' pachömiennes" 39, 40, 46; •la filiere hierarchique et regimentaire" 
ebd. 41. 
39 Bacht, Das Vermächtnis des Ursprungs II (s. Anm. 34) 36 und 59 f Anm. 175. 
40 Büchler, Die Armut der Armen (s. Anm. 36) 135 (unter Berufung auf G. Rouillard, La vie 
rurale dans l'empire byzantin, Paris 1953). 



Christoph Joest 264 

wir selbständige Bauern,... aber auch Pächter und Halbpächter; daneben 
zahlreiche Handwerker und Kaufleute. Die Handwerker waren in einer 
Art ,Zunft' zusammengeschlossen ... Vor diesem sozialen Gefüge der 
Dorfgemeinschaften ist die Entstehung der pachomianischen Klöster zu 
betrachten." Mit anderen Worten: Pachom beabsichtigte nichts anderes zu 
gründen als ein •christliches Dorf, an dessen äußerer Gestaltung für seine 
Zeitgenossen nichts Auffälliges war. Der einzige Unterschied zu einem 
•normalen" Dorf bestand darin, daß die pachomianischen Siedlungen 
ausschließlich von Mönchen bewohnt waren, deren gemeinsames geistli- 
ches Anliegen natürlich dann auch die Art des Lebens innerhalb der Ge- 
meinschaft prägte. Weit entfernt davon, besondere •asketische" Bedeu- 
tung zu haben, hinderte die Mauer keineswegs am Verkehr mit der 
•Welt", sondern war eine Selbstverständlichkeit ägyptischer Siedlungs- 
weise. Es muß sogar gesagt werden, daß die ägyptische Thebais eine kul- 
turell höchst aktive Region war, und Pachom alle seine Gründungen au- 
ßer der ersten immer in der Nähe bedeutender Städte anlegte41. Auf die- 
sem Hintergrund erhalten H. Bachts Hinweise darauf, daß •gemeinsames 
Leben" bei Pachom •gewöhnliches Leben"42 bedeute, erst ihr charakteri- 
stisches Profil. 

Dazu kommt ein Weiteres. Nicht in jedem Fall war der Rückzug von 
Männern und Frauen in die Wüste primär durch ein tieferes Verlangen 
nach Gemeinschaft mit Gott motiviert. Viele wurden schlicht und einfach 
durch gravierende wirtschaftliche Not, durch Verarmung, erdrückende 
Steuerlasten und die Gefahr, gegen einen Hungerlohn zu staatlicher 
Zwangsarbeit eingezogen zu werden, zur Flucht aus dem Kulturland ge- 
trieben43. Die •Bürde der Welt" abzuwerfen, das hatte für sie einen ganz 
realen, vorläufig noch keineswegs •geistlichen" Sinn. Solche Menschen 
zu sammeln und ihnen ein sinnvolles, von der Liebe Gottes her motivier- 
tes und in der Bruder- und Nächstenliebe fruchtbares Leben zu ermögli- 
chen, das war die Aufgabe, vor die sich Pachom gestellt sah. Als Vorbild 
dazu diente ihm die Jerusalemer Urgemeinde. 

41 Siehe Heinrich Bacht, Neue Erkenntnisse über den Ursprung des östlichen Mönchtums. 
In: Albert Rauch/Paul Imhof (Hg.), Basilius - Heiliger der Einen Kirche. Regensburger 
Ökumenisches Symposion 1979 (Koinonia 1), München: Kaffke 1981, 137-142, hier: 137f, 
unter Berufung auf eine unveröffentlichte Arbeit von E. Brammertz. Auch in Vermächtnis 
des Ursprungs //(s. Anm. 34) 14-18 stellt Bacht diese Zusammenhänge dar, was wohl zu 
der oben Anm. 37 festgestellten Milderung seiner Ansichten über die pachomianische 
Mauer beigetragen haben dürfte. 
42 Bacht, Antonius und Pachomius (s. Anm. 37) 97-99; ders., Vermächtnis des Ursprungs II 
(s. Anm. 37) 41^42. 
43 Bacht, Neue Erkenntnisse (s. Anm. 41) 138-140; Büchler, Die Armut der Armen (s. Anm. 
36) 133-138. 



Mönchsväter Ägyptens 265 

3.3 Die Liebe als das unterscheidend Pachomianische der •koinonia« 

Ein Kapitel aus dem •Liber" des Horsiesi (t nach 387), seines zweiten 
Nachfolgers in der Gesamtleitung der Klöster, kann uns das verdeutli- 
chen: 

•Laßt uns daher, liebe Brüder, auf Gleichheit bedacht sein, der Kleinste 
wie der Größte, der Reiche wie der Arme, und laßt uns vollkommen sein in 
der Eintracht und in der Demut.... Es darf doch nicht vorkommen, daß ei- 
ner auf üppiges Wohlergehen bedacht ist und dabei zusieht, wie sein Bru- 
der in Armut und Bedrängnis lebt.... Wir kennen die Weisung unseres Hei- 
landes an die Apostel: ein neues Gebot gebe ich euch, daß ihr einander 
liebt, wie ich euch geliebt habe; daran soll man erkennen, daß ihr meine 
Jünger seid. Demgemäß müssen wir einander lieben und dadurch erweisen, 
daß wir wirklich Diener des Herrn Jesus Christus und Söhne des Pacho- 
mius und Jünger der Zönobien sind"44. 

Zunächst meint man, daß der Appell an die Gleichheit der Brüder inner- 
ster Kern dieser Ermahnung ist - und in diesem Sinne zitiert auch Bacht 
diesen Text45. Aber die Stoßrichtung liegt in Wirklichkeit wo anders: es 
ist die Liebe, an der man die •Söhne Pachoms" erkennt. Das wurde auch 
schon in dem Bericht über das Scheitern des ersten Versuches deutlich, 
ein gemeinsames Leben zu beginnen. Die Liebe als Quelle und Triebkraft 
brüderlichen Teilens, das schien offensichtlich für Pachom das anspruchs- 
vollere Ideal zu sein*6. 

3.4 Der Armutsstreit in den pachomianischen Klöstern und die •Armut 
an sich" 

Es ist bezeichnend, daß fünf Jahre nach dem Tode Pachoms ein heftiger 
Streit unter den Klöstern ausbrach, der etwas mit dem Reichtum der ein- 
zelnen Konvente und deren Umgang damit zu tun hatte. Der oben zitierte 
Abschnitt aus dem Liber Orsiesii zeigt das: es gibt auf einmal Unter- 
schiede zwischen den Brüdern, die etwas mit •üppigem Wohlergehen" zu 
tun haben. Die Vita berichtet: Abt Apollonios von Tmuschons wollte sein 
Kloster aus dem Wirtschaftsverband der Pachomianer lösen und selb- 
ständig machen. Horsiesi, zu der Zeit verantwortlich für Klosterverband, 
konnte der Revolte nicht Herr werden und rief Theodoros (t 368) zu 

44 Liber Orsiesii = LibOrs 23, Boon (s. Anm. 34) 124,24-125,11; deutsch bei Bacht, Ver- 
mächtnis des Urspungs /(s. Anm. 1) 119-121. 
45 Bacht, Die •Bürde der Welt« (s. Anm. 1) 312. 
46 Christoph Joest, Benedikt von Nursia und der Stellenwert gegenseitiger brüderlicher Liebe 
bei Pachom (f 346), Horsiesi (fnach 387) und Basilieos d. Großen (f 379), EuA 68 (1992) 
312-326; ders., Proverbia 6,3 und die Bruderliebe bei den Pachomianern, VigChr 47 (1993) 
(erscheint Anfang nächsten Jahres). 



Christoph Joest 266 

Hilfe47, einen begabten Organisator und tieffühlenden Mönch, der schon 
unter Pachom die Stellvertretung in der Gesamtleitung inne hatte. Dieser 
versuchte den Streit zu schlichten, was ihm auch vordergründig gelang, 
doch scheint er selbst am Ende seines Lebens von dem durchschlagenden 
Erfolg seines Wirkens nicht überzeugt gewesen zu sein. Der Reichtum der 
Klöster machte ihm große Sorgen. Er hätte ihn am liebsten weitgehend 
verringert aus Furcht, •daß die Füße vieler vom rechten Weg abgekom- 
men seien aufgrund materieller Anliegen und der eitlen Sorgen dieser 
Welt", doch es gelang ihm nicht. Horsiesi, den er deswegen um Rat 
fragte, konnte nur dazu antworten: •Es ist der Herr, der die koinonia ge- 
segnet und ausgeweitet hat. Er hat auch die Macht, sie wieder zu be- 
schränken"48. 

Bernward Büchler hat diesen Armutsstreit eingehend untersucht und 
sich die Frage gestellt, warum er nicht schon zu Lebzeiten Pachoms aus- 
gebrochen ist. Seine Antwort beruht auf einer bestechenden These, die al- 
ler Beachtung wert ist49: Pachom dachte gemeinschaftsbezogen, während 
für Theodoros die asketische Leistung als solche im Vordergrund stand. 

So spricht Theodoros häufig davon, daß für Mühsal, Anstrengung und 
Entbehrung auf Erden im Himmel der Ausgleich warte; damit versucht 
er, seine Mitbrüder für die Armut zu motivieren, sie also um des himmli- 
schen Lohnes willen zur freiwilligen Preisgabe irdischer Güter zu bewe- 
gen. Ganz stark steht hier im Vordergrund der Gedanke, daß Askese als 
solche bereits in sich selbst einen Wert darstelle50. Bei Pachom sind die 
eschatologischen Bezüge ganz anderer Art: um des Gerichtes Gottes wil- 
len sind die Brüder gehalten, in gegenseitiger Liebe zu leben, weil das der 
Kern ihrer Berufung ist. In der Tat hat Pachom dabei die durchaus irdi- 
schen, menschlichen Beziehungen der Brüder im Auge. So warnt er etwa 
in seiner •Katechese für einen rachsüchtigen Mönch": 

47 Der Bericht findet sich in dem sahidischen Fragment S6, in: S. Pachomii vita sahidice 
scripta, ed. Louis Theophile Lefort [CSCO 99], Löwen: Durbecq 1933, 268-269; Lefort, 
Vies Copies (s. Anm. 31) 324,8-325,2; Veilleux, Pachomian Koinonia I. The Life of Saint 
Pachomius and His Disciples (Cistercian Studies Series 45), Kalamazoo, Michigan: Cister- 
cian Publ. 21985, 195 f. 
48 Bo 197, CSCO 107, 123,21 - 124,11; Lefort, Vies Copies (s. Anm. 31) 216,30 -217,21; 
Veilleux, Pachomian Koinonia /(s. Anm. 47) 244 f. 
49 Unglücklicherweise wird aber seine Arbeit durch erhebliche Mängel beeinträchtigt: Vor 
allem ist sein Umgang mit den Belegstellen mehr als unbefriedigend. Erstens sind manche 
Angaben fehlerhaft. - Zweitens wird häufig ungenau zitiert: So beruht der oben Anm. 55 
zitierte Irrtum über die vermeintliche Präexistenz der Koinonia einfach darauf, daß Büch- 
ler nicht noch eine Zeile weiter gelesen, sondern das Zitat mitten im Satz abgebrochen hat. 
- Drittens werden dem jeweiligen Zitat unmittelbar vorausgehende oder folgende Sätze 
weggelassen, wenn sie Büchlers These zu widersprechen scheinen oder ihn zwingen wür- 
den, sie differenzierter zu begründen. 
50 S. Büchler, Die Armut der Armen (s. Anm. 36) 41-43, 48, 106-109. 



Mönchsväter Ägyptens 267 

•O welche große Schande! In der Welt wandeltest du, verehrt wie einer der 
Auserwählten, und wenn du im Tal Josaphat anlangst, dem Ort des Ge- 
richts, wirst du nackt gefunden werden!"51 

Der Bruder wird hier vor der Überheblichkeit gewarnt, vor dem Suchen 
nach falscher Ehre und leerem Ruhm; das hat eine deutliche Beziehung 
zum Verhältnis der Brüder untereinander. Aber die Warnung wird ausge- 
sprochen angesichts des endzeitlichen Gerichtes Gottes. 

An einer anderen Stelle spricht Pachom sogar ganz direkt von Reich- 
tum und Armut: 

•Wegen der Liebe zum Geld werden wir angegriffen. Wenn du Reichtümer 
anhäufen willst - sie sind der Bissen am Angelhaken - durch Habsucht, 
durch Handel, durch Gewalt, durch Schliche oder durch übermäßige 
Handarbeit, die dir keine Zeit mehr für den Dienst Gottes läßt, <oder> kurz 
durch jedes andere Mittel, wenn du Gold und Silber anhäufen wolltest, 
dann erinnere dich an das, was das Evangelium sagt: ,Du Narr! Während 
der Nacht wird man deine Seele wegnehmen. Wer wird bekommen, was du 
angehäuft hast?' (Lk 12,20) Und wiederum: ,Er sammelt, ohne zu wissen, 
wer es bekommt.' (Ps 39,6)"52 

Auch hier wird eine eschatologische Begründung der Armut gegeben, 
doch auf ganz andere Weise als bei Theodoros. Nicht darum geht es Pa- 
chom, daß für Entbehrungen auf Erden der himmlische Ausgleich winkt; 
vielmehr hat die Perikope aus Lk 12, die Pachom zitiert, einen deutlich 
gemeinschaftsbezogenen Hintergrund: eine Erbstreitigkeit zwischen Brü- 
dern nämlich veranlaßt Jesus, das Gleichnis vom reichen Kornbauern zu 
erzählen. 

Das wird auch in Pachoms Antwort auf die Frage des Theodoros deut- 
lich, warum die Mönche der Koinonia nicht alle sechs Tage der Karwo- 
che fasteten, sondern nur zwei. Neben dem Hinweis auf den (damaligen) 
Brauch der Kirche begründet Pachom diese Praxis u.a. damit, daß die 
Brüder sonst nicht in der Lage wären, ihre Handarbeit zu verrichten, •die 
uns erlaubt, unsere Hände den Armen hinzuhalten"53. •Die Solidarität - 
mit den Bedürftigen - ist für Pachomius also die Begründung und auch 
die Grenze asketischen Lebens"54, während Theodoros nach größerer as- 
ketischer Leistung verlangt. 

51 Pachom Kat 1,33, CSCO 160, 13,29-32; Veilleux, Pachomian Koinonia III. Instructions, 
Letters, and Other Writings of Saint Pachomius and His Disciples (Cistercian Studies Se- 
ries 47), Kalamazoo, Michigan: Cistercian Publ. 1982, 28. 
52 Pachom Kat 1,52, CSCO 160, 22,4-13; Veilleux, Pachomian Koinonia III (s. Anm. 51) 
37. 
53 Bo 35, CSCO 107, 26,5-13; Lefort, Vies copies (s. Anm. 31) 105,31-106,8; Veilleux, Pa- 
chomian Koinonia I (s. Anm. 47) 59 f. 
54 Büchler, Die Armut der Armen (s. Anm. 36) 67. 



Christoph Joest 268 

Ferner finden sich in Theodoros' Katechese Nr. 3 viele Stellen, wo er 
mit bewegenden Worten die Bruderliebe beschreibt. Dies muß zuerst fest- 
gestellt werden, um dann aber auch zugleich zu bemerken, daß Theodo- 
ros die Bruderliebe nicht als Ansatzpunkt in der Armutsfrage in Anschlag 
gebrachthat. Gerade weilet um die Berufung der Klöster zu dieser gegen- 
seitigen Liebe wußte, ist dieser Mangel umso bedeutsamer und beredter! 

In der Tat lassen sich in den Katechesen Pachoms und Theodoros' Pas- 
sagen finden, die in Gegenüberstellung diesen Unterschied der Mentali- 
tät offenbaren. Allerdings stoßen wir hier auf ein textkritisches Problem, 
weil ein Teil der 1. Katechese Pachoms einer Predigt des Athanasios ent- 
stammt. Louis Theophile Lefort ist der Meinung, daß Pachom selbst das 
Stück des Athanasios in seine Katechese einbezogen hat55; es ist nach 
meiner Beobachtung mit dem vorhergehenden Abschnitt der Katechese 
durch den Hinweis auf die Bruderliebe, mit dem nachfolgenden durch 
den Ausblick auf das Gericht Gottes verzahnt und hat einige kleinere Ver- 
änderungen erfahren, die es dem Rest der Katechese inhaltlich gut anpas- 
sen. Zudem gibt der Einschub in wesentlichen Teilen die Grundansichten 
Pachoms wieder, die er auch sonst zum Ausdruck bringt. Daher halte ich 
es für möglich, diesen Text mindestens in dem zuletzt genannten Sinne 
für den Vergleich heranzuziehen. Die beiden Abschnitte lauten wie folgt: 

Pachom, Katechese 1,38 Theodoros, Katechese 3,42 
Elender Mensch, über wieviele Dinge Aber durch diesen Mann hat ihn der 
wirst du Rechenschaft ablegen müs- Herr berufen, und der Erlöser über- 
sen? Über viele Unreinheiten, die ein zeugte ihn davon, alles, was diese Welt 
Brand für die Seele sind, Augenlust, begehrt, zu verachten und ihm zu fol- 
schlechte Gedanken ... Entgleisungen gen in Gestalt der Demut und der 
der Rede,... Torheit, schlechte Scherze, Liebe zu ihm, die er in uns sieht. Das 
Verleumdung, Eifersucht, Haß, Spott, ist der Grund, warum wir unser Leben 
Beleidungen gegen das Bild Gottes (= für einander hingeben und <warum wir 
der Mensch), Verurteilungen, Begehr- auch) die anderen Früchte des Heiligen 
lichkeiten des Bauches ... Leidenschaf- Geistes (hervorbringen), die er in uns 
ten, Gotteslästerung, böse Gedanken zum Dasein gebracht hat durch die As- 
gegen das Bild Gottes ... All das wird kese in allen Dingen, die Begehrlichkeit 
von dir eingefordert werden, weil du des Fleisches eingeschlossen. Nachdem 
Mißverständnisse mit deinem Bruder wir uns also auf all diese Begehrlichkei- 
hattest und sie nicht, wie du gesollt hat- ten eingelassen haben, unterscheiden 
test, in der Liebe Gottes gelöst hast. wir uns in der Nachlässigkeit unserer 
Hast du nie gehört, daß gesagt ist: Haltung und in der Rede voller Barm- 
• Liebe bedeckt eine Menge von Sün- herzigkeit und vollkommener Liebe, und 
den", und: •So wird sich euer Vater im     das erzeugt Gleichgültigkeit und Ver- 

55 Lefort, S. Athanase ecrivain copte, Museon 46 (1933) 1-33. Lefort kommt das Verdienst 
zu, die Abhängigkeit der beiden Stücke entdeckt und nachgewiesen zu haben. Er geht da- 
bei von der Echtheit der Pachom zugeschriebenen Katechesen aus. 



Mönchsväter Ägyptens 269 

Himmel   euch   gegenber   verhalten,     derben in denen, die der Herr durch 
wenn ihr nicht einander von Herzen     uns auferbaut hat.57 

vergebt"56? 

Die Hervorhebungen zeigen es deutlich: im Vergleich zu dem Pachom zu- 
geschriebenen Text sind bei Theodoros Ursache und Wirkung vertauscht. 
Ursache für die Laster, die Pach. Kat. 1 aufzählt, ist der Mangel an Liebe. 
Anders herum ließe sich sagen: die Liebe ist das Fundament des brüderli- 
chen Lebens; wird sie verlassen, stellen sich all die Laster ein, die im fol- 
genden angeführt werden. Bei Theodoros dagegen ist es umgekehrt: Ur- 
sache dafür, daß einer das Leben für den andern hingibt, also für die 
Liebe, und für •die anderen Früchte des Heiligen Geistes" ist die Askese. 
Weil die Brüder sich in die Laster verstrickt haben, darum fehlt bei ihnen 
die Liebe. Der Sinn der Armut bei Theodoros ist in sich selbst gegeben, er 
liegt in der Askese als solcher. In Pach. Kat. 1 dagegen ist sie der Liebe 
untergeordnet und hat dienende Funktion. Darin gibt der Text das 
Grundanliegen Pachoms m. E. treffend wieder: bei Pachom ist die Armut 
Ausdruck und Folge der Liebe. Bei Theodoros ist die Liebe Ausdruck 
und Folge der Armut. 

Damit ist die Grundthese Büchlers bestätigt. Pachoms Ansatz in der Ar- 
mutsfrage ist ein ganz anderer als der Theodoros'. Dem großen Gründer 
der koinonia ging es um die Solidarität mit den Armen und um ihretwillen 
dann auch ums Teilen, um die Armut. Mit eigenen Worten gesagt: so- 
lange dies die Blickrichtung ist, muß aus dem Reichtum der Klöster kein 
Problem erwachsen. Armut als dienendes Element in einer Spiritualität 
des Teilens steht nicht dazu im Widerspruch, daß ein Kloster über viel 
Einkünfte verfügt, denn diese können ja dann dem Ziel dienen: eben ab- 
zugeben, zu teilen, die Notleidenden zu unterstützen. 

Problematisch wurde es in dem Augenblick, als man die persönliche Ar- 
mut als Wert an sich betrachtete, und diese Haltung läßt sich bei Theodo- 
ros entdecken. Setzt man aber so an, wird der Reichtum der Klöster zum 
Problem, weil man den Widerspruch empfindet: die in sich selbst ideali- 
sierte Armut scheint verletzt zu werden. Andererseits gibt der Asket ge- 
rade die Sorge darum, was mit Gütern und Besitztümern geschehen soll, 
auf, er will sie ja verlassen. Darum ist für ihn das Problem an der Klo- 
sterpforte gelöst und erledigt. Sich jetzt auch weiterhin darum zu küm- 
mern, wie solcher Besitz zu verwalten wäre, widerspricht seinen Intentio- 
nen. Und damit wird der Reichtum auf einmal zum Problem. In den pa- 

S6CSCO 160, 16,23-17,3; Veilleux, Pachomian Koinonia III (s. Anm. 51) 31. Übersetzung 
und Hervorhebung von mir. 
57 CSCO 160,60,3-15; Veilleux, Pachomian Koinonia ///(s. Anm. 51)117. Übersetzung und 
Hervorhebung von mir. 



Christoph Joest 270 

chomianischen Klöstern scheint sich allgemein eine Mentalitätsverschie- 
bung in Richtung •Askese an sich" vollzogen zu haben. Darum häufen 
sich auf einmal die Besitztümer, darum auch sieht Abt Apollonius nicht 
mehr ein, warum er den gemeinsamen Verband über seine Klosterwirt- 
schaft verfügen lassen soll. Theodoros leidet darunter, daß die Klöster 
Besitz haben, und er möchte ihn am liebsten drastisch verringern. Aber 
auch er geht die Frage, grundsätzlich anders als Pachom, vom Wert der 
Armut an sich herkommend an, und gerade darum ist er nicht in der 
Lage, den Armutsstreit der Pachomianer letztgültig zu lösen. So sehr auch 
er von der Liebe als der Berufung der koinonia spricht, hat er von seinem 
Ansatz her nicht in die Möglichkeit, die Gemeinschaft auf das Funda- 
ment zurückzuführen, das Pachom gelegt hatte. 

3.5 Ergebnis für das frühe Koinobitentum 

Bei der Erörterung des pachomianischen Armutsstreites begegneten uns 
dieselben Grundhaltungen in der Begründung der Armut wie bei den 
Anachoreten. Auf der einen Seite der ausgesprochene Gemeinschaftsbe- 
zug, auf der anderen Seite die asketische Forderung als Wert in sich 
selbst. In diesem Falle handelt es sich beide Male, sowohl bei Pachom als 
auch bei Theodoros, um gebürtige Ägypter58. Auffällig ist freilich, daß 
Theodoros einen griechischen Namen trug, was vielleicht als Hinweis auf 
die Bildung seiner •vornehmen" Familie59 gelten kann, und ferner, daß 
von ihm ausdrücklich erzählt wird, er habe die Schule besucht und habe 
in der Weisheit große Fortschritte gemacht60. Daß wir darunter hellenisti- 
sche Bildung zu verstehen haben, läßt sich wohl mit einiger Wahrschein- 
lichkeit vermuten. Tatsache ist auf jeden Fall, daß Theodoros schon als 
Jugendlicher ein asketisches Ideal verwirklichte, das mit der oben als 
griechischem Denken zugehörigen Askese-Auffassung übereinstimmt61. 
Tatsache ist ferner, daß dies im Zusammenhang mit seinem Schulbesuch 
und seinen Fortschritten in der Weisheit berichtet wird, übrigens mit ganz 
offensichtlicher Bewunderung seitens des Autors, der hierin wohl bereits 

58 Theodoros scheint einer vornehmen Familie Oberägyptens zu entstammen; die Viten 
siedeln ihn in Esne südlich von Tabennesi an, s. Bo 29-30, CSCO 107, 20,25 - 23,9; Le- 
fort, Vies coptes(s. Anm. 31) 100,1 - 102,23; Veilleux, Pachomian Koinonia /(s. Anm. 55) 
52-55. 
59 Für die Bedeutung von •groß" im Sinne von •bedeutend" s. Büchler, Die Armut der Ar- 
men (s. Anm. 41) 52 Anm. 102. 
60 Bo 31, CSCO 107, 23,10-13; Lefort, Vies copies (s. Anm. 38) 102,24-28; Veilleux, Pacho- 
mian Koinonia /(s. Anm. 55) 55 f. 
61 Bo 31, CSCO 107, 23,13-24; Lefort, Vies copies (s. Anm. 38) 102,28 - 103,23; Veilleux, 
Pachomian Koinonia /(s. Anm. 55) 56 f. 



Mönchsväter Ägyptens 271 

einen Beweis für Theodoros Heiligkeit von Kindheit an erblickte - ein 
Beleg für die oben erwähnte Mentalitätsverschiebung unter den Pacho- 
mianern. Für eben dieses Ideal setzte sich Theodoros später als Stellver- 
treter des Horsiesi unter seinen Mitbrüdern ein. 

Auf der anderen Seite ist das Faktum bezeichnend, daß Pachom, der 
verhältnismäßig ungebildete Mönch genuin ägyptischer Herkunft, der 
erst spät griechisch lernte, ein Armutsideal vertrat, das auf Bruderliebe 
und gegenseitiger Hingabe, auf Solidarität und Gemeinschaftssinn be- 
ruhte. Der Sinn der Armut lag für Pachom nicht in der Enthaltsamkeit als 
solcher, sondern in der Möglichkeit, konkret Liebe zu leben und die 
Barmherzigkeit Gottes, die er einst am eigenen Leibe erfahren hatte, an 
alle Menschen weiterzugeben, so wie er es damals gelobt hatte. Ihm war 
es darum zu tun, brüderlich zu teilen und nichts für sich selbst zurückzu- 
behalten. Hatte das Kloster Überfluß, so teilte es davon nach außen an 
die Armen und Notleidenden aus. Die sozial-karitative Komponente der 
Besitzlosigkeit tritt bei ihm wieder hervor, sogar deutlicher noch als bei 
den ägyptischen Anachoreten. Er war ja auch kein •reicher Jüngling" ge- 
wesen, als ihn der Ruf Gottes getroffen hatte, sondern ein heidnischer ar- 
mer Bauer, der durch die dienende Liebe der Christen erst zu Christus 
hinfand. Diese dienende Liebe war fortan sein Lebensinhalt. Der gegen- 
seitige Dienst als Ausdruck der Liebe und der Hingabe an Gott war sein 
und seiner koinonia eigentliches Ziel. Darin bestand die Berufung seiner 
Gründung, hier schlug ihr Herz. Um dieser Liebe willen sollten die Brü- 
der arm werden. 

Vergleicht man abschließend Theodoros und Pachom, so wird man 
noch einmal an die Altväter Arsenios und Moses erinnert: der eine allein 
mit dem Heiligen Geist in einhelliger Ruhe, der andere in der Gesell- 
schaft der Engel, gespeist mit Honig aus der Wabe. 




