
Theologie des geistlichen Lebens - 
eine theologische Disziplin 
Josef Georg Ziegler, Mainz 

Der Begriff •Spiritualität", seit den sechziger Jahren als Lehnwort aus 
dem Französischen übernommen, ist derzeit in aller Munde. Das Mode- 
wort artikuliert die Suche nach einer geistigen Orientierung, da alle Ver- 
suche zu einer nur materiellen oder innerweltlich begründeten Beheima- 
tung letztlich zum Scheitern verurteilt sind. 

Auf der Mikroebene des individuellen Bereiches kennzeichnet Zu- 
kunftsangst die Grundstimmung in unserer sogenannten Risikogesell- 
schaft, und dies in vielfacher Hinsicht. Hingewiesen sei auf das Problem 
des Überlebens ob der Umweltverschmutzung, oder der Ungesichertheit 
ob der Zunahme der Weltbevölkerung. Auf der Makroebene der Gesell- 
schaft führt eine zunehmende Differenzierung der Lebenswelten in Fami- 
lie, Beruf und Freizeit zu einer nur funktional strukturierten •Collage" 
des Zusammenlebens, die als Ergebnis die Vereinzelung und ein mehr 
oder weniger verbundenes Neben- oder auch Gegeneinander zeitigt. 
•Die Teile halt ich in der Hand, fehlt leider nur das einigende Band." Das 
Bemühen, in einem übergreifenden Sinn diese zweifache Bedrohung zu 
meistern, behindert zusätzlich eine um sich greifende Beliebigkeit der 
Postmoderne sowie deren augenfällige Transzendenzarmut, die wie- 
derum den einzelnen auf sich zurückwirft1. 

Der fehlende Sinnhorizont verleitet zum Aktionismus, zur Resignation 
oder zur Suche nach Ersatzbefriedigung in esoterischen Zirkeln. Warum 
führen diese Fluchtbewegungen, Symptome einer Überforderung, nicht 
zu Anfragen an den christlichen Glauben? Anschuldigungen helfen nicht 
weiter, so unersetzlich eine erfolgversprechende Therapie eine gründ- 
liche Diagnose voraussetzt. Ist das Angebot des christlichen Glaubens 
und seiner Spiritualität so schlecht und unverständlich verpackt, daß es 
übersehen und nicht zur Kenntnis genommen wird? •Neuevangelisie- 
rung" wird postuliert. Im folgenden soll einer der Wege zu deren zeitge- 
mäßer Konkretisierung unterbreitet werden. 

Es geht um die Chancen einer •Theologie des geistlichen Lebens" (ThgL) 
und die ausführliche Erörterung ihrer gerade heute zu spürenden Aktualität. 

1 H. Feilzer, Gesellschaftliche Veränderungen als Anfrage an unsere Seelsorgekonzepte, in: 
TrThZ 101 (1972) 241-261; W. Simon, Religiöse Erziehung im Kontext gesellschaftlicher In- 
dividualisierung, a.a.O. 281-301. 



Geistliche Theologie 273 

1. Spiritualität - Theologie des geistlichen Lebens 

•Spiritualität" heißt übersetzt •geistliches Leben". Ihre wissenschaftliche 
Reflexion ist einer ThgL überantwortet. In der Liturgiekonstitution Art. 
16 wird der Ausdruck •theologia spiritualis" mit •Theologie des geistli- 
chen Lebens" wiedergegeben. Wenn Spiritualität •persönliche Aneig- 
nung des Glaubens" oder •christlichen Lebensvollzug" meint2, steht im 
Hintergrund ein Paradigmenwechsel, die Weiterführung der Theologie 
von einem nicht mehr sachhaften zu einem mehr personorientierten Ver- 
ständnis. Symptomatisch dafür ist u. a. die Präzisierung der scholasti- 
schen Erklärung der •heiligmachenden Gnade" als •habitus" durch eine 
personale Sicht als •Leben in Christus". 

Demzufolge hat eine ThgL in objektivierender Terminologie die Wirk- 
lichkeit und Verwirklichung der Erlösung durch den Erlösten mit Jesus 
Christus im Heiligen Geist in Kirche und Welt zur Verherrlichung des Va- 
ters zu bedenken und aufzuzeigen (Eph 1,3-14). •Wir aber haben nicht 
den Geist der Welt empfangen, sondern den Geist, der aus Gott stammt, 
damit wir erkennen, was uns von Gott geschenkt worden ist. Davon reden 
wir auch ..., indem wir den Geisterfüllten das Wirken des Geistes deuten" 
(1 Kor 2,12 f.). 

Ausgangspunkt ist die theoretische Klärung der geoffenbarten und sa- 
kramental vermittelten •neuen" Existenz des Christen im Anschluß an 
die biblischen Aussagen von •neuer Schöpfung" (2 Kor 5,17; Gal 6,15) 
oder •Wiedergeburt" (Joh 3,3). Erst aus dieser Vorgabe kann dessen 
praktische Umsetzung abgeleitet werden. Geprägt wird das christliche 
Menschenbild vom Bild Gottes, dessen Wesen Liebe ist (1 Joh 4,8.16). Es 
findet eine Richtungsumkehr statt, weil nicht, wie in den übrigen Religio- 
nen, der Mensch Gott sucht, sondern bereits vorher Gott auf den Men- 
schen zugeht. Immerfort erwartet Gott auf seinen Liebesanruf die Liebes- 
antwort des Menschen (1 Joh 4,19). Die responsorische Verfaßtheit ist im 
Heilsereignis Jesus Christus sichtbar und greifbar begründet worden, 
weil in ihm •die Güte und Menschenfreundlichkeit Gottes ... die Gnade 
Gottes erschienen ist, um alle Menschen zu retten" (Tit 3,4; 2,11). Die 
Botschaft von der Gnade nimmt den zentralen Platz im Leben des Chri- 
sten ein. 

2 Die Literatur über Spiritualität wird immer unübersichtlicher. Eine gut dokumentierte 
Übersicht enthält: J. Weismayer, Leben in Fülle. Zur Geschichte und Theologie christlicher 
Spiritualität. Jjonsbruck/Wien 1983. Vgl. Dictionaire de spiritualite ascetique et mystique - 
doctrine et histoire. Paris 1937 f. A dictionary of Christian spirituality. London 1987, "1988. 
Auch Ch. Schütz (Hg.), Praktisches Lexikon der Spiritualität. Freiburg i. Br. 1988. Verwie- 
sen sei auf •Zeitschrift für Askese und Mystik". Würzburg 1926f. - seit 1947 •Geist und Le- 
ben" sowie auf •La vie spirituelle". Paris 1917f. 



Josef Georg Ziegler 21A 

Aufgrund der Begnadigung bedenkt der Christ, daß er sich Gott ver- 
dankt und ständig beschenkt wird. Unmißverständlich macht Paulus auf 
die Zuwendung Gottes aufmerksam, wenn er schreibt: •Jetzt ist sie da, 
die Zeit der Gnade" (2 Kor 6,2). •Ihr steht nicht mehr unter dem Gesetz, 
sondern unter der Gnade" (Rom 6,14). Für den Getauften gilt: •Aus sei- 
ner Fülle haben wir alle empfangen, Gnade über Gnade" (Joh 1,16). 
•Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir" (Gal 2,20). Diese Aussagen er- 
leuchten wie mit einem Brennspiegel Gnade als Selbstmitteilung Gottes3. 
Auf die Entfaltung des gnadenhaft vorgegebenen •Seins in Christus" zu 
einem ethisch aufgegebenen, geistgetragenen •Leben in Christus" kon- 
zentriert sich das Interesse der ThgL. Es geht um den Vollzug eines chri- 
stusförmigen Lebens •aus Christus auf Christus hin", sowohl durch den 
einzelnen wie in der Gemeinschaft der Kirche. 

Als Erkenntnis-Seins- und Wirkprinzip bildet der Herr selbst, •der 
Weg, die Wahrheit und das Leben" (Joh 14,6), die umgreifende Norm al- 
len Bemühens. Auf sein Heilsangebot geht ausführlich die Briefliteratur 
des Neuen Testamentes ein. 164mal findet sich im Corpus Paulinum die 
Wendung •in Christus". Weil der Mensch auf Bilder angewiesen ist, um 
sich einen geistigen Vorgang vor-stellen zu können, wird auf die Meta- 
pher einer lokalen Einwohnung des Sohnes, bzw. synonym des Geistes, 
zurückgegriffen4. Kurz hintereinander schreibt Paulus: •Wenn Christus 
in euch ist... der Geist Gottes, der in euch wohnt" (Rom 8,9 f.). Die johan- 
neischen, reziproken Immanenzformeln sprechen vom Beieinandersein. 
•Bleibt in mir, so bleibe ich in euch" (Joh 15,4). Die sakramental-onti- 
sche Enchristie ermöglicht und trägt die ethische Christifizierung. •Wer 
sagt, daß er in ihm bleibt, muß auch leben, wie er gelebt hat" (1 Joh 2,6). 
Das neutestamentliche Indikativ-Imperativ-Schema zeitigt einen neuen 
Gesetzesbegriff, der nicht von außen zwingt, sondern von innen drängt. 
•Die Liebe Christi (zu mir) drängt mich" (2 Kor 5,14). Insofern kann 
geistliches Leben als Aktuierung des Taufbewußtseins gesehen werden. 

Viele Wege führen zu Christus. Entscheidend ist ein integrales Chri- 
stusbild. ThgL hat dessen verschiedenen Elementen als den Materialprin- 
zipien der Vollzugsformen nachzugehen. Grundsätzlich sind alle Getauf- 

3 A. Ganoczy, Aus seiner Fülle haben wir alle empfangen. Grundriß der Gnadenlehre. Düs- 
seldorf 1989, 352 f. •Gnade ist die freie ungeschuldete Selbstmitteilung Gottes ... eben 
diese Liebe, als Agape geoffenbart, erhält im Neuen Bund die christologische Konzentra- 
tion und die pneumatologische Expansion, die es erlauben, von Jesus Christus als der 
Gnade in Person und vom Heiligen Geist als der Gnade in Geschichte zu reden." J. G. 
Ziegler, • Christus lernen " (Eph 4,20), in: H. Dobiosch (Hg.), Natur und Gnade. Die christo- 
zentrisch-pneumatische Grundgestalt der christlichen Sittlichkeitslehre (FS. J. Piegsa). 
MSS. 16. St. Ottilien 1990, 17-35. 
4 A. Oepke, TWBNT II, 534-539, s.v. en. 



Geistliche Theologie 275 

ten deputiert, d. h. befähigt und beauftragt, Christus in sich •Gestalt an- 
nehmen zu lassen" (Gal 4,19). Jedoch •Jeden mit einer anderen Stimme 
ruft Gott" (Hans Carossa), je nach Begabung und Lebensstellung. 

Der individuelle Aspekt basiert auf der christologisch-pneumatischen 
Einbeziehung in das Sohnesverhältnis Christi gegenüber dem Vater. Sie 
konkretisiert sich in einer anfanghaften Anteilnahme am Sohnesverhal- 
ten Christi in den drei göttlichen Tugenden. Während die moralischen 
Tugenden auf ein •facilius posse" tendieren, gewähren sie ein •superna- 
turaliter posse" im •esse et agere in Christo". Die göttliche Tugend des 
Glaubens vermittelt eine Einbeziehung in die Sehweise und Sichtweite, 
die Tugend der Hoffnung in das sichere Stehen und die der Liebe in die 
Ganzhingabe des Sohnes gegenüber dem Vater5. 

Christusnachfolge impliziert notwendigerweise die ekklesiologische 
Dimension. •Durch den einen Geist wurden wir in der Taufe alle in einen 
einzigen Leib aufgenommen ... alle wurden mit einem Geist getränkt" (1 
Kor 12,13). •Jedem aber wird die Offenbarung des Geistes geschenkt, da- 
mit sie anderen nützt" (1 Kor 12,7). Die Proexistenz Christi, der •sein Le- 
ben hingibt für die Schafe" (Joh 10,11), beseelt die apostolisch-missiona- 
rische Verpflichtung des Christen. Sie verwehrt einen egozentrischen 
Rückzug in das eigene Seelengärtlein, weil sie sich am dreifach struktu- 
rierten Hauptgebot der Liebe (Mk 12,30 par.) ausrichtet. 

Trotz der kenotisch-transitorischen Kreuzesübernahme (Mk 8,34 par.) 
wird dieser •neue Weg" (Apg 9,2) in dem Bewußtsein beschritten •Alles 
vermag ich in dem, der mir Kraft gibt" (Phil 4,13). •Wenn wir nämlich 
gleich geworden sind in seinem Tod, dann werden wir mit ihm auch in 
seiner Auferstehung vereinigt sein" (Rom 6,5). In der eschatologischen 
Erstreckung gewinnt das geistliche Leben als Unterwegssein sein charak- 
teristisches Signum. 

Die doxologische Grundausrichtung bündelt die verschiedenen Ausfor- 
mungen, weil sich jede Tugend letztlich als Kulttugend erweist, •so daß von 
einer Kultethik gesprochen werden kann"6. •Ob ihr also eßt oder trinkt oder 
etwas anderes tut: tut alles zur Verherrlichung Gottes" (1 Kor 10,31). 

Die Integration der Vollzugsformen der Inexistenz des Christen in 
Christus hat die ThgL in einem entsprechenden Konzept vorzulegen. Da- 
bei kann sie auf überkommene Grundformen zurückgreifen. Gemäß dem 
trinitarischen Gottesbild bietet sich eine dreifache formale Methode an. 

5 J. G. Ziegler, Christozentrische Sittlichkeit - Christusförmige Tugenden, in: TrThZ 96 
(1987) 290-312. 
6 J. G. Ziegler, •Nova et vetera"(Mt 13,52). Theologie- und zeitgeschichtliche Anmerkun- 
gen zur Tugend der religio, in: O. König/A. Wolkinger (Hg.), Horizonte des sittlichen Han- 
delns (FS. R. Bruch). Graz 1991, 117-133. 



Josef Georg Ziegler 276 

Ursprünglich wurde der Weg einer direkten Annäherung an Gott ein- 
geschlagen gemäß der Überzeugung, daß Gott Mensch wurde, damit wir 
Menchen zu Gott gelangen können. Dahinter steht das Theologumenon 
vom •fröhlichen Wechsel". •Er, der reich war, wurde euretwegen arm, 
um euch durch seine Armut reich zu machen" (2 Kor 4,9). In der Väter- 
zeit, und wiederum im Hochmittelalter und der beginnenden Neuzeit, er- 
strebte man eine mystische Vereinigung mit Gott, eine Vergöttlichung, 
nicht Vergottung,. Hat doch der Getaufte an der •göttlichen Natur Anteil 
erhalten" (2 Petr 1,4). 

Seit bei Bernhard von Clairvaux und in den Bettelorden die Verehrung 
der Menschheit Jesu in den Vordergrund trat, wurde die Angleichung an 
Jesu Vorbild favorisiert. Man bedachte die Aufforderung des Herrn: •Ich 
habe euch ein Beispiel gegeben, damit auch ihr so handelt, wie ich an 
euch gehandelt habe" (Joh 13,15). Um die getreue Nachfolge Jesu 
kreisten die religiösen Gedanken und deren Umsetzung in den Alltag. 

Parallel dazu verlief ein dritter Weg, als man seit Augustinus und Gre- 
gor d. Gr. begann, die Geistgewirktheit im Zusammenhang mit der Ausle- 
gung der sieben Gaben des Heiligen Geistes zu reflektieren. Wie die 
•Früchte des Heiligen Geistes" (Gal 3,22-26) die Geisterfülltheit doku- 
mentieren, wurde bedacht. •Wenn wir aus dem Geist leben, dann wollen 
wir auch dem Geist folgen" (Gal 5,25). Die verschiedenen Weisen des 
•Aufstieges der Seele zu Gott" lassen sich als Versuche verstehen, daß 
vom Herrn selbst angesprochene Wegschema nachzuvollziehen: •Vom 
Vater bin ich ausgegangen und in die Welt gekommen; ich verlasse die 
Welt wieder und gehe zum Vater" (Joh 16,28). 

Die vielfältigen Bestrebungen, die Begnadigung, die Selbstmitteilung 
Gottes, im Alltag zu bezeugen, fand ihren Niederschlag in einer umfang- 
reichen Literatur. An diese Schätze, die außerhalb eines elitären Kreises 
in Vergessenheit zu geraten drohten, erinnert man sich in steigendem 
Ausmaß. Sie bekanntzumachen, zählt zu dem Aufgabenbereich der 
ThgL. Dabei hat sie eine Zusammenschau der verschiedenen materiellen 
Komponenten der Vollzugsformen des geistlichen Lebens mit dessen for- 
malen Grundformen zu erarbeiten. Die Einsicht zeichnet sich ab, daß 
diese Aufgabe nicht als Anhängsel von einer oder mehreren theologi- 
schen Disziplinen wahrgenommen werden kann. Sie erfordert eine 
eigene ThgL. 



Geistliche Theologie 277 

2. Geschichte der Theologie des geistlichen Lebens 

Katholische Theologie ist von Haus aus spirituelle Theologie. Seit dem 
Ersten Weltkrieg zeichnet sich zunehmend die Etablierung einer eigenen 
ThgL ab. Daß sie so spät als eigene Disziplin einen Platz im theologi- 
schen Fächerkanon erhalten hat, hängt mit einem Geburtsfehler der Mo- 
raltheologie zusammen. Bei deren Herausnahme aus dem thomasischen 
System wurde ihr die modellartige Lösung von Gewissensfällen zugewie- 
sen, ein Vorgehen, das die angelsächsische Jurisprudenz noch heute 
durch die Aneinanderreihung von Rechtsfällen praktiziert. Der theoreti- 
sche Unterbau in den normae generales der Allgemeinen Moraltheologie 
mußte erst erkämpft werden. Der Überbau in einer Vollkommenheits- 
lehre blieb ihr indes versagt7. Deren Anliegen wurde unter dem Titel •As- 
zetik" vor allem in den Orden vertreten. Ansonsten war es, abgesondert 
von der akademischen Ausbildung, Aufgabe des Spirituals, darüber zu 
informieren. Eine derartige Trennung konnte auf Dauer nicht befriedi- 
gen. 

Den Anfang machte 1918 die Gregoriana mit einem •Lehrstuhl für As- 
zetik und Mystik", der 1956 zu einem •Institutum Theologiae Spiritualis" 
erweitert wurde. Die Apostolische Konstitution •Deus scientiarum Do- 
minus" von 1931 führte Aszetik und Liturgik als •disciplinae auxiliares" 
an. Erst die Liturgiekonstitution des Vatikanum II Art. 16 reihte Spiritua- 
lität gleichrangig unter die übrigen theologischen Disziplinen ein. Als 
•complementum" der Moraltheologie erwähnte sie 1970 die •Ratio fun- 
damental institutionis sacerdotalis"8. 

Im außerdeutschen Sprachraum gehört ThgL zum normalen Lehrange- 
bot. 1991 wurde ein entsprechendes Ordinariat an der Katholischen Uni- 
versität Eichstätt besetzt. Demgegenüber ist an den Ordenshochschulen 
eine Einführung in die Spiritualität vorgesehen. Das Franziskaner-Kapu- 
zinerstudium in Münster bietet einen zweijährigen Kurs in einem •Insti- 
tut für Spiritualität" an. Überörtliche Bedeutung erlangten die Einrich- 
tungen an der Gregoriana und an der Hochschule der Karmeliten in 
Rom. Letztere besuchen die künftigen Spirituale an den Priestersemina- 
ren in Polen. 

Spiritualität als Grundkategorie des Lebens eines Getauften befürwor- 
tet die Zuweisung ihrer wissenschaftlichen Klärung an die ThgL. Sie läßt 
nach deren Aufgabenstellung fragen. Diese umfaßt eine systematische 

7 J. Theiner, Die Entwicklung der Moraltheologie zur eigenständigen Disziplin (StGM 17). 
Regensburg 1970, 357 f. 
8 Vgl. J. Weismeyer, Spirituelle Theologie oder Theologie der Spiritualität", in: D. Viert 
(Hg.), Spiritualität in Moral (FS. K. Hörmann). Wien 1975, 59 f. 



Josef Georg Ziegler 278 

und historische Darlegung. Einige kursorische Hinweise seien vorgelegt. 
Die ursprüngliche Bezeichnung •Aszetik und Mystik" legt es nahe, von 
den beiden Begriffen auszugehen. 

3. Aszetik 

Aszetik beschäftigt sich lehrmäßig mit Askese. Ihr Thema lautet: Wie 
werde ich ein vollkommener Christ? Es geht um Christusgleichgestal- 
tung. •Wenige Begriffe werden so uneinheitlich und auch unzulänglich 
verwandt wie der Begriff Askese"9. Zwei Auffassungen zeichnen sich ab: 
Eine negative Sichtweise versteht Askese als Einüben des freiwilligen 
Verzichts auf an sich erlaubte Dinge, als Abtötung der erbsündigen Kon- 
kupiszenz. Die Loslösung von der Welt hat eine lange Vorgeschichte in 
der heidnischen Antike. 

Christlicher Glaube bleibt indes nicht bei der Entsagung als einem 
Selbstzweck stehen. Vielmehr soll sie gemäß dem Programmspruch in Mk 
1,15 •Denket um und glaubet an das Evangelium" eine Umkehr einlei- 
ten, wobei der •Glaube an das Evangelium" in der Hinkehr zu Gott die 
Abkehr von der Sünde einschließt. Der Christ hat die Gebote im Rücken 
und schreitet aus auf das Zentrum Christus10. Dieses positive Verständnis 
nimmt realistisch sowohl das Mitgekreuzigtwerden mit Christus als auch 
das Mitauferstehen mit ihm in den Blick. •Wer sein Leben um meinetwil- 
len und um des Evangeliums willen verliert, wird es retten" (Mk 8,35 
par.). An die eben aufgezeigte transitorische Verfaßtheit christlicher Spi- 
ritualität sei erinnert. 

Kampf ist angesagt. •Jeder Wettkämpfer lebt aber völlig enthaltsam; 
jene tun dies, um einen vergänglichen, wir aber um einen unvergängli- 
chen Siegeskranz zu gewinnen" (1 Kor 9,25). •Nicht daß ich es schon er- 
reicht hätte oder daß ich schon vollendet wäre. Aber ich strebe danach, es 
zu ergreifen, weil auch ich von Christus Jesus ergriffen worden bin" (Phil 
3,12). Der Imperativ •Zieht den neuen Menschen an!" (Eph 4,24) ent- 
birgt die spezifische Zielgerichtetheit christusförmiger Askese. Sie zu er- 
läutern, ist der ThgL in Abwehr einer ständig lauernden rigorosen Selbst- 
erlösungstendenz aufgegeben. 

9 R. Egenter, Die Askese der Christen in der Welt. Ettal 1956, 17 f. 
10 •Die Bekehrung besteht nicht primär in der Abwendung von dem Bisherigen, sondern in 
der Hinwendung zu dem Neuen ... darum ist Bekehrung mehr als eine Änderung der Ge- 
sinnung, sie ist ein Wechsel von der Finsternis zum Lichte ... (Apg 26,18)." G. Friedrich, 
Bekehrung im Vorchristentum, in: RGG I (31957) 979f. 



Geistliche Theologie 279 

Dabei hat sie die verschiedenen psychologischen und lebenszeitlichen, 
beruflichen und standesgemäßen Faktoren in Ansatz zu bringen. Bei der 
formalen Aufschlüsselung der Funktionsertüchtigung wehrt sie dem la- 
tenten Mißverständnis eines mechanischen Drills, einer Werkgerechtig- 
keit. Die Explizierung des Gnadenangebotes der Befreitheit in und für 
Christus weist dem Streben nach Vollkommenheit die einzuschlagende 
Richtung. Das Wort Johannes des Täufers •Er muß wachsen, ich aber 
muß kleiner werden" (Joh 3,30), enthält die Devise der Askese. 

Die jahrhundertelange Fehlinterpretation des mönchischen Lebens als 
eines allgemein gültigen Leitbildes wurde zwar immer wieder, u. a. von 
Johannes Chrysostomus und Franz von Sales, in Frage gestellt. Doch erst 
das Vatikanum II hat in der Kirchenkonstitution und in den Dekreten 
über das Laienapostolat und über die zeitgemäße Erneuerung des Or- 
denslebens klargestellt: •Es besteht in der Kirche eine Verschiedenheit 
des Dienstes, aber eine Einheit der Sendung" (Laienapostolat 2,2). •Je- 
der hat seine Gnadengaben von Gott, der eine so, der andere so" (1 Kor 
7,7). Die oben aufgezeigten Bausteine der Spiritualität kommen in der 
Aszetik als deren praktische Anwendung zum Tragen. Zeitgemäße Mo- 
delle hat eine ThgL zu entwickeln und vorzustellen. 

4. Mystik 

Askese als Einüben der Hinwendung zur Gott führt zur Mystik, dem In- 
newerden der in der Taufe geschenkten Gottverbundenheit durch Chri- 
stus im Heiligen Geist, der cognito Dei experimentalis. •Der schwer fi- 
xierbare Begriff meint im strengen religionswissenschaftlichen Sinn die 
das gewöhnliche Bewußtsein und die verstandesmäßige Erkenntnis über- 
steigende, unmittelbare Erfahrung der göttlichen oder transzendentalen 
Realität"11. Entscheidend ist das Gottesbild. Wo die Versenkung in ein 
unpersönliches und geschichtsloses kosmisches Prinzip - wie bei be- 
stimmten fernöstlichen Religionen - zum individuellen Aufgehen in ei- 
nem pantheistisch aufgefaßten, universalen Urgrund führt, kann von ei- 
ner Verschmelzungsmystik gesprochen werden. Demgegenüber sucht der 
christliche Offenbarungsglaube die Annäherung an den persönlichen, in 
Christus erschienenen Gott, entweder in einer mehr intellektuellen Er- 
kenntnis- oder Wesensmystik, in einer mehr emotionalen Liebes- oder 
Herzensmystik oder in einer sakramental ausgerichteten Gnadenmystik. 

Th. Ohm, LTHK 2VII, 732, s.v. Mystik I. religionsgeschichtlich. 



Josef Georg Ziegler 280 

Karl Rahners Diktum •Der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker' 
sein, einer der etwas ,erfahren' hat, oder er wird nicht mehr sein"12 ver- 
steht Mystik als theologische Anthropologie der Erlösten. •Der Besitz der 
göttlichen, ungeschaffenen Gnade, kann nicht im eigentlichen Sinne... 
überboten werden." Er könne nur empirisch intensiviert werden. Den- 
kende Verantwortung bewahre vor dem Abgleiten in parapsychologische 
Ungereimtheiten. Jeder Getaufte sei dazu prädestiniert, sich seiner Be- 
gnadigung in einem lebendigen Glauben und in tätiger Liebe ohne •psy- 
chotechnisches Training" bewußt zu werden. 

H. U. v. Balthasar konfrontiert den Menschen nicht mit Gott als dem 
Urgrund, •als Geheimnis unbestimmter Freiheit", sondern mit Gott als 
dem Zielgrund, •als Liebe, als Geheimnis sich für den Menschen vorbe- 
haltlos selbstbestimmender Freiheit". Das gläubig-sittliche Stehen vor 
Gottes Unbegreiflichkeit wird ergänzt durch eine responsorisch-ethische 
Überhöhung, durch Gottes liebenden Zuruf. Mystik erscheint als subjek- 
tive Dogmatik. 

Die Betonung der sakramental-personalen Struktur der Begnadigung 
läßt Gott in uns als Seins- und Quellgrund menschlicher Freiheit erfahren 
und führt zum mystischen Erleben der Nähe Gottes. Sie eröffnet den Zu- 
gang, über die Integrität und Intimität mit Gott hinaus, zu einer geschöpf- 
lich begrenzten Identität der Vereinigung mit Gott13. Mystik gründet im 
gläubigen Erfassen der sakramental vermittelten Selbstmitteilung Gottes, 
der Gnade. 

B. Griffiths vertritt eine •Glaubenswende", einen Bewußtseinswandel, 
von •rationalem Erkennen zu intuitiver Weisheit". Den Weg dazu weise 
die ungegenständliche Meditation hinduistischer Upanischaden. Nicht 
das Dogma provoziere kontemplative Erfahrung, sondern umgekehrt 
Kontemplation das Dogma14. Abgesehen davon, daß nicht ein Hinterein- 
ander, sondern ein Zueinander von Dogma und Erfahrung praktikabel 
erscheint, widerspricht eine objektlose Meditation dem Inkarnations- 
prinzip der Offenbarung. 

•Gegenwärtig ist er (Christus) mit seiner Kraft in den Sakramenten ... 
Gegenwärtig ist er in seinem Wort, da er selbst spricht, wenn die heiligen 
Schriften in der Kirche gelesen werden" (Liturgie-Konstitution Art. 7). 
Den Zugang zum mystischen Erleben eröffnet deshalb eine innerliche An- 

12 K. Rahner, Schriften zur Theologie VII. Einsiedeln, Zürich, Köln 1966, 22. E. Wolz-Gott- 
wald, Theologie und spirituelle Erfahrung. Zur Entwicklung spiritueller Theologie der Ge- 
genwart, in: ThGw i5(1992) 281-284. 
13 Vgl. J. G. Ziegler, Rezension zu J. Römelt, Personales Gottesverständnis in heutiger Mo- 
raltheologie auf dem Hintergrund der Theologien von K. Rahner und H. U. v. Balthasar. 
Innsbruck 1988, in: StMor 28 (1990) 247-255. 
14 Wolz/Gottwald, a.a.O. 288-293. 



Geistliche Theologie 281 

eignung, eine Internalisierung der Texte beim Lesen der Heiligen Schrift. 
Ein meditatives Hinhorchen und Überdenken verdichtet sich zu einer exi- 
stentiellen Rezeption. Diese verschafft sich wiederum im Gebet ihren 
Ausdruck. Je nach der Intensität des Gottesbezuges mündet das Gebet in 
die verschiedenen Grade mystischer Versenkung. Da die Berichte darüber 
die allgemeine Erfahrung übersteigen, können sie nur annäherungsweise 
in Worten wiedergegeben werden. Mystik im christlichen Verständnis 
geht vom gnadenhaften Abstieg Gottes zum erlösten Menschen aus, der 
einen ebenso gnadenhaften Aufstieg zu ihm ermöglicht. •Alles ist Gnade" 
(Teresa von Avila). Mystagogie leitet zu einer rational fundierten, gläubi- 
gen Wahrnehmung der Gotteserfahrung in Christus durch den Heiligen 
Geist an. Die Einführung in sie gehört zum Lehrangebot einer ThgL15. 

5. Geschichtlicher Rückblick 

Wegen der historischen Verzahnung von Askese und Mystik kann deren 
Entwicklung nicht unabhängig voneinander nachgegangen werden. Ei- 
nen weitreichenden Einfluß übte die Lehre vom Vorrang der vita contem- 
plativa vor der vita activa aus, welche, ausgehend von Ägypten, Mönchs- 
askese als die Hochform christlichen Lebens vertrat. Unter dem Einfluß 
antiker philosophischer Systeme, vornehmlich der stoischen und neupla- 
tonischen Ethik, wurde aus Proclos der Dreistufenweg einer via purga- 
tiva, illuminativa, unitiva in den pseudoareopagitischen Schriften über- 
nommen. Er galt und gilt als Handreichung für die mystische Stufenlei- 
ter. Seit dem Zeitalter der Scholastik waren die Kommentare zu Pseudo- 
Dionysius und zur Heiligen Schrift (Hohelied) maßgebend. 

Im Jahrhundertwechsel lösten sich, vor allem in der Ordensfrömmig- 
keit, nationale Besonderheiten einander ab. Auf die lebensreformerische 
Frömmigkeit der Benediktiner folgte im europäischen Raum die psycho- 
logisierende Mystik der Zisterzienserinnen und der Dominikaner. In den 
Schulen der niederländischen Devotio moderna im 15. Jahrhundert, des 
spanischen Carmel im 16. Jahrhundert und der Ecole francaise im 17. 
Jahrhundert, um nur einige anzuführen, erreichte das Mühen um Vereini- 
gung der Seele mit Gott bzw. Christus spezifische Ausformungen. Bemer- 
kenswert ist, daß im Protestantismus fast alle gefühlsmäßig oder theo- 
sophisch inspirierten pietistischen Bewegungen außerhalb des evange- 
lischen Kirchentums standen. 

15 Vgl. St. Knobloch/H. Haslinger (Hg.), Mystagogische Seelsorge. Eine lebensgeschicht- 
lich orientierte Pastoral. Mainz 1991. 



Josef Georg Ziegler 282 

In unserem Jahrhundert schuf sich die Betonung der Weltverantwor- 
tung des Christen eine besondere Laienfrömmigkeit. Ihr eigenes Profil 
gewinnt sie zusammen mit der Priester- und Ordensfrömmigkeit aus der 
jeweiligen Aktuierung der gemeinsamen Gnade, der Selbstmitteilung 
Gottes. Das derzeitige Angebot esoterischer und fernöstlicher Medita- 
tionswege darf nicht übersehen, sondern muß kritisch sondiert werden 
nach dem Motto •Alles gehört euch; ihr aber gehört Christus und Chri- 
stus gehört Gott" (1 Kor 3,22 f.). 

Bereits der aufgezeigte Abriß der Entwicklung der verschiedenen Rea- 
lisierungsformen der Spiritualität läßt die Einführung in ihre Geschichte 
als zweiten Aufgabenbereich einer ThgL neben einer systematischen Dar- 
legung erkennen. 

6. Die Aktualität der Theologie des geistlichen Lebens 

Die sehr kursorische Skizzierung der Themenbereiche einer ThgL ver- 
deutlicht den Umfang des Lehrangebotes. Die Vielfalt der Spiritualität 
sowie ihre systematische und historische Darstellung sprechen für ein 
eigenes Fach. Die einzelnen theologischen Disziplinen können nur pas- 
sim auf die Probleme eingehen. Außerdem fördert die Aufsplitterung der 
Theologie den Wunsch nach einer Zusammenschau, worin sie die bibli- 
sche Grundlegung, die dogmatische Systematisierung und die moraltheo- 
logische Anwendung im Konzept einer Gnadenmoral16 die verschiede- 
nen Aspekte der geoffenbarten Selbstmitteilung Gottes in einem einheit- 
lichen Lebensentwurf integriert und vorgestellt werden. Dadurch würde 
die Ausbildung sowohl der Priester - als auch der Laientheologen - eine 
spirituelle Abrundung erfahren, welche die Umsetzung der Theologie in 
das persönliche Leben wie in der jeweiligen Tätigkeit im Dienste der Kir- 
che beseelen könnte - und dies angesichts des Endes des kirchlichen 
Sozialisationsmonopols. 

Paulus gibt das Vorbild •Ich diene der Kirche durch das Amt, das Gott 
mir übertragen hat, damit ich euch das Wort Gottes in seiner Fülle ver- 
kündige, jenes Geheimnis, das seit ewigen Zeiten und Generationen ver- 
borgen war. Jetzt wurde es seinen Heiligen offenbart; Gott wollte ihnen 
zeigen, wie reich und herrlich dieses Geheimnis unter den Völkern ist: 
Christus ist in euch, er ist die Hoffnung auf Herrlichkeit" (Kol 1,25-28). 

16 J. Sudbrack, Möglichkeiten einer Theologie des Geistlichen Lebens, in: TrThZ 7#(1969) 52 
spricht von •Querschnittswissenschaft". Zur Gnadenmoral vgl. J. G. Ziegler, Lebensgestal- 
tung in Christus - in uns und um uns. Begründung und Grundriß einer Gnadenmoral, in: 
MTHZ 35 (1984) 161-180. 




