Theologie des geistlichen Lebens —
eine theologische Disziplin

Josef Georg Ziegler, Mainz

Der Begriff ,,Spiritualitat®, seit den sechziger Jahren als Lehnwort aus
dem Franzosischen iibernommen, ist derzeit in aller Munde. Das Mode-
wort artikuliert die Suche nach einer geistigen Orientierung, da alle Ver-
suche zu einer nur materiellen oder innerweltlich begriindeten Beheima-
tung letztlich zum Scheitern verurteilt sind.

Auf der Mikroebene des individuellen Bereiches kennzeichnet Zu-
kunftsangst die Grundstimmung in unserer sogenannten Risikogesell-
schaft, und dies in vielfacher Hinsicht. Hingewiesen sei auf das Problem
des Uberlebens ob der Umweltverschmutzung, oder der Ungesichertheit
ob der Zunahme der Weltbevolkerung. Auf der Makroebene der Gesell-
schaft fiihrt eine zunehmende Differenzierung der Lebenswelten in Fami-
lie, Beruf und Freizeit zu einer nur funktional strukturierten »Collage“
des Zusammenlebens, die als Ergebnis die Vereinzelung und ein mehr
oder weniger verbundenes Neben- oder auch Gegeneinander zeitigt.
»Die Teile haltich in der Hand, fehlt leider nur das einigende Band.“ Das
Bemiihen, in einem iibergreifenden Sinn diese zweifache Bedrohung zu
meistern, behindert zusitzlich eine um sich greifende Beliebigkeit der
Postmoderne sowie deren augenfillige Transzendenzarmut, die wie-
derum den einzelnen auf sich zuriickwirft!.

Der fehlende Sinnhorizont verleitet zum Aktionismus, zur Resignation
oder zur Suche nach Ersatzbefriedigung in esoterischen Zirkeln. Warum
filhren diese Fluchtbewegungen, Symptome einer Uberforderung, nicht
zu Anfragen an den christlichen Glauben? Anschuldigungen helfen nicht
weiter, so unersetzlich eine erfolgversprechende Therapie eine griind-
liche Diagnose voraussetzt. Ist das Angebot des christlichen Glaubens
und seiner Spiritualitit so schlecht und unverstindlich verpackt, daB es
ibersehen und nicht zur Kenntnis genommen wird? »Neuevangelisie-
rung® wird postuliert. Im folgenden soll einer der Wege zu deren zeitge-
mifBer Konkretisierung unterbreitet werden.

Es geht um die Chancen einer ,, Theologie des geistlichen Lebens® (ThgL)
und die ausfiihrliche Erérterung ihrer gerade heute zu spiirenden Aktualitiit.

" H. Feilzer, Gesellschafiliche Verdnderungen als Anfrage an unsere Seelsorgekonzepte, in:
TrThZ 101 (1972) 241-261; W. Simon, Religiése Erziehung im Kontext gesellschaftlicher In-
dividualisierung, a.a.0. 281-301.



Geistliche Theologie 273

1. Spiritualitidt — Theologie des geistlichen Lebens

»opiritualitdt” heiBt tibersetzt ,,geistliches Leben“. Ihre wissenschaftliche
Reflexion ist einer ThgL iiberantwortet. In der Liturgiekonstitution Art.
16 wird der Ausdruck ,theologia spiritualis“ mit ,,Theologie des geistli-
chen Lebens“ wiedergegeben. Wenn Spiritualitit ,,persénliche Aneig-
nung des Glaubens* oder ,,christlichen Lebensvollzug® meint?, steht im
Hintergrund ein Paradigmenwechsel, die Weiterfiihrung der Theologie
von einem nicht mehr sachhaften zu einem mehr personorientierten Ver-
stindnis. Symptomatisch dafiir ist u. a. die Prizisierung der scholasti-
schen Erklarung der ,heiligmachenden Gnade* als , habitus* durch eine
personale Sicht als ,,Leben in Christus®.

Demzufolge hat eine ThgL in objektivierender Terminologie die Wirk-
lichkeit und Verwirklichung der Erlésung durch den Erlésten mit Jesus
Christus im Heiligen Geist in Kirche und Welt zur Verherrlichung des Va-
ters zu bedenken und aufzuzeigen (Eph 1,3-14). ,Wir aber haben nicht
den Geist der Welt empfangen, sondern den Geist, der aus Gott stammt,
damit wir erkennen, was uns von Gott geschenkt worden ist. Davon reden
wir auch ..., indem wir den Geisterfiillten das Wirken des Geistes deuten*
(1 Kor 2,12f)).

Ausgangspunkt ist die theoretische Klidrung der geoffenbarten und sa-
kramental vermittelten ,,neuen“ Existenz des Christen im AnschluB an
die biblischen Aussagen von ,,neuer Schopfung® (2 Kor 5,17; Gal 6,15)
oder ,,Wiedergeburt* (Joh 3,3). Erst aus dieser Vorgabe kann dessen
praktische Umsetzung abgeleitet werden. Geprigt wird das christliche
Menschenbild vom Bild Gottes, dessen Wesen Liebe ist (1 Joh 4, 8. 16). Es
findet eine Richtungsumkehr statt, weil nicht, wie in den iibrigen Religio-
nen, der Mensch Gott sucht, sondern bereits vorher Gott auf den Men-
schen zugeht. Immerfort erwartet Gott auf seinen Liebesanruf die Liebes-
antwort des Menschen (1 Joh 4, 19). Die responsorische VerfaBtheit ist im
Heilsereignis Jesus Christus sichtbar und greifbar begriindet worden,
weil in ihm ,,die Giite und Menschenfreundlichkeit Gottes ... die Gnade
Gottes erschienen ist, um alle Menschen zu retten“ (Tit 3,4; 2, 11). Die
Botschaft von der Gnade nimmt den zentralen Platz im Leben des Chri-
sten ein.

* Die Literatur {iber Spiritualitit wird immer uniibersichtlicher. Eine gut dokumentierte
Ubersicht enthalt: J. Weismayer, Leben in Fiille. Zur Geschichte und Theologie christlicher
Spiritualitdt. [nnsbruck/Wien 1983. Vgl. Dictionaire de spiritualité ascétique et mystique —
doctrine et histoire. Paris 1937f. A dictionary of christian spirituality. London 1987, 41988.
Auch Ch. Schiitz (Hg.), Praktisches Lexikon der Spiritualitit. Freiburg i. Br. 1988. Verwie-
sen sei auf , Zeitschrift fiir Askese und Mystik“. Wiirzburg 1926 f. — seit 1947 ,, Geist und Le-
ben“ sowie auf , La vie spirituelle”, Paris 1917f.



Josef Georg Ziegler 274

Aufgrund der Begnadigung bedenkt der Christ, daf er sich Gott ver-
dankt und stindig beschenkt wird. UnmiBverstindlich macht Paulus auf
die Zuwendung Gottes aufmerksam, wenn er schreibt: ,,Jetzt ist sie da,
die Zeit der Gnade* (2 Kor 6,2). ,,Ihr steht nicht mehr unter dem Gesetz,
sondern unter der Gnade* (R6m 6, 14). Fiir den Getauften gilt: ,,Aus sei-
ner Fiille haben wir alle empfangen, Gnade iiber Gnade“ (Joh 1,16).
,,Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir* (Gal 2,20). Diese Aussagen er-
leuchten wie mit einem Brennspiegel Gnade als Selbstmitteilung Gottes?.
Auf die Entfaltung des gnadenhaft vorgegebenen ,,Seins in Christus“ zu
einem ethisch aufgegebenen, geistgetragenen ,,.Leben in Christus* kon-
zentriert sich das Interesse der ThgL. Es geht um den Vollzug eines chri-
stusférmigen Lebens ,,aus Christus auf Christus hin“, sowohl durch den
einzelnen wie in der Gemeinschaft der Kirche.

Als Erkenntnis-Seins- und Wirkprinzip bildet der Herr selbst, ,,der
Weg, die Wahrheit und das Leben“ (Joh 14,6), die umgreifende Norm al-
len Bemiihens. Auf sein Heilsangebot geht ausfiihrlich die Briefliteratur
des Neuen Testamentes ein. 164mal findet sich im Corpus Paulinum die
Wendung ,,in Christus“. Weil der Mensch auf Bilder angewiesen ist, um
sich einen geistigen Vorgang vor-stellen zu kénnen, wird auf die Meta-
pher einer lokalen Einwohnung des Sohnes, bzw. synonym des Geistes,
zuriickgegriffent. Kurz hintereinander schreibt Paulus: ,,Wenn Christus
in euch ist ... der Geist Gottes, der in euch wohnt“ (Rom 8,9f.). Die johan-
neischen, reziproken Immanenzformeln sprechen vom Beieinandersein.
,,Bleibt in mir, so bleibe ich in euch“ (Joh 15,4). Die sakramental-onti-
sche Enchristie ermoglicht und tragt die ethische Christifizierung. ,,Wer
sagt, daB er in ihm bleibt, muB} auch leben, wie er gelebt hat* (1 Joh 2,6).
Das neutestamentliche Indikativ-Imperativ-Schema zeitigt einen neuen
Gesetzesbegriff, der nicht von auBlen zwingt, sondern von innen dringt.
,Die Liebe Christi (zu mir) dringt mich“ (2 Kor 5,14). Insofern kann
geistliches Leben als Aktuierung des TaufbewuBtseins gesehen werden.

Viele Wege fiihren zu Christus. Entscheidend ist ein integrales Chri-
stusbild. ThgL hat dessen verschiedenen Elementen als den Materialprin-
zipien der Vollzugsformen nachzugehen. Grundsitzlich sind alle Getauf-

3 A. Ganoczy, Aus seiner Fiille haben wir alle empfangen. Grundrify der Gnadenlehre. Diis-
seldorf 1989, 352f. ,,Gnade ist die freie ungeschuldete Selbstmitteilung Gottes ... eben
diese Liebe, als Agape geoffenbart, erhédlt im Neuen Bund die christologische Konzentra-
tion und die pneumatologische Expansion, die es erlauben, von Jesus Christus als der
Gnade in Person und vom Heiligen Geist als der Gnade in Geschichte zu reden.” J. G.
Ziegler, ,, Christus lernen* (Eph 4, 20), in: H. Dobiosch (Hg.), Natur und Gnade. Die christo-
zentrisch-pneumatische Grundgestalt der christlichen Sittlichkeitslehre (FS. J. Piegsa).
MSS. 16. St. Ottilien 1990, 17-35.

4 A. Oepke, TWBNT II, 534-539, s.v. en.



Geistliche Theologie 275

ten deputiert, d. h. befihigt und beauftragt, Christus in sich ,,Gestalt an-
nehmen zu lassen® (Gal 4, 19). Jedoch ,,Jeden mit einer anderen Stimme
ruft Gott“ (Hans Carossa), je nach Begabung und Lebensstellung.

Der individuelle Aspekt basiert auf der christologisch-pneumatischen
Einbeziehung in das Sohnesverhiltnis Christi gegeniiber dem Vater. Sie
konkretisiert sich in einer anfanghaften Anteilnahme am Sohnesverhal-
ten Christi in den drei gottlichen Tugenden. Wahrend die moralischen
Tugenden auf ein ,facilius posse“ tendieren, gewéhren sie ein ,,superna-
turaliter posse™ im ,,esse et agere in Christo®“. Die gottliche Tugend des
Glaubens vermittelt eine Einbeziehung in die Sehweise und Sichtweite,
die Tugend der Hoffnung in das sichere Stehen und die der Liebe in die
Ganzhingabe des Sohnes gegenliber dem Vater?.

Christusnachfolge impliziert notwendigerweise die ekklesiologische
Dimension. ,,Durch den einen Geist wurden wir in der Taufe alle in einen
einzigen Leib aufgenommen ... alle wurden mit einem Geist getrankt* (1
Kor 12,13). ,,Jedem aber wird die Offenbarung des Geistes geschenkt, da-
mit sie anderen niitzt“ (1 Kor 12,7). Die Proexistenz Christi, der ,,sein Le-
ben hingibt fiir die Schafe* (Joh 10, 11), beseelt die apostolisch-missiona-
rische Verpflichtung des Christen. Sie verwehrt einen egozentrischen
Riickzug in das eigene Seelengirtlein, weil sie sich am dreifach struktu-
rierten Hauptgebot der Liebe (Mk 12,30 par.) ausrichtet.

Trotz der kenotisch-transitorischen Kreuzesiibernahme (Mk 8,34 par.)
wird dieser ,neue Weg™ (Apg 9,2) in dem BewuBtsein beschritten ,,Alles
vermag ich in dem, der mir Kraft gibt“ (Phil 4, 13). ,,Wenn wir ndmlich
gleich geworden sind in seinem Tod, dann werden wir mit ihm auch in
seiner Auferstehung vereinigt sein* (Rém 6,5). In der eschatologischen
Erstreckung gewinnt das geistliche Leben als Unterwegssein sein charak-
teristisches Signum.

Die doxologische Grundausrichtung biindelt die verschiedenen Ausfor-
mungen, weil sich jede Tugend letztlich als Kulttugend erweist, ,,so daBl von
einer Kultethik gesprochen werdenkann*¢. ,Obihralsoef3t odertrinkt oder
etwas anderes tut: tut alles zur Verherrlichung Gottes®“ (1 Kor 10,31).

Die Integration der Vollzugsformen der Inexistenz des Christen in
Christus hat die ThgL in einem entsprechenden Konzept vorzulegen. Da-
bei kann sie auf iiberkommene Grundformen zuriickgreifen. GemaB dem
trinitarischen Gottesbild bietet sich eine dreifache formale Methode an.

$J. G. Ziegler, Christozentrische Sittlichkeit — Christusformige Tugenden, in: TrThZ 96
(1987) 290-312.

$J. G. Ziegler, , Nova et vetera“ (Mt 13,52). Theologie- und zeitgeschichtliche Anmerkun-
gen zur Tugend der religio, in: O. Kdnig/A. Wolkinger (Hg.), Horizonte des sittlichen Han-
delns (FS. R. Bruch). Graz 1991, 117-133.



Josef Georg Ziegler 276

Urspriinglich wurde der Weg einer direkten Anniherung an Gott ein-
geschlagen gemiB der Uberzeugung, daB Gott Mensch wurde, damit wir
Menchen zu Gott gelangen kdnnen. Dahinter steht das Theologumenon
vom ,.fréhlichen Wechsel“. ,Er, der reich war, wurde euretwegen arm,
um euch durch seine Armut reich zu machen* (2 Kor 4,9). In der Viter-
zeit, und wiederum im Hochmittelalter und der beginnenden Neuzeit, er-
strebte man eine mystische Vereinigung mit Gott, eine Vergéttlichung,
nicht Vergottung,. Hat doch der Getaufte an der ,,gottlichen Natur Anteil
erhalten® (2 Petr 1,4).

Seit bei Bernhard von Clairvaux und in den Bettelorden die Verehrung
der Menschheit Jesu in den Vordergrund trat, wurde die Angleichung an
Jesu Vorbild favorisiert. Man bedachte die Aufforderung des Herrn: ,,Ich
habe euch ein Beispiel gegeben, damit auch ihr so handelt, wie ich an
euch gehandelt habe* (Joh 13,15). Um die getreue Nachfolge Jesu
kreisten die religidsen Gedanken und deren Umsetzung in den Alltag.

Parallel dazu verlief ein dritter Weg, als man seit Augustinus und Gre-
gor d. Gr. begann, die Geistgewirktheit im Zusammenhang mit der Ausle-
gung der sieben Gaben des Heiligen Geistes zu reflektieren. Wie die
»Friichte des Heiligen Geistes* (Gal 3,22-26) die Geisterfiilltheit doku-
mentieren, wurde bedacht. ,, Wenn wir aus dem Geist leben, dann wollen
wir auch dem Geist folgen* (Gal 5,25). Die verschiedenen Weisen des
~Aufstieges der Seele zu Gott* lassen sich als Versuche verstehen, daf3
vom Herrn selbst angesprochene Wegschema nachzuvollziehen: ,,Vom
Vater bin ich ausgegangen und in die Welt gckommen; ich verlasse die
Welt wieder und gehe zum Vater“ (Joh 16,28).

Die vielfdltigen Bestrebungen, die Begnadigung, die Selbstmitteilung
Gottes, im Alltag zu bezeugen, fand ihren Niederschlag in einer umfang-
reichen Literatur. An diese Schitze, die auBerhalb eines elitiren Kreises
in Vergessenheit zu geraten drohten, erinnert man sich in steigendem
AusmaB. Sie bekanntzumachen, zdhit zu dem Aufgabenbereich der
ThgL. Dabei hat sie eine Zusammenschau der verschiedenen materiellen
Komponenten der Vollzugsformen des geistlichen Lebens mit dessen for-
malen Grundformen zu erarbeiten. Die Einsicht zeichnet sich ab, daf3
diese Aufgabe nicht als Anhéngsel von einer oder mehreren theologi-
schen Disziplinen wahrgenommen werden kann. Sie erfordert eine
eigene ThgL.



Geistliche Theologie 277

2. Geschichte der Theologie des geistlichen Lebens

Katholische Theologie ist von Haus aus spirituelle Theologie. Seit dem
Ersten Weltkrieg zeichnet sich zunehmend die Etablierung einer eigenen
ThgL ab. DaB sie so spit als eigene Disziplin einen Platz im theologi-
schen Fiacherkanon erhalten hat, hingt mit einem Geburtsfehler der Mo-
raltheologie zusammen. Bei deren Herausnahme aus dem thomasischen
System wurde ihr die modellartige Losung von Gewissensfillen zugewie-
sen, ein Vorgehen, das die angelsichsische Jurisprudenz noch heute
durch die Aneinanderreihung von Rechtsfillen praktiziert. Der theoreti-
sche Unterbau in den normae generales der Allgemeinen Moraltheologie
muBte erst erkdmpft werden. Der Uberbau in einer Vollkommenheits-
lehre blieb ihr indes versagt’. Deren Anliegen wurde unter dem Titel ,,As-
zetik“ vor allem in den Orden vertreten. Ansonsten war es, abgesondert
von der akademischen Ausbildung, Aufgabe des Spirituals, dariiber zu
informieren. Eine derartige Trennung konnte auf Dauer nicht befriedi-
gen.

Den Anfang machte 1918 die Gregoriana mit einem ,,Lehrstuhl fiir As-
zetik und Mystik“, der 1956 zu einem ,,Institutum Theologiae Spiritualis*
erweitert wurde. Die Apostolische Konstitution ,,Deus scientiarum Do-
minus“ von 1931 fiihrte Aszetik und Liturgik als ,,disciplinae auxiliares*
an. Erst die Liturgiekonstitution des Vatikanum II Art. 16 reihte Spiritua-
litat gleichrangig unter die iibrigen theologischen Disziplinen ein. Als
»complementum* der Moraltheologie erwidhnte sie 1970 die ,,Ratio fun-
damentalis institutionis sacerdotalis*s.

Im auBerdeutschen Sprachraum gehért ThgL zum normalen Lehrange-
bot. 1991 wurde ein entsprechendes Ordinariat an der Katholischen Uni-
versitdt Eichstitt besetzt. Demgegeniiber ist an den Ordenshochschulen
eine Einfithrung in die Spiritualitit vorgesehen. Das Franziskaner-Kapu-
zinerstudium in Miinster bietet einen zweijihrigen Kurs in einem ,,Insti-
tut fiir Spiritualitit* an. Uberortliche Bedeutung erlangten die Einrich-
tungen an der Gregoriana und an der Hochschule der Karmeliten in
Rom. Letztere besuchen die kiinftigen Spirituale an den Priestersemina-
ren in Polen.

Spiritualitdt als Grundkategorie des Lebens eines Getauften befiirwor-
tet die Zuweisung ihrer wissenschaftlichen Klarung an die ThgL. Sie 148t
nach deren Aufgabenstellung fragen. Diese umfaBt eine systematische

7J. Theiner, Die Entwicklung der Moraltheologie zur eigenstindigen Disziplin (StGM 17).
Regensburg 1970, 357f.

8 Vgl. J. Weismeyer, Spirituelle Theologie oder Theologie der Spiritualitit®, in: D. Viert
(Hg.), Spiritualitit in Moral (FS. K. Hérmann). Wien 1975, 59f.



Josef Georg Ziegler 278

und historische Darlegung. Einige kursorische Hinweise seien vorgelegt.
Die urspriingliche Bezeichnung ,,Aszetik und Mystik" legt es nahe, von
den beiden Begriffen auszugehen.

3. Aszetik

Aszetik beschiftigt sich lehrmidBig mit Askese. Ihr Thema lautet: Wie
werde ich ein vollkommener Christ? Es geht um Christusgleichgestal-
tung. ,,Wenige Begriffe werden so uneinheitlich und auch unzuldnglich
verwandt wie der Begriff Askese“®. Zwei Auffassungen zeichnen sich ab:
Eine negative Sichtweise versteht Askese als Einiiben des fretwilligen
Verzichts auf an sich erlaubte Dinge, als Abtotung der erbsiindigen Kon-
kupiszenz. Die Losldésung von der Welt hat eine lange Vorgeschichte in
der heidnischen Antike.

Christlicher Glaube bleibt indes nicht bet der Entsagung als einem
Selbstzweck stehen. Vielmehr soll sie gemidB dem Programmspruch in Mk
1,15 ,,Denket um und glaubet an das Evangelium* eine Umkehr einlei-
ten, wobet der ,,Glaube an das Evangelium* in der Hinkehr zu Gott die
Abkehr von der Siinde einschlieBt. Der Christ hat die Gebote im Riicken
und schreitet aus auf das Zentrum Christus'®. Dieses positive Verstdndnis
nimmt realistisch sowohl das Mitgekreuzigtwerden mit Christus als auch
das Mitauferstehen mit ihm in den Blick. ,,Wer sein Leben um meinetwil-
len und um des Evangeliums willen verliert, wird es retten” (Mk 8,35
par.). An die eben aufgezeigte transitorische VerfaBtheit christlicher Spi-
ritualitit sei erinnert.

Kampf ist angesagt. ,Jeder Wettkdmpfer lebt aber vollig enthaltsam;
jene tun dies, um einen vergénglichen, wir aber um einen unvergédngli-
chen Siegeskranz zu gewinnen“ (1 Kor 9,25). ,,Nicht daB} ich es schon er-
reicht hitte oder daB ich schon vollendet wiire. Aberich strebe danach, es
zu ergreifen, weil auch ich von Christus Jesus ergriffen worden bin“ (Phil
3,12). Der Imperativ ,,Zieht den neuen Menschen an!“ (Eph 4,24) ent-
birgt die spezifische Zielgerichtetheit christusférmiger Askese. Sie zu er-
lautern, ist der ThgL in Abwehr einer stindig lauernden rigorosen Selbst-
erlésungstendenz aufgegeben.

s R. Egenter, Die Askese der Christen in der Welt. Ettal 1956, 17f.

10 Die Bekehrung besteht nicht primir in der Abwendung von dem Bisherigen, sondern in
der Hinwendung zu dem Neuen ... darum ist Bekehrung mehr als eine Anderung der Ge-
sinnung, sie ist ein Wechsel von der Finsternis zum Lichte ... (Apg 26,18).“ G. Friedrich,
Bekehrung im Vorchristentum, in: RGG 1 (31957) 979f.



Geistliche Theologie 279

Dabei hat sie die verschiedenen psychologischen und lebenszeitlichen,
beruflichen und standesgemiBen Faktoren in Ansatz zu bringen. Bei der
formalen Aufschliisselung der Funktionsertiichtigung wehrt sie dem la-
tenten MiBverstdndnis eines mechanischen Dirills, einer Werkgerechtig-
keit. Die Explizierung des Gnadenangebotes der Befreitheit in und fiir
Christus weist dem Streben nach Vollkommenheit die einzuschlagende
Richtung. Das Wort Johannes des Taufers ,,Er mul wachsen, ich aber
muB kleiner werden* (Joh 3,30), enthilt die Devise der Askese.

Die jahrhundertelange Fehlinterpretation des monchischen Lebens als
eines allgemein giiltigen Leitbildes wurde zwar immer wieder, u. a. von
Johannes Chrysostomus und Franz von Sales, in Frage gestellt. Doch erst
das Vatikanum II hat in der Kirchenkonstitution und in den Dekreten
tiber das Laienapostolat und iiber die zeitgemidBe Erneuerung des Or-
denslebens klargestellt: ,,Es besteht in der Kirche eine Verschiedenheit
des Dienstes, aber eine Einheit der Sendung“ (Laienapostolat 2,2). , Je-
der hat seine Gnadengaben von Gott, der eine so, der andere so* (1 Kor
7,7). Die oben aufgezeigten Bausteine der Spiritualitit kommen in der
Aszetik als deren praktische Anwendung zum Tragen. Zeitgemifie Mo-
delle hat eine ThgL zu entwickeln und vorzustellen.

4. Mystik

Askese als Einiiben der Hinwendung zur Gott fithrt zur Mystik, dem In-
newerden der in der Taufe geschenkten Gottverbundenheit durch Chri-
stus im Heiligen Geist, der cognito Dei experimentalis. ,,Der schwer fi-
xierbare Begriff meint im strengen religionswissenschaftlichen Sinn die
das gewohnliche BewuBtsein und die verstandesmiiBige Erkenntnis tiber-
steigende, unmittelbare Erfahrung der gottlichen oder transzendentalen
Realitéit“!!. Entscheidend ist das Gottesbild. Wo die Versenkung in ein
unpersoénliches und geschichtsloses kosmisches Prinzip - wie bei be-
stimmten fernostlichen Religionen — zum individuellen Aufgehen in ei-
nem pantheistisch aufgefa3ten, universalen Urgrund fiihrt, kann von ei-
ner Verschmelzungsmystik gesprochen werden. Demgegeniiber sucht der
christliche Offenbarungsglaube die Anndherung an den persénlichen, in
Christus erschienenen Gott, entweder in einer mehr intellektuellen Er-
kenntnis- oder Wesensmystik, in einer mehr emotionalen Liebes- oder
Herzensmystik oder in einer sakramental ausgerichteten Gnadenmystik.

"' Th, Ohm, LTHK *VII, 732, s.v. Mystik 1. religionsgeschichtlich.



Josef Georg Ziegler 280

Karl Rahners Diktum ,,Der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker*
sein, einer der etwas ,erfahren‘ hat, oder er wird nicht mehr sein“!'? ver-
steht Mystik als theologische Anthropologie der Erlésten. ,,Der Besitz der
gottlichen, ungeschaffenen Gnade, kann nicht im eigentlichen Sinne...
iiberboten werden.” Er kénne nur empirisch intensiviert werden. Den-
kende Verantwortung bewahre vor dem Abgleiten in parapsychologische
Ungereimtheiten. Jeder Getaufte sei dazu pridestiniert, sich seiner Be-
gnadigung in einem lebendigen Glauben und in tétiger Liebe ohne ,,psy-
chotechnisches Training” bewuf3t zu werden.

H. U. v. Balthasar konfrontiert den Menschen nicht mit Gott als dem
Urgrund, ,,als Geheimnis unbestimmter Freiheit“, sondern mit Gott als
dem Zielgrund, ,,als Liebe, als Geheimnis sich fiir den Menschen vorbe-
haltlos selbstbestimmender Freiheit”. Das glaubig-sittliche Stehen vor
Gottes Unbegreiflichkeit wird ergédnzt durch eine responsorisch-ethische
Uberhéhung, durch Gottes liebenden Zuruf. Mystik erscheint als subjek-
tive Dogmatik.

Die Betonung der sakramental-personalen Struktur der Begnadigung
148t Gott in uns als Seins- und Quellgrund menschlicher Freiheit erfahren
und fithrt zum mystischen Erleben der Ndhe Gottes. Sie eréffnet den Zu-
gang, iiber die Integritit und Intimitit mit Gott hinaus, zu einer gesché6pf-
lich begrenzten Identitit der Vereinigung mit Gott!3. Mystik griindet im
gldubigen Erfassen der sakramental vermittelten Selbstmitteilung Gottes,
der Gnade.

B. Griffiths vertritt eine ,,Glaubenswende®, einen BewuBtseinswandel,
von ,rationalem Erkennen zu intuitiver Weisheit“. Den Weg dazu weise
die ungegenstindliche Meditation hinduistischer Upanischaden. Nicht
das Dogma provoziere kontemplative Erfahrung, sondern umgekehrt
Kontemplation das Dogma'4. Abgesehen davon, da3 nicht ein Hinterein-
ander, sondern ein Zueinander von Dogma und Erfahrung praktikabel
erscheint, widerspricht eine objektlose Meditation dem Inkarnations-
prinzip der Offenbarung.

»Gegenwirtig ist er (Christus) mit seiner Kraft in den Sakramenten ...
Gegenwirtig ist er in seinem Wort, da er selbst spricht, wenn die heiligen
Schriften in der Kirche gelesen werden® (Liturgie-Konstitution Art. 7).
Den Zugang zum mystischen Erleben eroffnet deshalb eine innerliche An-

12 K. Rahner, Schriften zur Theologie VII. Einsiedeln, Ziirich, KéIn 1966, 22. E. Wolz-Gott-
wald, Theologie und spirituelle Erfahrung. Zur Entwicklung spiritueller Theologie der Ge-
genwart, in: ThGw 35 (1992) 281-284.

13Vgl. J. G. Ziegler, Rezension zu J. Rémelt, Personales Gottesverstandnis in heutiger Mo-
raltheologie auf dem Hintergrund der Theologien von K. Rahner und H. U. v. Balthasar.
Innsbruck 1988, in: StMor 28 (1990) 247-255.

14 Wolz/Gottwald, a.a.0. 288-293.



Geistliche Theologie 281

eignung, eine Internalisierung der Texte beim Lesen der Heiligen Schrift.
Ein meditatives Hinhorchen und Uberdenken verdichtet sich zu einer exi-
stentiellen Rezeption. Diese verschafft sich wiederum im Gebet ihren
Ausdruck. Je nach der Intensitit des Gottesbezuges miindet das Gebet in
die verschiedenen Grade mystischer Versenkung. Da die Berichte dariiber
die allgemeine Erfahrung iibersteigen, konnen sie nur annidherungsweise
in Worten wiedergegeben werden. Mystik im christlichen Verstdndnis
geht vom gnadenhaften Abstieg Gottes zum erlosten Menschen aus, der
einen ebenso gnadenhaften Aufstieg zu ihm erméglicht. ,, Alles ist Gnade*
(Teresa von Avila). Mystagogie leitet zu einer rational fundierten, gldubi-
gen Wahrnehmung der Gotteserfahrung in Christus durch den Heiligen
Geist an. Die Einfiihrung in sie gehort zum Lehrangebot einer ThgL's.

5. Geschichtlicher Riickblick

Wegen der historischen Verzahnung von Askese und Mystik kann deren
Entwicklung nicht unabhéngig voneinander nachgegangen werden. Ei-
nen weitreichenden EinfluB iibte die Lehre vom Vorrang der vita contem-
plativa vor der vita activa aus, welche, ausgehend von Agypten, Ménchs-
askese als die Hochform christlichen Lebens vertrat. Unter dem Einflufl
antiker philosophischer Systeme, vornehmlich der stoischen und neupla-
tonischen Ethik, wurde aus Proclos der Dreistufenweg einer via purga-
tiva, illuminativa, unitiva in den pseudoareopagitischen Schriften iiber-
nommen. Er galt und gilt als Handreichung fiir die mystische Stufenlei-
ter. Seit dem Zeitalter der Scholastik waren die Kommentare zu Pseudo-
Dionysius und zur Heiligen Schrift (Hohelied) mafigebend.

Im Jahrhundertwechsel 18sten sich, vor allem in der Ordensfrommig-
keit, nationale Besonderheiten einander ab. Auf die lebensreformerische
Frommigkeit der Benediktiner folgte im européischen Raum die psycho-
logisierende Mystik der Zisterzienserinnen und der Dominikaner. In den
Schulen der niederlindischen Devotio moderna im 15. Jahrhundert, des
spanischen Carmel im 16. Jahrhundert und der Ecole frangaise im 17.
Jahrhundert, um nur einige anzufiihren, erreichte das Mithen um Vereini-
gung der Seele mit Gott bzw. Christus spezifische Ausformungen. Bemer-
kenswert ist, daB im Protestantismus fast alle gefiihlsmaBig oder theo-
sophisch inspirierten pietistischen Bewegungen aulBerhalb des evange-
lischen Kirchentums standen.

15 Vgl. St. Knobloch/H. Haslinger (Hg.), Mystagogische Seelsorge. Eine lebensgeschicht-
lich orientierte Pastoral. Mainz 1991.



Josef Georg Ziegler 282

In unserem Jahrhundert schuf sich die Betonung der Weltverantwor-
tung des Christen eine besondere Laienfrommigkeit. Thr eigenes Profil
gewinnt sie zusammen mit der Priester- und Ordensfrommigkeit aus der
jeweiligen Aktuierung der gemeinsamen Gnade, der Selbstmitteilung
Gottes. Das derzeitige Angebot esoterischer und fernéstlicher Medita-
tionswege darf nicht {ibersehen, sondern muB kritisch sondiert werden
nach dem Motto ,,Alles gehort euch; ihr aber gehért Christus und Chri-
stus gehort Gott* (1 Kor 3,22f)).

Bereits der aufgezeigte Abril der Entwicklung der verschiedenen Rea-
lisierungsformen der Spiritualitit 148t die Einfithrung in ihre Geschichte
als zweiten Aufgabenbereich einer ThgL neben einer systematischen Dar-
legung erkennen.

6. Die Aktualitdt der Theologie des geistlichen Lebens

Die sehr kursorische Skizzierung der Themenbereiche einer ThgL ver-
deutlicht den Umfang des Lehrangebotes. Die Vielfalt der Spiritualitiit
sowie ihre systematische und historische Darstellung sprechen fiir ein
eigenes Fach. Die einzelnen theologischen Disziplinen kénnen nur pas-
sim auf die Probleme eingehen. AuBerdem fordert die Aufsplitterung der
Theologie den Wunsch nach einer Zusammenschau, worin sie die bibli-
sche Grundlegung, die dogmatische Systematisierung und die moraltheo-
logische Anwendung im Konzept einer Gnadenmoral'¢ die verschiede-
nen Aspekte der geoffenbarten Selbstmitteilung Gottes in einem einheit-
lichen Lebensentwurf integriert und vorgestellt werden. Dadurch wiirde
die Ausbildung sowohl der Priester - als auch der Laientheologen - eine
spirituelle Abrundung erfahren, welche die Umsetzung der Theologie in
das personliche Leben wie in der jeweiligen Titigkeit im Dienste der Kir-
che beseelen konnte — und dies angesichts des Endes des kirchlichen
Sozialisationsmonopols.

Paulus gibt das Vorbild ,,Ich diene der Kirche durch das Amt, das Gott
mir iibertragen hat, damit ich euch das Wort Gottes in seiner Fiille ver-
kiindige, jenes Geheimnis, das seit ewigen Zeiten und Generationen ver-
borgen war. Jetzt wurde es seinen Heiligen offenbart; Gott wollte ihnen
zeigen, wie reich und herrlich dieses Geheimnis unter den Volkern ist:
Christus ist in euch, er ist die Hoffnung auf Herrlichkeit* (Kol 1,25-28).

'¢ J. Sudbrack, Mdglichkeiten einer Theologie des Geistlichen Lebens, in: TrThZ 78 (1969) 52
sprichl von ,,Querschnittswissenschafl“. Zur Gnadenmoral vgl. J. G. Ziegler, Lebensgestal-
tung in Christus — in uns und um uns. Begriindung und Grundri} einer Gnadenmoral, in:
MTHZ 35(1984) 161-180.





