TodesbewuBtsein als Lebenskunst
im Denken Karl Rahners

Hanjo Sauer, Bamberg

Das I1. Vatikanische Konzil formuliert in seiner Pastoralkonstitution in
Artikel 11 das folgende Prinzip: ,,Der Glaube 148t alles in einem neuen
Licht erscheinen. Er macht den EntschluB3 Gottes zur umfassenden Beru-
fung des Menschen sichtbar und gibt daher dem Verstand des Menschen
Orientierung zu wahrhaft humanen Ldsungen.*!

Unter dieser Voraussetzung arbeitet die Theologie. Sie deutet die Wirk-
lichkeit unseres Lebens im Licht des Glaubens. Thr Anliegen ist das Ge-
lingen des Lebens und das Bestehen des Todes. Beide sind aufs innigste
miteinander verschrinkt. TodesbewuBtsein und Lebenskunst bedingen
sich gegenseitig. Denn der Tod ist ein Phdnomen des Lebens, und das Le-
ben steht im Zeichen des Todes. Thre unaufhebbare Dialektik entzieht
sich jedem bloB theoretischen Zugriff. Darum ist eine Lebenskunst,
schopferisch mit dem Tod umzugehen, so notwendig wie ein Todesbe-
wubtsein, um die eigene Existenz zu finden.

Die folgenden Uberlegungen werden anhand der Theologie Karl Rah-
ners entwickelt. Rahner hat von allen katholischen Theologen unserer
Zeit den Begriff des Todes am konsequentesten ins Zentrum seiner Theo-
logie gestellt. In seinem Denken bedingen sich eine ignatianisch geprigte
Mystik der Weltfrommigkeit und die Frommigkeit des Kreuzes. Die Be-
griffe ,,TodesbewuBtsein® und ,,Lebenskunst* kniipfen an die Tradition
des ,,memento mori“ und der ,,ars vivendi et moriendi“ an. Es ist zu fra-
gen, wie diese Tradition in einem heutigen Horizont fruchtbar gemacht
werden kann. Dabei geht es um Ort und Prinzip der Theologie im Be-
wuBtsein des Todes und im schopferischen Umgang mit ihm.

1. Das Todesbewuftsein im Horizont der modernen Gesellschaft

Im April 1968 veroffentlichte das Wochenmagazin ,,Der Spiegel” eine
Ausgabe zum Thema ,,Der Tod“. Die Titelreportage vermerkt: ,,Das Ster-
ben, eingebettet in die Maschinerie der Krankenh&user und Polizeistatio-
nen, ist verlegt worden ins Dammerlicht der Hinterbiihne. Die Mehrheit
der Zuschauer wendet sich ab, selbst die Nichststehenden suchen den

' Ubersetzung vom Verfasser.



Hanjo Sauer 330

Anblick dieses letzten Aktes im Jedermann-Spiel zu meiden.*“? Mit einer
zum Mythos gewordenen Niichternheit stellt der Tiibinger Mediziner
Friedhelm Schneider fest: ,,Von welcher Seite man das Problem auch be-
trachtet - nichts spricht dafiir, dal der Tod naturnotwendigerweise mit
dem Begriff des Lebens verkniipft ist.“* Entsprechend kommentiert der
~Spiegel“: ,,Zur selben Zeit, da Theologen noch zur Demut vor dem von
Gott verhidngten Ende mahnen und abendlindische Denker wie Kierke-
gaard und Scheler den Sinn des Todes umgriibelten, begann in den Klini-
ken und Laboratorien Europas eine Revolte gegen die Tyrannei des To-
des.“* Einem Leserbriefschreiber, der sich in einer spiteren Ausgabe iiber
die fehlende Aktualitit des Themas beschwert, antwortet die Redaktion
lapidar: ,,aber es wird doch verhiltnisméBig viel gestorben®.

Das Thema Tod, so macht eine Analyse der Sprachform deutlich, ist
nur in defizienter Weise der Kommunikation zugénglich: als Sache des
einzelnen. Eine gesamtgesellschaftlich giiltige ,, Todesleitsemantik“s steht
nicht zur Verfligung. In der gesellschaftlichen Konstruktion der Wirklich-
keit kommt der Tod - wenn Giberhaupt - nur als marginale Erscheinung
vor. Er wird verdridngt. Diese Verdringung hat eine innere Beziehung
zum Projekt der Moderne selbst. ,,Die Privatisierung des Todes ordnet
sich den Anstrengungen ein, die Funktionsfahigkeit ... zu erhohen, unvor-
hersehbare Entscheidungen auszuschalten, insoweit sie den ,reibungslo-
sen‘ Ablauf gesellschaftlichen Funktionierens in Frage stellen.“¢ Mit die-
ser Verdringung der Todesdrohung geht einher die Herrschaft der Ge-
sellschaft iiber die Inhalte, ,,in denen der einzelne seine Existenz als einen
sinnvollen Proze$} begreift“.’

In unserem Jahrhundert hat sich besonders Martin Heidegger
(1889-1976) mit dem Sitz des Todes im Leben des Menschen befafit. In
seinem Hauptwerk ,,Sein und Zeit“ (1927) nimmt die Todesproblematik
eine zentrale Stellung ein. Nach Heidegger kann das Dasein als ganzes
nur wahrgenommen werden als ,,Sein zum Tode“. Das Dasein ist ein Vor-
laufen auf den Tod. Darum vermag der Mensch sein Sein-zum-Tod im-
mer nur als Bevorstand, als ,eigenste, unbeziigliche, uniiberholbare Mog-
lichkeit* zu leben.?

2 Der Spiegel, 22. Jg., Nr. 14 (1. April 1968), 152.

* Ebd., 162.

¢ Ebd., 158.

5 Vgl. A. Nassehi/G. Weber, Tod, Modernitit und Gesellschaft. Entwurf einer Theorie der
Todesverdrdngung. Opladen 1989, 379.

¢ C. v. Ferber, Soziologische Aspekte des Todes, in: Zeitschrift fiir evangelische Ethik 7
(1963), 351.

" Ebd., 358.

® M. Heidegger, Sein und Zeir. Tiibingen '41986, 250.



Todesbewupitsein als Lebenskunst 331

In der Spannung zwischen Selbst- und Fremdbestimmung des Men-
schen entscheidet sich eigentliches und un-eigentliches Sein-kdnnen. Mit
dem Begriff der ,,Eigentlichkeit“ fithrt Heidegger eine reflex-kritische Di-
stanz zur Welt ein. Diese Distanz ist dem sich selbst entfremdeten Be-
wuBtsein des ,,Man“ unzuginglich. Im Hinblick auf das Todesbewuft-
sein heiBt dies: ,,Die Offentlichkeit des alltdglichen Miteinander ,kennt’
den Tod als stindig vorkommendes Begegnis, als ,Todesfall‘. Dieser oder
jener Nichste oder Fernerstehende ,stirbt’. Unbekannte ,sterben® téglich
und stiindlich. ,Der Tod‘ begegnet als bekanntes, innerweltlich vorkom-
mendes Ereignis. Als solches bleibt er in der fiir das alltidglich Begeg-
nende charakteristischen Unauffilligkeit ... Die ausgesprochene oder
auch meist verhaltene ,fliichtige’ Rede dariiber will sagen: man stirbt am
Ende auch einmal, aber zunichst bleibt man selbst unbetroffen.*?

Das Sterben wird auf ein Vorkommnis nivelliert, das niemandem ei-
gens angehort. Charakteristisch ist die passive Sprachform. Ihr eignet
Zweideutigkeit, weil sie keinen Begriff vom Tode hat. Und sie hat keinen
Begriff vom Tode, weil das ,,Man* des BewuBtseins ,,den Mut zur Angst
vor dem Tode“ nicht aufkommen 148t."° Die eigene Existenz kann der
Mensch nur verstehen mit einem ,,vollen existentialen Begriff des To-
des“!! als ,eigenste, unbeziigliche, gewisse und als solche unbestimmte,
uniiberholbare Moglichkeit des Daseins“.!? Die bewufite Einstellung zum
Tod ist die Bedingung der Méglichkeit eigentlicher Existenz.

2. Der theologische Ansatz Karl Rahners

Karl Rahner (1904-1984), geboren in Freiburg, Jesuit, ist in seinem Den-
ken beeinfluBBt von Joseph Maréchal (1878-1944) und Erich Przywara
(1889-1972), die beide eine fruchtbare Begegnung des Neuthomismus
mit der modernen Philosophie anbahnen, sowie insbesondere von Martin
Heidegger. Rahner lehrte in Innsbruck, Miinchen und Miinster und ge-
hért zu den einfluBreichsten Theologen dieses Jahrhunderts. Seine frii-
hen philosophischen Untersuchungen ,,Geist in Welt. Zur Metaphysik
der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin® (1939) und ,,Hérer des
Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie“ (1941) haben eine
Schliisselfunktion fiir sein Denken. Rahner interpretiert Thomas von
Aquin im Horizont einer philosophischen Fragestellung der Neuzeit.

s Ebd., 252f.
10 Ebd., 254.
1" Ebd., 255.
12 Ebd., 2581,



Hanjo Sauer 332

Seinen theologischen Ansatz charakterisiert die radikale Bindung des
menschlichen Geistes an die Sinnlichkeit. Rahner setzt in seinem Denken
von der Erfahrung des Menschen her an. Er fragt nach den Bedingungen
der Mdglichkeit menschlicher Erkenntnis. Diese Fragestellung ist tran-
szendental, insofern sie die Einzelgegenstinde iibersteigt und an jenen
Erkenntnisbedingungen a priori interessiert ist, die allen Einzelerfahrun-
gen vorausliegen.!?

Diese Méglichkeitsbedingungen menschlicher Erkenntnis werden von
Rahner zugleich als Tatsachen der geschichtlichen Existenz des Men-
schen begriffen. Als solche haben sie nicht nur einen erkenntnistheoreti-
schen, sondern ebenso einen ontologischen Sinn. Damit verfiigt Rahner
iiber einen Vor-Entwurf der konkreten innerweltlichen und geschichtli-
chen Existenz des Menschen.

Als Sinnlichkeit ist der Mensch eingebunden in seine Welt. Im Vollzug
des Denkens erfihrt er sich ihr gegeniiber. In der Einheit beider vollzieht
er seine Existenz.!* Der Mensch fragt nicht nur nach dem Sein; er exi-
stiert vielmehr ,,als Seinsfrage“.!s Seine Existenz enthiillt ein Wissen um
das Sein im Ganzen und gleichzeitig um seine Endlichkeit im Hier und
Jetzt. Mit dem Begriff der Existenz iiberwindet Rahner den Subjekt-Ob-
jekt-Gegensatz der neuzeitlichen Theologie. Denn — wie der Rahner-
Schiiler Elmar Klinger feststellt — umfaBt die menschliche Existenz ,,Ob-
jektives und Subjektives*:

- Objektives, sofern sich dieses nicht auBerhalb des Menschen an einem

»Ding an sich“ ereignet, sondern gerade in der Subjektivitit.

— Subjektives, sofern dieses selber etwas Objektives ist, namlich die unre-
duzierbare Individualitit.'s

Damit ist ein Entwurf des Ganzen gegeben. Die Frage nach dem Sein -
also nach allem, was es gibt - ist ein Existenzproblem (der Einstellung zu
allem iiberhaupt), und die Frage nach der Existenz ist ein Problem des
Seins. Die Durchdringung von Sein und Existenz ist der Inbegriff dessen,
was den Menschen ausmacht, denn er fragt nach allem iiberhaupt und al-
les, was es gibt, ist etwas, wonach er fragen kann und fragen muf}. Die
Botschaft des Seins ist seine Existenz als Summe aller Herkunft und Zu-
kunft des Menschen.

'3 Zur Verdeutlichung der Begriffe: , kategorial* bezieht sich auf alles sinnlich Erfahrbare,
insoweit das BewuBtsein sich seine Gegenstinde im Rahmen von Raum und Zeit konstitu-
iert; ,transzendental“ dagegen meint die apriorischen Strukturen der menschlichen Er-
kenntnis, ohne die Erkenntnis iiberhaupt nicht méglich wire.

14 K. Rahner, Geist in Welt. Miinchen 31964, 90.

3 Ebd., 71.

'* E. Klinger, Der Glaube an den Menschen, in: Theologie und Glaube 75 (1985), 231.



Todesbewuptsein als Lebenskunst 333

In seiner Religionsphilosophie ,,Horer des Wortes*“ fithrt Rahner den
Ansatz von ,,Geist in Welt* weiter aus: den Menschen als geschichtliches
Wesen konstituiert seine Geistigkeit als Vermogen, auf das Ganze vorzu-
greifen. Insofern der Mensch Geist in Welt ist, ist die Geschichte sein Ort,
an dem er sich in Freiheit vollzieht, denn ,,echte Geschichtlichkeit ist nur
dort vorhanden, wo sich die Einmaligkeit und Unberechenbarkeit der
Freiheit begibt“.!” In der Geschichte ist der Mensch auf die Botschaft
Gottes hin angelegt; er ist jenes Seiende, ,,das in freier Liebe vor dem
Gott einer méglichen Offenbarung steht*.!3

Die faktische christliche Offenbarung vollzieht sich in Gottes Selbst-
mitteilung als seinem Verhiltnis absoluter Ndhe zur Welt, die sich in der
kategorialen Wort- und Tatoffenbarung des Christentums verkorpert.
Dieses Selbstverstindnis des Menschen sieht Rahner als Bedingung der
Moglichkeit fiir Theologie, denn diese bezieht jenen, der sie betreibt, mit
ein. Sie kann nur authentisch sein, indem sie existentiell ist. Zugleich aber
stellt sie etwas Objektives dar: sie leistet einen Entwurf des Menschen im
Vorgriff auf das Ganze. Subjekt und Objekt durchdringen sich. Das Ob-
jektivste, nimlich Gott und seine Selbstmitteilung, erscheinen als das
Subjektivste des Menschen, nimlich als die Unmittelbarkeit des geistigen
Subjekts, das sich in Freiheit gegeben ist.

So ist der Mensch — mit einem Wort Rahners - ,.die schwebende Mitte
zwischen der Welt und Gott, zwischen Zeit und Ewigkeit, und diese
Grenzlinie ist der Ort seiner Bestimmung und seines Schicksals*.!® Diese
Bestimmung 148t sich nirgends schérfer fassen als im Ereignis des Todes.

3. Rahners Todesverstindnis

Soll ein Verstindnis des Todes vom Dasein des Menschen her erreicht
werden, so greift ein medizinisch-biologischer Ansatz zu kurz. Dies 1483t
sich anhand einer einfachen Uberlegung verdeutlichen: Die Allgemein-
heit des Todes als ,,certa conditio mortis“ gilt als eine Binsenweisheit. Sie
erscheint uns als Wiederholung einer allgemein-menschlichen Erfah-
rung, die auf einem InduktivschluB3 beruht:

Obersatz: bisher sind alle Menschen gestorben;
Untersatz: auch ich bin ein Mensch;
SchluBfolgerung: auch ich werde sterben.

17 K. Rahner, Horer des Wortes. Miinchen 1963, 165.
'8 Ebd., 133.
19 Geist in Welt, 406.



Hanjo Sauer 334

Dieser InduktivschluB} ist logisch nicht zwingend. Von nirgendwoher
kann bewiesen werden, da3 dieses Gesetz des Todes nicht eines Tages
liberholt sein konne. So wire es ja grundsitzlich denkbar, daB dieser Satz
von der Allgemeinheit des Todes unter bestimmten geschichtlichen Be-
dingungen falsifiziert werden kdnnte, wie etwa die im 14. Jahrhundert
giltige Aussage ,,Viele Menschen sterben an der Pest“ fiir den Geltungs-
bereich unserer Gesellschaft als falsifiziert angesehen werden kann. Des-
cartes (1596-1650) etwa war der Meinung, mittels fortschreitender medi-
zinischer Forschung die ,, Korpermaschine“ Mensch so zu verbessern,
daB nicht nur die Seele, sondern auch der Leib unsterblich werden kénne.
Anders im christlichen Todesverstidndnis: hier beansprucht die Aussage
von der Allgemeinheit des Todes prinzipielle Giiltigkeit. Der Tod ist kon-
stitutiv fiir den Begriff des Menschen und seine Existenz als Geist in
Welt. Dies muB3 ndher dargelegt werden.

3.1 Der Tod als naturales und personales Ereignis

Unter den vielen Ansétzen der Geistesgeschichte, mit dem Phinomen des
Todes umzugehen, nimmt der griechische Philosoph Epikur (341-270
v.Chr.) eine Sonderstellung ein. Er grenzt den Tod prinzipiell aus dem
Leben und dem Bereich des fiir den Menschen Bedeutungsvollen aus:
»Der Tod geht uns nichts an, denn solange wir sind, ist der Tod nicht da;
und wenn der Tod da ist, sind wir nicht mehr. Er geht also weder die Le-
benden an noch die Toten.“?® Ludwig Feuerbach und Karl Marx haben
dieses Argument wieder aufgegriffen. In unserem Jahrhundert hat es vor
allem Herbert Marcuse (1898-1979) vertreten. Jede andere Position einer
- wie Marcuse sagt — ,,idealistischen Verherrlichung des Todes*?! — sei
ideologisch und diene lediglich der Unterdriickung.

Dieser Umgang mit dem Todesproblem leidet, wie Rahner es prizise
auf den Begriff bringt, an einem inneren Widerspruch, weil dieser Rat,
den Tod aus dem Leben auszugrenzen, ,,selber noch einmal den Tod im
Leben ansiedelt und sich so als unrealisierbar entlarvt“. Rahner hilt da-
gegen an einem Begriff des Todes fest, der unlésbar mit der Existenz des
Menschen selbst verbunden ist: ,,Der Tod ist nicht nur irgendein Vor-
kommnis innerhalb unseres Lebens oder an seinem Ende, sondern ... das-
jenige, mit dem wir ... unser eigenes Dasein als endlich und so als sterb-
lich entdecken.“??

20 Epikur, Von der Uberwindung der Furch:. Ziitich 1949, 45.

2t H. Marcuse, Die Ideologie des Todes: Der Tod in der Moderne. Hrsg. v. H. Ebeling.
Kénigstein/Ts. 1979, 106.

22 K. Rahner, Schriften zur Theologie. 16 Bde. Ziirich/Einsiedeln/K&ln 1964-84, hier X, 193.



Todesbewufitsein als Lebenskunst 335

Rahner bestimmt den Tod in der Dialektik von Person und Natur: Frei-
heitstat einerseits und andererseits radikale duBere Ohnmacht, Verfii-
gung von aullen her, die als Katastrophe, ja Absurditét erlebt wird. Der
Mensch als Sein zum Tode sieht sich immer vor den Tod gestellt; er voll-
zieht diesen sein Leben lang. Der Tod selbst ist die Herausforderung sei-
ner Freiheit schlechthin. Freiheit aber zielt auf die Endgiiltigkeit des Sub-
jekts als solches. Wo der Mensch sich selbst in Freiheit wagt, da setzt er
Endgiiltiges, da weil3 er um seine Giiltigkeit, die bloBe Zeitlichkeit tran-
szendiert.??

Der Tod stellt den Menschen vor die Aufgabe, sich selber, seinen Be-
sitz, alles, woriiber er verfiigt, somit seine Welt loszulassen. In all dem
vollzieht er den Verzicht auf alles Haben-, Gelten- und Sein-Wollen. Die-
ser Verzicht ist Bedingung der Moglichkeit dafiir, sich dem unbegreifli-
chen Geheimnis selbst anzuvertrauen. Von diesem Geheimnis hat die
Theologie zu sprechen; zu ihrer Wahrheit kommt sie erst, wo sie — wie
Rahner sagt - ,,sich aufhebt in jene Liebe, die durch den Tod hindurch-
muf3*.2

3.2 Der Tod in der Folge geschichtlich verwirkter Freiheit

Gegeniiber der Konzeption eines sogenannten ,natiirlichen” Todes, die
davon ausgeht, daB das Geschick des Todes das Selbstversténdlichste des
Menschen iiberhaupt sei, hédlt Rahner an der jiidisch-christlichen Heils-
geschichte fest: Der Tod steht in der gegenwirtigen Heilsordnung in
einem ursichlichen Zusammenhang mit der sittlichen Katastrophe der
Menschheitsgeschichte selbst.

Insbesondere Paulus bezieht sich in der Frage nach dem Woher des To-
des auf die Siinde des Stammvaters des Menschengeschlechts, wie sie die
Stindenfallgeschichte von Genesis 2 und 3 beschreibt. Durch den Unge-
horsam des Menschen kam der Tod in die Welt. Fiir die Siinde zahlt er
mit dem Tod. Darum ist der Tod nicht nur als physisches Verléschen an-
zusehen, sondern als Gottesferne und Sichtbarkeit von Schuld.

Diese Unheilsgeschichte betrifft insbesondere die Verhiilltheit des To-
des. Denn in unaufhebbarem dialektischen Gegeniiber zu der Vollen-
dung der Geistperson im Tod ist das Ganze des Menschen in einer Weise
von Zerstorung und Abbruch von aufien her betroffen, dal die Rede von
einem ,,Sinn des Todes* angesichts dessen Unbegreiflichkeit ad absur-

23 Schriften 1V, 433f.
24 K. Rahner, Theologia crucis, in: LthK? Bd. X, 61.



Hanjo Sauer 336

dum gefuhrt wird. So sieht Rahner den Tod im Kontrast von Schicksal
und Tat, Ende und Vollendung, Entpersénlichung und Sich-in-Besitz-
Nehmen, gelittenem und gewolltem Tod.

Angesichts dieser Unbestimmtheit des Todes bedingungslos an der ver-
ginglichen Gestalt festhalten zu wollen, hieBe Verweigerung von Leben
und Tod, wire damit wirklich Erstarrung und Tod. Denn Schuld und Tod
gehoren zur Existenznot des Menschen. An beiden zeigt sich die Absurdi-
tiat des Daseins, dessen Bruchstelle der Tod darstellt. So ist der Tod im
theologischen Sinn Erscheinung der Siinde.

3.3 Der Tod in seiner geschichtlichen Einmaligkeit und Konkretisierung
als Heilstod Jesu Christi am Kreuz

In seiner transzendentalen Reflexion des Todes schafft Rahner einen
Verstdndnishorizont dafiir, wie der Tod Jesu als universale Heilstat be-
greifbar zu machen ist. Warum erldst uns gerade der Tod Jesu und nicht
irgendeine andere Tat seines Lebens? Und: Wie kann der Tod Jesu im
Horizont der Gegenwart als Erlosung, d.h. als Bedingung der Méglich-
keit der Existenzfindung verstanden werden?

Das Grundproblem der Vermittlung des Erlésungstodes Christi liegt
darin, wie das Heil des Menschen grundsitzlich und universal von einem
geschichtlichen Ereignis abhingig gedacht werden kann. Denn die Bot-
schaft des Christentums besagt ja — nach einem Wort von Adolf Darlap,
einem Schiiler Karl Rahners —, ,,dal wir mit allem, was wir sind und ha-
ben — das ist doch mit dem Wort ,Heil* ausgesagt — von einer geschichtli-
chen Tatsache abhédngen, die an einem bestimmten Zeitpunkt geschah,
die irgendwie zufillig ist, also auch anders sein kdnnte*.2s

Fir Rahner ergibt sich die Geschichtlichkeit des Menschen aus der
Struktur seiner Freiheit. Die Seinsweise des Menschen ist die einer ,,inter-
kommunikativen Existenz“?¢, die sich geschichtlich verwirklicht. So muB
auch das Heilshandeln Gottes geschichtlich-konkret aufgezeigt werden.
Gott aber hat sich so sehr in der Geschichte engagiert, ,,daB in gewisser
Weise sein eigenes Selbst auf Leben und Tod mit dieser Geschichte ver-
bunden ist*.?” Gott als er selbst kann aber im Raum des Kategorialen nur
offenbarend anwesend sein im Modus der VerheiBung, d.h. als dauern-

» A. Darlap, Fundamentale Theologie der Heilsgeschichte, in: Mysterium Salutis, Bd. 1. Ein-
siedeln/Ziirich/Koln 1965, 18.

26 Vgl. Schriften VIII, 226f.

7 Karl Rahner antwortet Eberhard Simons: Zur Lage der Theologie. Probleme nach dem
Konzil. Diisseldorf 1969, 40.



Todesbewuftsein als Lebenskunst 337

der Uberstieg und im Modus des Todes, weil im Tod nichts Kategoriales
mehr gehofft werden kann und so — wie Rahner sagt - ,,nur noch die
Hoffnung auf ,alles‘ oder die bloBe Verzweiflung iibrigbleibt“.28 Eindeu-
tigste, unwiderrufliche und endgiiltige Offenbarung ist daher nicht ein
Satz, sondern der Tod eines Menschen, weil in ihm Wort und Tat, Han-
deln und Erleiden, Tun und Widerfahrnis als Existenz des Menschen un-
auflgsbar miteinander verbunden sind. Der Tod ist die radikalste Tran-
szendenz auf Gott hin und somit die eindeutigste Form, in der sich Offen-
barung ereignen kann. Somit kann auch eine endgiiltige Annahme der
Selbstmitteilung Gottes nur im Tode geschehen, weil dieser alle Freiheits-
akte des Menschen zusammenfa3t und vollendet.

Jesus Christus ist die unwiderruflich in der Geschichte festgemachte
Selbstmitteilung Gottes. Er ist die Grammatik, deren sich Gott bedient,
um sich darin auszusagen.? Indem der Logos Welt und Mensch ange-
nommen hat, sind auch wir angenommen und erlést. Denn die Mensch-
werdung Gottes in Jesus Christus bedeutet nicht nur Annahme des Le-
bens, sondern auch des Todes. Erst die Beziehung zu Christus machen
Leben und Tod zu dem, was sie in Wirklichkeit sind, nimlich im Zeichen
des Glaubens als Annahme des Todes im Leben und des Lebens im Tod,
oder im Zeichen der Verweigerung und der Siinde als Toétung des Lebens
und Leben zum Tode.

Insofern der Tod alle Widerspriiche unseres Daseins in sich zusam-
menfalt als ,,absurde Urkontradiktion” - wie Rahner sagt®® —, bedeutet
der in der Auferstehung vollendete und so von innen her iiberwundene
Tod Jesu unsere Erlosung. Als ,,Verfigung iiber die Totalitit der Person
zu ihrem inneren Ziel“ kommt nur dem Tod jene Endgiiltigkeit zu, die
das Geschehen der Erlésung unwiderruflich macht. ,,Wer sein Mensch-
sein trotz aller Unbegreiflichkeit vorbehaltlos annimmt, der nimmt — ob
er es weill oder nicht — Jesus Christus an, auch wenn er von diesem nichts
gehort oder in dem ihm verkiindigten Christus sein eigenes Heil nicht er-
kennen kann.“3! Wer aber sein Dasein annimmt, nimmt auch den Tod an,
weil dieser keine akzidentelle Bestimmung des Lebens ist, sondern dessen
inneres Moment. Dies gilt nicht nur vom Tod als der radikalsten Erschei-
nung der Gottesferne, sondern ebenso von der Miihsal der Arbeit, der
sachlichen Selbstlosigkeit und vor allem auch der Krankheit. Denn der

28 K. Rahner/W. Thiising, Christologie - systematisch und exegetisch. Freiburg/Br. 1972,
23.

2 Schriften 1V, 149.

30 Schriften X, 192.

3" A. Griin, Erldsung durch das Kreuz. Karl Rahners Beitrag zu einem heutigen Erlésungs-
verstindnis. Miinsterschwarzach 1975, 114.



Hanjo Sauer 338

Tod ist in unserem Leben immer anwesend, wie Rahner in seiner frithen
Meditation ,,Alltdgliche Dinge* ausfiihrt.’?

4. Das Todesbewuftsein als Lebenskunst — Kritik und Konsequenzen

4.1 Das TodesbewuBtsein als Kritik an den gesellschaftlich verfiigten
Lebensbedingungen

Das Instrumentar dieser hier vorgetragenen Kritik sind die beiden
Schliisselbegriffe ,, TodesbewuBtsein“ und , Lebenskunst”. Das Grund-
datum des TodesbewuBtseins gehdrt zur Dimension des menschlichen
SelbstbewuBtseins, so wie der Mensch nicht nach sich fragen kann, ohne
Natur, Geschichte, Gesellschaft, Um- und Mitwelt mit einzubeziehen.

Mit dem Begriff der Kunst im Begriff ,,Lebenskunst* wird ein eigen-
stindiges Prinzip des Umgangs mit der Welt eingefiihrt, das Reales und
Ideales miteinander verbindet und so das Offensichtliche transzendiert.
So offenbart die Kunst die uniibersehbaren Moglichkeiten der Welt. Sie
hat Entwurfcharakter, greift Herkiinftiges auf und bezieht dieses auf eine
offene Zukunft. ,Lebenskunst“ im hier gebrauchten Sinn stellt dann den
Inbegriff des schopferischen Umgangs mit dem Tod dar.

Folgen wir der These der Soziologen Berger und Luckmann, so bedarf
eine ausreichende Legitimation des routinierten Alltagslebens der Mitle-
gitimation des Phinomens Tod durch symbolische Sinnsysteme. Nur so
14Bt sich der Mensch vor dem absoluten Grauen schiitzen; nur so kann
ihm die Méglichkeit gegeben werden, sich im Universum zu Hause zu
fiihlen. Gerade diese Legitimation scheitert jedoch daran, daf3 die Sinn-
triager der modernen Welt den Tod weder erkldren noch verstehbar ma-
chen kénnen.¥?

Fiir unsere moderne Gesellschaft ist die Verdringung des Todes ein
wesentliches Ergebnis des Modernisierungsprozesses selbst. ,,Es gehort
zu den bedenklichsten Merkmalen des modernen Menschen, dal er nicht
zu sterben versteht.“ So der Philosoph Milan Machovec.>* Dem liefe sich
hinzufiigen: er versteht nicht zu sterben, weil er keinen Begriff vom Tode
hat, und er hat keinen Begriff vom Tode, weil er sich ihm nicht stellt und
ihm seinen Ort im Leben verweigert.

32 K. Rahner, Alltdgliche Dinge. Einsiedeln '°1980, 11.

3 Vgl. P. Berger/Th. Luckmann, Die gesellschafiliche Konstruktion der Wirklichkeit. Frank-
furt/M. 1970, 167-172.

34 Zit. nach: Tod und Sterben. Hrsg. v. H. G. P6hlmann. Giitersloh 1978, 9.



Todesbewuptsein als Lebenskunst 339

Der amerikanische Trappist Thomas Merton (1915-1968) fa3t den Zu-
sammenhang von Tod und Leben klar ins Auge: wie einer mit dem Tod
umgeht, so geht er auch mit dem Leben um: ,,Wenn Leben und Tod ihre
eigene Bedeutung verlieren, d.h. wenn sie nicht mehr als das erfahren
werden, was sie in Wirklichkeit sind, dann schleicht sich die schreckliche
und entleerende Macht des Todes iiberall ein und steckt alles an. Dies ge-
schieht, sobald der Tod fiir vollig bedeutungslos gehalten wird ... Es han-
delt sich ja nur um ,das Ende des Lebens‘. Alles Leben endet auf diese
Weise. Alles ist Tod. Warum dann noch leben?3%

Nach Merton liegt das Problem nicht im génzlichen Ausfall des Todes-
bewultseins, sondern im falschen, die gesamte Wirklichkeit paralysieren-
den Todesverstindnis. Denn Hand in Hand mit Todestabu und Verdrin-
gungsprozel3 ist der Tod allgegenwirtig. Er beherrscht unsere Lebens-
wirklichkeit in anonymer Gestalt. Er findet viele Formen magisch besetz-
ter, ersatzweiser Reprisentation in Kapitalakkumulation, dem Besessen-
sein von Macht, dem Legalismus, der Technologie (soweit sie das Leben-
dige substituiert) und dem unmittelbaren Kult der Gewalt.

Tatséchlich steht unser Jahrhundert einem geschichtlich neuen, unauf-
gearbeiteten Phinomen gegeniiber: der kollektiven Form des Todes, die
das Vorstellungsvermdgen {ibersteigt. Theodor Adorno schreibt in seiner
»Negativen Dialektik*: ,,Mit dem Mord an Millionen durch Verwaltung
ist der Tod zu etwas geworden, was so noch nie zu fiirchten war. Keine
Moéglichkeit mehr, daB er in das erfahrene Leben der einzelnen als irgend
mit dessen Verlauf Ubereinstimmendes eintrete. Enteignet wird das Indi-
viduum des Letzten und Armsten, was ihm geblieben war*, nimlich des
eigenen Todes.> Wie lassen sich Genozid und Holozid im Rahmen unse-
rer gesellschaftlich konstruierten Wirklichkeit iiberhaupt denken? Wie
kénnen wir mit der Vorstellung leben, daBl unter postnuklearen Lebens-
bedingungen eine vom Menschen selbst verursachte Ausloschung allen
Lebens auf unserem blauen Planeten denkbar geworden ist?

Will sich das Projekt der Moderne nicht selbst aufgeben, so muf} es sich
in einer geistigen Auseinandersetzung dem Todesproblem stellen mit al-
len noch unabsehbaren Konsequenzen. Solche sind:

- eine Verhéltnisbestimmung von Individuum und Gesellschaft auf der
Basis der Einsicht, daB der einzelne wie die Gesellschaft selbst Einma-
ligkeit und Unverwechselbarkeit haben, weil sie endlich und sterblich
sind;

33 T. Merton, Love and Living. London 31986, 97. chrsetzung vom Verfasser.
3¢ T. W. Adorno, Negative Dialektik. Frankfurt/M. 1966, 353.



Hanjo Sauer 340

- eine dkologische Ethik auf der Basis der Einsicht, daB alles Lebendige
Eigenwert besitzt;

- ein Verstéindnis der Solidargemeinschaft Menschheit, zu der nicht nur
die gegenwirtig Lebenden, sondern ebenso die Toten, wie die noch
Ungeborenen gehoren.

Ihre Basis hat diese Kritik im BewuBtsein des Todes und in der Fihig-
keit, sich ihm als der Herausforderung schlechthin zu stellen und schop-
ferisch mit ihr umzugehen. Denn der Tod hat tausend Gesichter; er be-
gegnet uns tagtiglich. Die Fihigkeit dieses schépferischen Umgangs mit
ihm nenne ich ,.Lebenskunst“. Thre Konsequenzen sind politischer Na-
tur. Sie erfordern Parteinahme im Interesse der Humanitit des Menschen
und seiner Unverfiigbarkeit.

4.2 Das TodesbewuBtsein als Kritik an der Theologie

Die Theologie hat sich den konkreten Lebensbedingungen der Menschen
an ihrem geschichtlichen und gesellschaftlichen Ort zu stellen, um im Ho-
rizont dieser Lebensbedingungen den Glauben zu denken. Johann Bap-
tist Metz, Rahnerschiiler und Fundamentaltheologe, warf Rahners theo-
logischem Ansatz vor, er vermodge Heil und Geschichte in ihrer konkre-
ten, unableitbaren Faktizitdt nicht miteinander zu vermitteln und iiber-
springe so die Nicht-Identitdt der menschlichen Leidensgeschichte.?’
Rahner setzt mit einem transzendentalen Begriff des Todes an und
sucht von diesem her eine Perspektive auf das Leben zu eréffnen und des-
sen Einheit apriorisch darzulegen. Die umgekehrte Vorgangsweise, die er
zunehmend in seinem spiteren Werk in den Blick bekommt, wenn auch
nicht systematisch durchfiihrt, ist die heilsgeschichtlich-induktive: d.h.
aus der Rekonstruktion der konkreten Heils- und Unheilsgeschichte Ka-
tegorien der Systematik zu entwickeln und sie im Horizont der gegenwiir-
tigen Gesellschaft und ihrer Kommunikationsregeln der Bewédhrung aus-
zusetzen. Denn zum zentralen fundamentaltheologischen Problem ist das
der Vermittlung heutiger Theologie geworden: d.h. die Tradition des
Glaubens zur ErschlieBung der gegenwirtigen menschlichen Erfahrung
fruchtbar zu machen. Dieses Vermittlungsproblem spitzt sich im Bereich
der Todesproblematik zu duBerster Schirfe zu. Denn angesichts des To-
des fehlt dem Menschen die Sprache, die Kommunikation moglich ma-
chen wiirde. Entfremdung, Angst, Apathie, das Gefiihl von Sinnlosigkeit,

37]. B. Metz, Erlosung und Emanzipation, in: StdZ 98 (1973), 180f.



Todesbewuftsein als Lebenskunst 341

von Unfihigkeit, das Leben zu bestehen, biindeln sich wie in einem Fo-
cus in der Erfahrung des Todes.

Im Vermittlungsproblem verbirgt sich aber nicht nur ein didaktisches,
sondern auch ein inhaltliches Defizit. Inwieweit —so ist zu fragen - erliegt
die Theologie selbst noch einmal dem defizitiren Todesbegriff, wie er fiir
den gesellschaftlichen Lebensbereich analysiert wurde? Inwieweit wird
die Theologie zum Zulieferanten der ideologischen Absicherung beste-
hender gesellschaftlicher Verhiltnisse?

So lduft etwa die Parole ,,Gott kann nicht sterben® ins Messer der Reli-
gionskritik. Denn - so bereits Nietzsche - ein Gott, der nicht sterben
kann, kann auch nicht leben.?® Sonst haben sich Omnipotenztriume und
Unsterblichkeitsphantasien, die einem infantilen Konzept des Uberle-
bens um jeden Preis entstammen, ihre Projektion geschaffen. Von Sig-
mund Freud auf den Begriff gebracht: ,,Im Grund glaube niemand an sei-
nen eigenen Tod oder, was dasselbe ist: Im Unterbewuflten sei jeder von
uns von seiner Unsterblichkeit {iberzeugt.**

Das BewubBtsein der Sterblichkeit, angeschirft durch die Botschaft
vom Kreuz, vermag demgegeniiber eine Dimension zu eréffnen, die das
absolute Geheimnis Gottes in der tiefsten Leiderfahrung des Menschen
anwesend sein 14Bt. Das Kreuz hat seinen Ort nicht am Ende, sondern in
der Alltdglichkeit. ,, Tag fiir Tag sterbe ich” — so Paulus im 1. Korinther-
brief (15,31). Das Sterben Gottes am Kreuz ist ein Lebensbeweis fiir ihn.
In einer fiir die Alltagswirklichkeit erschlossenen Rede vom Kreuz durch-
dringen sich hellwaches TodesbewuBtsein mit dem aus der Hoffnung ge-
borenen Willen, der Zeit Bedeutung abzuringen. Indem die Theologie
das Humanum in solcher Tiefe erschlieBt, trigt sie zur Humanisierung
der Gesellschaft bei und fordert jene Lebenskunst, die mit dem Tod
schopferisch umgeht.

4.3 Das TodesbewuBtsein als Bedingung der Moglichkeit der Existenzfindung
des Menschen

Die Existenz vollzieht sich in der Spannung von Herkunft und Zukunft,
Verheiung und Erfiillung, Ursprung und Ziel. Denn das geschaffene Le-

38 Vgl. Christologie 69: Rahner denkt die Inkarnation Gottes radikal und fordert, auch das
Verstindnis des Todes Jesu in seiner theologischen Relevanz ernstzunehmen. Denn der
Tod Jesu ,sagt Gott aus, wie er ist und uns gegeniiber sein wollte ... Dieser Tod Gottes in
seinem Sein und Werden am anderen der Welt mull dann offenbar zum Gesetz der Ge-
schichte des neuen und ewigen Bundes gehéren, den wir zu leben haben. Wir haben das
Schicksal Gottes an der Welt zu teilen ... Der Tod Jesu gehort zur Selbslaussage Gottes.

¥ 8. Freud, Zeitgemdfes iiber Krieg und Tod, in: Ges. Werke, Bd. X. Frankfurt/M. 51969,
341.



Hanjo Sauer 342

ben ist begrenzt; es gelangt zur Existenz und beginnt sich zu entwickeln.
Dazu empfingt es ununterbrochen von anderen. Mit fortschreitender
Entwicklung wird der Empfangende zum Gebenden. Der reife Mensch
gibt seine Zeit, seine Kraft, seine Intelligenz, seine Anstrengungen und
seine Liebe an andere weiter. Darin vollzieht sich ein Sich-absterben des
eigenen Selbst. Solches Sterben ist kein gewaltsamer Abbruch, sondern
die Frucht des Lebens, der Beweis eines reifen und schopferischen Le-
bens. Es vollzieht sich als Aufgabe seiner selbst, als ProzeB, in dem sich
das Subjekt selbst riskiert, um gerade hierin ein eigenes neues Existieren
zu finden. Gerade so aber kann es schépferisch werden und leistet ent-
schiedenen Widerstand gegen den allgemeinen Tod.

Darum vollzieht sich im ProzeB des Sich-Absterbens die duBerste freie
und umgreifende Verfiigung fiir das Selbst. Der Tod bringt damit das Le-
ben zum Ziel. Er ist nicht selbst das Ziel; dieses ist vielmehr das wahre
und vollkommene, das ,.ewige Leben®. Ein so gefaBter Todesbegriff wen-
det sich kritisch gegen jeden Todesmythos, wie ihn auch Rahner in der
»tragisch-heroischen Philosophie* Heideggers sieht: ,,Wenn der Mensch
von sich allein aus nur zum Tode ist, dann muB fiir diese Philosophie ei-
nes letzten Ressentiments eben auch fiir alles und jedes der Tod das letzte
sein: weil der Gott des Menschen fiir diese Philosophie nicht mehr sein
darf als der Mensch selbst, betet sie den Tod als ihren Gott an, ist fiir sie
das Héchste das Nichtigste; das Sein und das Nichts sind dasselbe.“40

In der Verschrankung von TodesbewuBtsein, insofern der Tod ein Le-
bensphidnomen ist, und Lebenskunst, insofern der schépferische Umgang
mit dem Tod Bedingung der Maglichkeit eines fruchtbaren Lebens ist,
findet die Existenz zu sich. Die Existenzfindung auf der Ebene des Sub-
jekts kann zum Modell einer Existenzfindung auf gesellschaftlicher
Ebene werden. Der Tod gibt dem Freiheitswesen seine Giiltigkeit und
Entschiedenheit. '

Als Inbegriff der Giiltigkeit des Lebens gelten der theologischen Tradi-
tion die drei ,,géttlichen* Tugenden: Insofern Glaube, Liebe und Hoff-
nung den Inbegriff der Existenz des Menschen ausmachen — theologisch
gesprochen: sein Heil -, visieren sie nicht nur den dreifaltigen, in der Ge-
schichte greifbar gewordenen Gott als solchen an, sondern sind in der
Verkorperung der Existenz des glaubenden, hoffenden und liebenden
Menschen die konkrete Gegenwart dieses Gottes in der Geschichte
selbst.

Im Glauben erfihrt der Mensch Gott als die Absolutheit der Wahrheit,
in der Liebe als die Absolutheit des Guten. Darum eignet dem Wort aus

40 Schriften 111, 95.



Todesbewuptsein als Lebenskunst 343

dem Hohenlied ,,Stark wie der Tod ist die Liebe* (HId 8,6) kein poeti-
scher Uberschwang, sondern ein préziser Sinn; es ist Ausdruck von To-
desbewuBtsein und Lebenskunst in einem. Begriindet durch eine Hoff-
nung, die sich an der Konkretheit des Erfahrbaren festmacht, ohne doch
ihren VerheiBungscharakter aufzugeben. Denn die Hoffnung als solche
zielt auf das Ganze, das Absolute. Als sie selbst kann sie nur erfahren
werden, wo eine definitive Preisgabe alles Verfugbaren und Greifbaren
geschieht, namlich im Tode.

Bezeichnend dafiir ist ein Wort Rahners, das sein Denken wie seine
eigene gldubige Existenz charakterisiert: ,,Es sind nicht die Zukunftsaus-
sichten, die Hoffnung machen, sondern die Tatsache, daf} trotz aller ...
duBeren Unscheinbarkeit immer noch Menschen da sind, die in einem
letzten Ernst an Gott als das absolute Geheimnis ihrer Existenz glauben,
die der unbedingten Verantwortung in ihrem Leben nicht ausweichen,
die beten, die den Tod annehmen. Und wenn gar keiner mehr da wire,
verflucht und zugeniht, dann mache ich Gott eben die Freude, dal} es
mich noch gibt.“4

4t Karl Rahner im Gesprdch. Hrsg. v. P. Imhof u. H. Biallowons, 2 Bde. Miinchen 1982 und
1983, hier: I, 316.





