
Todesbewußtsein als Lebenskunst 
im Denken Karl Rahners 
Hanjo Sauer, Bamberg 

Das II. Vatikanische Konzil formuliert in seiner Pastoralkonstitution in 
Artikel 11 das folgende Prinzip: •Der Glaube läßt alles in einem neuen 
Licht erscheinen. Er macht den Entschluß Gottes zur umfassenden Beru- 
fung des Menschen sichtbar und gibt daher dem Verstand des Menschen 
Orientierung zu wahrhaft humanen Lösungen."1 

Unter dieser Voraussetzung arbeitet die Theologie. Sie deutet die Wirk- 
lichkeit unseres Lebens im Licht des Glaubens. Ihr Anliegen ist das Ge- 
lingen des Lebens und das Bestehen des Todes. Beide sind aufs innigste 
miteinander verschränkt. Todesbewußtsein und Lebenskunst bedingen 
sich gegenseitig. Denn der Tod ist ein Phänomen des Lebens, und das Le- 
ben steht im Zeichen des Todes. Ihre unaufhebbare Dialektik entzieht 
sich jedem bloß theoretischen Zugriff. Darum ist eine Lebenskunst, 
schöpferisch mit dem Tod umzugehen, so notwendig wie ein Todesbe- 
wußtsein, um die eigene Existenz zu finden. 

Die folgenden Überlegungen werden anhand der Theologie Karl Rah- 
ners entwickelt. Rahner hat von allen katholischen Theologen unserer 
Zeit den Begriff des Todes am konsequentesten ins Zentrum seiner Theo- 
logie gestellt. In seinem Denken bedingen sich eine ignatianisch geprägte 
Mystik der Weltfrömmigkeit und die Frömmigkeit des Kreuzes. Die Be- 
griffe •Todesbewußtsein" und •Lebenskunst" knüpfen an die Tradition 
des •memento mori" und der •ars vivendi et moriendi" an. Es ist zu fra- 
gen, wie diese Tradition in einem heutigen Horizont fruchtbar gemacht 
werden kann. Dabei geht es um Ort und Prinzip der Theologie im Be- 
wußtsein des Todes und im schöpferischen Umgang mit ihm. 

1. Das Todesbewußtsein im Horizont der modernen Gesellschaft 

Im April 1968 veröffentlichte das Wochenmagazin •Der Spiegel" eine 
Ausgabe zum Thema •Der Tod". Die Titelreportage vermerkt: •Das Ster- 
ben, eingebettet in die Maschinerie der Krankenhäuser und Polizeistatio- 
nen, ist verlegt worden ins Dämmerlicht der Hinterbühne. Die Mehrheit 
der Zuschauer wendet sich ab, selbst die Nächststehenden suchen den 

Übersetzung vom Verfasser. 



Hanjo Sauer 330 

Anblick dieses letzten Aktes im Jedermann-Spiel zu meiden."2 Mit einer 
zum Mythos gewordenen Nüchternheit stellt der Tübinger Mediziner 
Friedhelm Schneider fest: •Von welcher Seite man das Problem auch be- 
trachtet - nichts spricht dafür, daß der Tod naturnotwendigerweise mit 
dem Begriff des Lebens verknüpft ist."3 Entsprechend kommentiert der 
•Spiegel": •Zur selben Zeit, da Theologen noch zur Demut vor dem von 
Gott verhängten Ende mahnen und abendländische Denker wie Kierke- 
gaard und Scheler den Sinn des Todes umgrübelten, begann in den Klini- 
ken und Laboratorien Europas eine Revolte gegen die Tyrannei des To- 
des."4 Einem Leserbriefschreiber, der sich in einer späteren Ausgabe über 
die fehlende Aktualität des Themas beschwert, antwortet die Redaktion 
lapidar: •aber es wird doch verhältnismäßig viel gestorben". 

Das Thema Tod, so macht eine Analyse der Sprachform deutlich, ist 
nur in defizienter Weise der Kommunikation zugänglich: als Sache des 
einzelnen. Eine gesamtgesellschaftlich gültige •Todesleitsemantik"5 steht 
nicht zur Verfügung. In der gesellschaftlichen Konstruktion der Wirklich- 
keit kommt der Tod - wenn überhaupt - nur als marginale Erscheinung 
vor. Er wird verdrängt. Diese Verdrängung hat eine innere Beziehung 
zum Projekt der Moderne selbst. •Die Privatisierung des Todes ordnet 
sich den Anstrengungen ein, die Funktionsfähigkeit... zu erhöhen, unvor- 
hersehbare Entscheidungen auszuschalten, insoweit sie den reibungslo- 
sen' Ablauf gesellschaftlichen Funktionierens in Frage stellen."6 Mit die- 
ser Verdrängung der Todesdrohung geht einher die Herrschaft der Ge- 
sellschaft über die Inhalte, •in denen der einzelne seine Existenz als einen 
sinnvollen Prozeß begreift".7 

In unserem Jahrhundert hat sich besonders Martin Heidegger 
(1889-1976) mit dem Sitz des Todes im Leben des Menschen befaßt. In 
seinem Hauptwerk •Sein und Zeit" (1927) nimmt die Todesproblematik 
eine zentrale Stellung ein. Nach Heidegger kann das Dasein als ganzes 
nur wahrgenommen werden als •Sein zum Tode". Das Dasein ist ein Vor- 
laufen auf den Tod. Darum vermag der Mensch sein Sein-zum-Tod im- 
mer nur als Bevorstand, als •eigenste, unbezügliche, unüberholbare Mög- 
lichkeit" zu leben.8 

2 Der Spiegel, 22. Jg., Nr. 14 (1. April 1968), 152. 
3 Ebd., 162. 
4 Ebd., 158. 
5 Vgl. A. Nassehi/G. Weber, Tod, Modernität und Gesellschaft. Entwurf einer Theorie der 
Todesverdrängung. Opladen 1989, 379. 
6 C. v. Ferber, Soziologische Aspekte des Todes, in: Zeitschrift für evangelische Ethik 1 
(1963), 351. 
7 Ebd., 358. 
8 M. Heidegger, Sein und Zeit. Tübingen ,61986, 250. 



Todesbewußtsein als Lebenskunst 331 

In der Spannung zwischen Selbst- und Fremdbestimmung des Men- 
schen entscheidet sich eigentliches und un-eigentliches Sein-können. Mit 
dem Begriff der •Eigentlichkeit" führt Heidegger eine reflex-kritische Di- 
stanz zur Welt ein. Diese Distanz ist dem sich selbst entfremdeten Be- 
wußtsein des •Man" unzugänglich. Im Hinblick auf das Todesbewußt- 
sein heißt dies: •Die Öffentlichkeit des alltäglichen Miteinander ,kennt' 
den Tod als ständig vorkommendes Begegnis, als .Todesfall'. Dieser oder 
jener Nächste oder Fernerstehende ,stirbt'. Unbekannte ,sterben' täglich 
und stündlich. ,Der Tod' begegnet als bekanntes, innerweltlich vorkom- 
mendes Ereignis. Als solches bleibt er in der für das alltäglich Begeg- 
nende charakteristischen Unauffälligkeit ... Die ausgesprochene oder 
auch meist verhaltene ,flüchtige' Rede darüber will sagen: man stirbt am 
Ende auch einmal, aber zunächst bleibt man selbst unbetroffen."9 

Das Sterben wird auf ein Vorkommnis nivelliert, das niemandem ei- 
gens angehört. Charakteristisch ist die passive Sprachform. Ihr eignet 
Zweideutigkeit, weil sie keinen Begriff vom Tode hat. Und sie hat keinen 
Begriff vom Tode, weil das •Man" des Bewußtseins •den Mut zur Angst 
vor dem Tode" nicht aufkommen läßt.10 Die eigene Existenz kann der 
Mensch nur verstehen mit einem •vollen existentialen Begriff des To- 
des"11 als •eigenste, unbezügliche, gewisse und als solche unbestimmte, 
unüberholbare Möglichkeit des Daseins".12 Die bewußte Einstellung zum 
Tod ist die Bedingung der Möglichkeit eigentlicher Existenz. 

2. Der theologische Ansatz Karl Rahners 

Karl Rahner (1904-1984), geboren in Freiburg, Jesuit, ist in seinem Den- 
ken beeinflußt von Joseph Marechal (1878-1944) und Erich Przywara 
(1889-1972), die beide eine fruchtbare Begegnung des Neuthomismus 
mit der modernen Philosophie anbahnen, sowie insbesondere von Martin 
Heidegger. Rahner lehrte in Innsbruck, München und Münster und ge- 
hört zu den einflußreichsten Theologen dieses Jahrhunderts. Seine frü- 
hen philosophischen Untersuchungen •Geist in Welt. Zur Metaphysik 
der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin" (1939) und •Hörer des 
Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie" (1941) haben eine 
Schlüsselfunktion für sein Denken. Rahner interpretiert Thomas von 
Aquin im Horizont einer philosophischen Fragestellung der Neuzeit. 

'Ebd., 252f. 
10 Ebd., 254. 
" Ebd., 255. 
12 Ebd., 258 f. 



Hanjo Sauer 332 

Seinen theologischen Ansatz charakterisiert die radikale Bindung des 
menschlichen Geistes an die Sinnlichkeit. Rahner setzt in seinem Denken 
von der Erfahrung des Menschen her an. Er fragt nach den Bedingungen 
der Möglichkeit menschlicher Erkenntnis. Diese Fragestellung ist tran- 
szendental, insofern sie die Einzelgegenstände übersteigt und an jenen 
Erkenntnisbedingungen a priori interessiert ist, die allen Einzelerfahrun- 
gen vorausliegen.13 

Diese Möglichkeitsbedingungen menschlicher Erkenntnis werden von 
Rahner zugleich als Tatsachen der geschichtlichen Existenz des Men- 
schen begriffen. Als solche haben sie nicht nur einen erkenntnistheoreti- 
schen, sondern ebenso einen ontologischen Sinn. Damit verfügt Rahner 
über einen Vor-Entwurf der konkreten innerweltlichen und geschichtli- 
chen Existenz des Menschen. 

Als Sinnlichkeit ist der Mensch eingebunden in seine Welt. Im Vollzug 
des Denkens erfährt er sich ihr gegenüber. In der Einheit beider vollzieht 
er seine Existenz.14 Der Mensch fragt nicht nur nach dem Sein; er exi- 
stiert vielmehr •als Seinsfrage".15 Seine Existenz enthüllt ein Wissen um 
das Sein im Ganzen und gleichzeitig um seine Endlichkeit im Hier und 
Jetzt. Mit dem Begriff der Existenz überwindet Rahner den Subjekt-Ob- 
jekt-Gegensatz der neuzeitlichen Theologie. Denn - wie der Rahner- 
Schüler Elmar Klinger feststellt - umfaßt die menschliche Existenz •Ob- 
jektives und Subjektives": 
- Objektives, sofern sich dieses nicht außerhalb des Menschen an einem 

•Ding an sich" ereignet, sondern gerade in der Subjektivität. 
- Subjektives, sofern dieses selber etwas Objektives ist, nämlich die unre- 

duzierbare Individualität.16 

Damit ist ein Entwurf des Ganzen gegeben. Die Frage nach dem Sein - 
also nach allem, was es gibt - ist ein Existenzproblem (der Einstellung zu 
allem überhaupt), und die Frage nach der Existenz ist ein Problem des 
Seins. Die Durchdringung von Sein und Existenz ist der Inbegriff dessen, 
was den Menschen ausmacht, denn er fragt nach allem überhaupt und al- 
les, was es gibt, ist etwas, wonach er fragen kann und fragen muß. Die 
Botschaft des Seins ist seine Existenz als Summe aller Herkunft und Zu- 
kunft des Menschen. 

13 Zur Verdeutlichung der Begriffe: •kategorial" bezieht sich auf alles sinnlich Erfahrbare, 
insoweit das Bewußtsein sich seine Gegenstände im Rahmen von Raum und Zeit konstitu- 
iert; •transzendental" dagegen meint die apriorischen Strukturen der menschlichen Er- 
kenntnis, ohne die Erkenntnis überhaupt nicht möglich wäre. 
14 K. Rahner, Geist in Welt. München M964, 90. 
,5 Ebd., 71. 
16 E. Klinger, Der Glaube an den Menschen, in: Theologie und Glaube 75 (1985), 231. 



Todesbewußtsein als Lebenskunst 333 

In seiner Religionsphilosophie •Hörer des Wortes" führt Rahner den 
Ansatz von •Geist in Welt" weiter aus: den Menschen als geschichtliches 
Wesen konstituiert seine Geistigkeit als Vermögen, auf das Ganze vorzu- 
greifen. Insofern der Mensch Geist in Welt ist, ist die Geschichte sein Ort, 
an dem er sich in Freiheit vollzieht, denn •echte Geschichtlichkeit ist nur 
dort vorhanden, wo sich die Einmaligkeit und Unberechenbarkeit der 
Freiheit begibt".17 In der Geschichte ist der Mensch auf die Botschaft 
Gottes hin angelegt; er ist jenes Seiende, •das in freier Liebe vor dem 
Gott einer möglichen Offenbarung steht".18 

Die faktische christliche Offenbarung vollzieht sich in Gottes Selbst- 
mitteilung als seinem Verhältnis absoluter Nähe zur Welt, die sich in der 
kategorialen Wort- und Tatoffenbarung des Christentums verkörpert. 
Dieses Selbstverständnis des Menschen sieht Rahner als Bedingung der 
Möglichkeit für Theologie, denn diese bezieht jenen, der sie betreibt, mit 
ein. Sie kann nur authentisch sein, indem sie existentiell ist. Zugleich aber 
stellt sie etwas Objektives dar: sie leistet einen Entwurf des Menschen im 
Vorgriff auf das Ganze. Subjekt und Objekt durchdringen sich. Das Ob- 
jektivste, nämlich Gott und seine Selbstmitteilung, erscheinen als das 
Subjektivste des Menschen, nämlich als die Unmittelbarkeit des geistigen 
Subjekts, das sich in Freiheit gegeben ist. 

So ist der Mensch - mit einem Wort Rahners - •die schwebende Mitte 
zwischen der Welt und Gott, zwischen Zeit und Ewigkeit, und diese 
Grenzlinie ist der Ort seiner Bestimmung und seines Schicksals".19 Diese 
Bestimmung läßt sich nirgends schärfer fassen als im Ereignis des Todes. 

3. Rahners Todesverständnis 

Soll ein Verständnis des Todes vom Dasein des Menschen her erreicht 
werden, so greift ein medizinisch-biologischer Ansatz zu kurz. Dies läßt 
sich anhand einer einfachen Überlegung verdeutlichen: Die Allgemein- 
heit des Todes als •certa conditio mortis" gilt als eine Binsenweisheit. Sie 
erscheint uns als Wiederholung einer allgemein-menschlichen Erfah- 
rung, die auf einem Induktivschluß beruht: 

Obersatz: bisher sind alle Menschen gestorben; 
Untersatz: auch ich bin ein Mensch; 
Schlußfolgerung: auch ich werde sterben. 

17 K. Rahner, Hörer des Wortes. München 1963, 165. 
18 Ebd., 133. 
19 Geist in Welt, 406. 



Hanjo Sauer 334 

Dieser Induktivschluß ist logisch nicht zwingend. Von nirgendwoher 
kann bewiesen werden, daß dieses Gesetz des Todes nicht eines Tages 
überholt sein könne. So wäre es ja grundsätzlich denkbar, daß dieser Satz 
von der Allgemeinheit des Todes unter bestimmten geschichtlichen Be- 
dingungen falsifiziert werden könnte, wie etwa die im 14. Jahrhundert 
gültige Aussage •Viele Menschen sterben an der Pest" für den Geltungs- 
bereich unserer Gesellschaft als falsifiziert angesehen werden kann. Des- 
cartes (1596-1650) etwa war der Meinung, mittels fortschreitender medi- 
zinischer Forschung die •Körpermaschine" Mensch so zu verbessern, 
daß nicht nur die Seele, sondern auch der Leib unsterblich werden könne. 
Anders im christlichen Todesverständnis: hier beansprucht die Aussage 
von der Allgemeinheit des Todes prinzipielle Gültigkeit. Der Tod ist kon- 
stitutiv für den Begriff des Menschen und seine Existenz als Geist in 
Welt. Dies muß näher dargelegt werden. 

3.1  Der Tod als naturales und personales Ereignis 

Unter den vielen Ansätzen der Geistesgeschichte, mit dem Phänomen des 
Todes umzugehen, nimmt der griechische Philosoph Epikur (341-270 
v. Chr.) eine Sonderstellung ein. Er grenzt den Tod prinzipiell aus dem 
Leben und dem Bereich des für den Menschen Bedeutungsvollen aus: 
•Der Tod geht uns nichts an, denn solange wir sind, ist der Tod nicht da; 
und wenn der Tod da ist, sind wir nicht mehr. Er geht also weder die Le- 
benden an noch die Toten."20 Ludwig Feuerbach und Karl Marx haben 
dieses Argument wieder aufgegriffen. In unserem Jahrhundert hat es vor 
allem Herbert Marcuse (1898-1979) vertreten. Jede andere Position einer 
- wie Marcuse sagt - •idealistischen Verherrlichung des Todes"21 - sei 
ideologisch und diene lediglich der Unterdrückung. 

Dieser Umgang mit dem Todesproblem leidet, wie Rahner es präzise 
auf den Begriff bringt, an einem inneren Widerspruch, weil dieser Rat, 
den Tod aus dem Leben auszugrenzen, •selber noch einmal den Tod im 
Leben ansiedelt und sich so als unrealisierbar entlarvt". Rahner hält da- 
gegen an einem Begriff des Todes fest, der unlösbar mit der Existenz des 
Menschen selbst verbunden ist: •Der Tod ist nicht nur irgendein Vor- 
kommnis innerhalb unseres Lebens oder an seinem Ende, sondern ... das- 
jenige, mit dem wir ... unser eigenes Dasein als endlich und so als sterb- 
lich entdecken."22 

20 Epikur, Von der Überwindung der Furcht. Zürich 1949, 45. 
21 H. Marcuse, Die Ideologie des Todes: Der Tod in der Moderne. Hrsg. v. H. Ebeling. 
Königstein/Ts. 1979, 106. 
22 K. Rahner, Schriften zur Theologie. 16 Bde. Zürich/Einsiedeln/Köln 1964-84, hier X, 193. 



Todesbewußtsein als Lebenskunst 335 

Rahner bestimmt den Tod in der Dialektik von Person und Natur: Frei- 
heitstat einerseits und andererseits radikale äußere Ohnmacht, Verfü- 
gung von außen her, die als Katastrophe, ja Absurdität erlebt wird. Der 
Mensch als Sein zum Tode sieht sich immer vor den Tod gestellt; er voll- 
zieht diesen sein Leben lang. Der Tod selbst ist die Herausforderung sei- 
ner Freiheit schlechthin. Freiheit aberzielt auf die Endgültigkeit des Sub- 
jekts als solches. Wo der Mensch sich selbst in Freiheit wagt, da setzt er 
Endgültiges, da weiß er um seine Gültigkeit, die bloße Zeitlichkeit tran- 
szendiert.23 

Der Tod stellt den Menschen vor die Aufgabe, sich selber, seinen Be- 
sitz, alles, worüber er verfügt, somit seine Welt loszulassen. In all dem 
vollzieht er den Verzicht auf alles Haben-, Gelten- und Sein-Wollen. Die- 
ser Verzicht ist Bedingung der Möglichkeit dafür, sich dem unbegreifli- 
chen Geheimnis selbst anzuvertrauen. Von diesem Geheimnis hat die 
Theologie zu sprechen; zu ihrer Wahrheit kommt sie erst, wo sie - wie 
Rahner sagt - •sich aufhebt in jene Liebe, die durch den Tod hindurch- 
muß".24 

3.2 Der Tod in der Folge geschichtlich verwirkter Freiheit 

Gegenüber der Konzeption eines sogenannten •natürlichen" Todes, die 
davon ausgeht, daß das Geschick des Todes das Selbstverständlichste des 
Menschen überhaupt sei, hält Rahner an der jüdisch-christlichen Heils- 
geschichte fest: Der Tod steht in der gegenwärtigen Heilsordnung in 
einem ursächlichen Zusammenhang mit der sittlichen Katastrophe der 
Menschheitsgeschichte selbst. 

Insbesondere Paulus bezieht sich in der Frage nach dem Woher des To- 
des auf die Sünde des Stammvaters des Menschengeschlechts, wie sie die 
Sündenfallgeschichte von Genesis 2 und 3 beschreibt. Durch den Unge- 
horsam des Menschen kam der Tod in die Welt. Für die Sünde zahlt er 
mit dem Tod. Darum ist der Tod nicht nur als physisches Verlöschen an- 
zusehen, sondern als Gottesferne und Sichtbarkeit von Schuld. 

Diese Unheilsgeschichte betrifft insbesondere die Verhülltheit des To- 
des. Denn in unaufhebbarem dialektischen Gegenüber zu der Vollen- 
dung der Geistperson im Tod ist das Ganze des Menschen in einer Weise 
von Zerstörung und Abbruch von außen her betroffen, daß die Rede von 
einem •Sinn des Todes" angesichts dessen Unbegreiflichkeit ad absur- 

23 Schriften IV, 433 f. 
24 K. Rahner, Theologia crucis, in: LthK2, Bd. X, 61. 



Hanjo Sauer 336 

dum geführt wird. So sieht Rahner den Tod im Kontrast von Schicksal 
und Tat, Ende und Vollendung, Entpersönlichung und Sich-in-Besitz- 
Nehmen, gelittenem und gewolltem Tod. 

Angesichts dieser Unbestimmtheit des Todes bedingungslos an der ver- 
gänglichen Gestalt festhalten zu wollen, hieße Verweigerung von Leben 
und Tod, wäre damit wirklich Erstarrung und Tod. Denn Schuld und Tod 
gehören zur Existenznot des Menschen. An beiden zeigt sich die Absurdi- 
tät des Daseins, dessen Bruchstelle der Tod darstellt. So ist der Tod im 
theologischen Sinn Erscheinung der Sünde. 

3.3 Der Tod in seiner geschichtlichen Einmaligkeit und Konkretisierung 
als Heilstod Jesu Christi am Kreuz 

In seiner transzendentalen Reflexion des Todes schafft Rahner einen 
Verständnishorizont dafür, wie der Tod Jesu als universale Heilstat be- 
greifbar zu machen ist. Warum erlöst uns gerade der Tod Jesu und nicht 
irgendeine andere Tat seines Lebens? Und: Wie kann der Tod Jesu im 
Horizont der Gegenwart als Erlösung, d. h. als Bedingung der Möglich- 
keit der Existenzfindung verstanden werden? 

Das Grundproblem der Vermittlung des Erlösungstodes Christi liegt 
darin, wie das Heil des Menschen grundsätzlich und universal von einem 
geschichtlichen Ereignis abhängig gedacht werden kann. Denn die Bot- 
schaft des Christentums besagt ja - nach einem Wort von Adolf Darlap, 
einem Schüler Karl Rahners -, •daß wir mit allem, was wir sind und ha- 
ben - das ist doch mit dem Wort ,Heil' ausgesagt - von einer geschichtli- 
chen Tatsache abhängen, die an einem bestimmten Zeitpunkt geschah, 
die irgendwie zufällig ist, also auch anders sein könnte".25 

Für Rahner ergibt sich die Geschichtlichkeit des Menschen aus der 
Struktur seiner Freiheit. Die Seinsweise des Menschen ist die einer •inter- 
kommunikativen Existenz"26, die sich geschichtlich verwirklicht. So muß 
auch das Heilshandeln Gottes geschichtlich-konkret aufgezeigt werden. 
Gott aber hat sich so sehr in der Geschichte engagiert, •daß in gewisser 
Weise sein eigenes Selbst auf Leben und Tod mit dieser Geschichte ver- 
bunden ist".27 Gott als er selbst kann aber im Raum des Kategorialen nur 
offenbarend anwesend sein im Modus der Verheißung, d. h. als dauern- 

25 A. Darlap, Fundamentale Theologie der Heilsgeschichte, in: Mysterium Salutis, Bd. I. Ein- 
siedeln/Zürich/Köln 1965, 18. 
26 Vgl. Schriften VIII, 226f. 
27 Karl Rahner antwortet Eberhard Simons: Zur Lage der Theologie. Probleme nach dem 
Konzil. Düsseldorf 1969, 40. 



Todesbewußtsein als Lebenskunst 337 

der Überstieg und im Modus des Todes, weil im Tod nichts Kategoriales 
mehr gehofft werden kann und so - wie Rahner sagt - •nur noch die 
Hoffnung auf,alles' oder die bloße Verzweiflung übrigbleibt".28 Eindeu- 
tigste, unwiderrufliche und endgültige Offenbarung ist daher nicht ein 
Satz, sondern der Tod eines Menschen, weil in ihm Wort und Tat, Han- 
deln und Erleiden, Tun und Widerfahrnis als Existenz des Menschen un- 
auflösbar miteinander verbunden sind. Der Tod ist die radikalste Tran- 
szendenz auf Gott hin und somit die eindeutigste Form, in der sich Offen- 
barung ereignen kann. Somit kann auch eine endgültige Annahme der 
Selbstmitteilung Gottes nur im Tode geschehen, weil dieser alle Freiheits- 
akte des Menschen zusammenfaßt und vollendet. 

Jesus Christus ist die unwiderruflich in der Geschichte festgemachte 
Selbstmitteilung Gottes. Er ist die Grammatik, deren sich Gott bedient, 
um sich darin auszusagen.29 Indem der Logos Welt und Mensch ange- 
nommen hat, sind auch wir angenommen und erlöst. Denn die Mensch- 
werdung Gottes in Jesus Christus bedeutet nicht nur Annahme des Le- 
bens, sondern auch des Todes. Erst die Beziehung zu Christus machen 
Leben und Tod zu dem, was sie in Wirklichkeit sind, nämlich im Zeichen 
des Glaubens als Annahme des Todes im Leben und des Lebens im Tod, 
oder im Zeichen der Verweigerung und der Sünde als Tötung des Lebens 
und Leben zum Tode. 

Insofern der Tod alle Widersprüche unseres Daseins in sich zusam- 
menfaßt als •absurde Urkontradiktion" - wie Rahner sagt30 -, bedeutet 
der in der Auferstehung vollendete und so von innen her überwundene 
Tod Jesu unsere Erlösung. Als •Verfügung über die Totalität der Person 
zu ihrem inneren Ziel" kommt nur dem Tod jene Endgültigkeit zu, die 
das Geschehen der Erlösung unwiderruflich macht. •Wer sein Mensch- 
sein trotz aller Unbegreiflichkeit vorbehaltlos annimmt, der nimmt - ob 
er es weiß oder nicht - Jesus Christus an, auch wenn er von diesem nichts 
gehört oder in dem ihm verkündigten Christus sein eigenes Heil nicht er- 
kennen kann."31 Wer aber sein Dasein annimmt, nimmt auch den Tod an, 
weil dieser keine akzidentelle Bestimmung des Lebens ist, sondern dessen 
inneres Moment. Dies gilt nicht nur vom Tod als der radikalsten Erschei- 
nung der Gottesferne, sondern ebenso von der Mühsal der Arbeit, der 
sachlichen Selbstlosigkeit und vor allem auch der Krankheit. Denn der 

28 K. Rahner/W. Thüsing, Christologie - systematisch und exegetisch. Freiburg/Br. 1972, 
23. 
29 Schriften IV, 149. 
30 Schriften X, 192. 
31 A. Grün, Erlösung durch das Kreuz. Karl Rahners Beitrag zu einem heutigen Erlösungs- 
verständnis. Münsterschwarzach 1975, 114. 



Hanjo Sauer 338 

Tod ist in unserem Leben immer anwesend, wie Rahner in seiner frühen 
Meditation •Alltägliche Dinge" ausführt.32 

4. Das Todesbewußtsein als Lebenskunst - Kritik und Konsequenzen 

4.1  Das Todesbewußtsein als Kritik an den gesellschaftlich verfügten 
Lebensbedingungen 

Das Instrumentar dieser hier vorgetragenen Kritik sind die beiden 
Schlüsselbegriffe •Todesbewußtsein" und •Lebenskunst". Das Grund- 
datum des Todesbewußtseins gehört zur Dimension des menschlichen 
Selbstbewußtseins, so wie der Mensch nicht nach sich fragen kann, ohne 
Natur, Geschichte, Gesellschaft, Um- und Mitwelt mit einzubeziehen. 

Mit dem Begriff der Kunst im Begriff •Lebenskunst" wird ein eigen- 
ständiges Prinzip des Umgangs mit der Welt eingeführt, das Reales und 
Ideales miteinander verbindet und so das Offensichtliche transzendiert. 
So offenbart die Kunst die unübersehbaren Möglichkeiten der Welt. Sie 
hat Entwurf Charakter, greift Herkünftiges auf und bezieht dieses auf eine 
offene Zukunft. •Lebenskunst" im hier gebrauchten Sinn stellt dann den 
Inbegriff des schöpferischen Umgangs mit dem Tod dar. 

Folgen wir der These der Soziologen Berger und Luckmann, so bedarf 
eine ausreichende Legitimation des routinierten Alltagslebens der Mitle- 
gitimation des Phänomens Tod durch symbolische Sinnsysteme. Nur so 
läßt sich der Mensch vor dem absoluten Grauen schützen; nur so kann 
ihm die Möglichkeit gegeben werden, sich im Universum zu Hause zu 
fühlen. Gerade diese Legitimation scheitert jedoch daran, daß die Sinn- 
träger der modernen Welt den Tod weder erklären noch verstehbar ma- 
chen können.33 

Für unsere moderne Gesellschaft ist die Verdrängung des Todes ein 
wesentliches Ergebnis des Modernisierungsprozesses selbst. •Es gehört 
zu den bedenklichsten Merkmalen des modernen Menschen, daß er nicht 
zu sterben versteht." So der Philosoph Milan Machovec.34 Dem ließe sich 
hinzufügen: er versteht nicht zu sterben, weil er keinen Begriff vom Tode 
hat, und er hat keinen Begriff vom Tode, weil er sich ihm nicht stellt und 
ihm seinen Ort im Leben verweigert. 

32 K. Rahner, Alltägliche Dinge. Einsiedeln 101980, 11. 
33 Vgl. P. Berger/Th. Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Frank- 
furt/M. 1970, 167-172. 
34 Zit. nach: Tod und Sterben. Hrsg. v. H. G. Pöhlmann. Gütersloh 1978, 9. 



Todesbewußtsein als Lebenskunst 339 

Der amerikanische Trappist Thomas Merton (1915-1968) faßt den Zu- 
sammenhang von Tod und Leben klar ins Auge: wie einer mit dem Tod 
umgeht, so geht er auch mit dem Leben um: •Wenn Leben und Tod ihre 
eigene Bedeutung verlieren, d.h. wenn sie nicht mehr als das erfahren 
werden, was sie in Wirklichkeit sind, dann schleicht sich die schreckliche 
und entleerende Macht des Todes überall ein und steckt alles an. Dies ge- 
schieht, sobald der Tod für völlig bedeutungslos gehalten wird ... Es han- 
delt sich ja nur um ,das Ende des Lebens'. Alles Leben endet auf diese 
Weise. Alles ist Tod. Warum dann noch leben?"35 

Nach Merton liegt das Problem nicht im gänzlichen Ausfall des Todes- 
bewußtseins, sondern im falschen, die gesamte Wirklichkeit paralysieren- 
den Todesverständnis. Denn Hand in Hand mit Todestabu und Verdrän- 
gungsprozeß ist der Tod allgegenwärtig. Er beherrscht unsere Lebens- 
wirklichkeit in anonymer Gestalt. Er findet viele Formen magisch besetz- 
ter, ersatzweiser Repräsentation in Kapitalakkumulation, dem Besessen- 
sein von Macht, dem Legalismus, der Technologie (soweit sie das Leben- 
dige substituiert) und dem unmittelbaren Kult der Gewalt. 

Tatsächlich steht unser Jahrhundert einem geschichtlich neuen, unauf- 
gearbeiteten Phänomen gegenüber: der kollektiven Form des Todes, die 
das Vorstellungsvermögen übersteigt. Theodor Adorno schreibt in seiner 
•Negativen Dialektik": •Mit dem Mord an Millionen durch Verwaltung 
ist der Tod zu etwas geworden, was so noch nie zu fürchten war. Keine 
Möglichkeit mehr, daß er in das erfahrene Leben der einzelnen als irgend 
mit dessen Verlauf Übereinstimmendes eintrete. Enteignet wird das Indi- 
viduum des Letzten und Ärmsten, was ihm geblieben war", nämlich des 
eigenen Todes.36 Wie lassen sich Genozid und Holozid im Rahmen unse- 
rer gesellschaftlich konstruierten Wirklichkeit überhaupt denken? Wie 
können wir mit der Vorstellung leben, daß unter postnuklearen Lebens- 
bedingungen eine vom Menschen selbst verursachte Auslöschung allen 
Lebens auf unserem blauen Planeten denkbar geworden ist? 

Will sich das Projekt der Moderne nicht selbst aufgeben, so muß es sich 
in einer geistigen Auseinandersetzung dem Todesproblem stellen mit al- 
len noch unabsehbaren Konsequenzen. Solche sind: 

- eine Verhältnisbestimmung von Individuum und Gesellschaft auf der 
Basis der Einsicht, daß der einzelne wie die Gesellschaft selbst Einma- 
ligkeit und Unverwechselbarkeit haben, weil sie endlich und sterblich 
sind; 

' T. Merton, Love and Living. London 31986, 97. Übersetzung vom Verfasser. 
'T. W. Adorno, Negative Dialektik. Frankfurt/M. 1966, 353. 



Hanjo Sauer 340 

- eine ökologische Ethik auf der Basis der Einsicht, daß alles Lebendige 
Eigenwert besitzt; 

- ein Verständnis der Solidargemeinschaft Menschheit, zu der nicht nur 
die gegenwärtig Lebenden, sondern ebenso die Toten, wie die noch 
Ungeborenen gehören. 

Ihre Basis hat diese Kritik im Bewußtsein des Todes und in der Fähig- 
keit, sich ihm als der Herausforderung schlechthin zu stellen und schöp- 
ferisch mit ihr umzugehen. Denn der Tod hat tausend Gesichter; er be- 
gegnet uns tagtäglich. Die Fähigkeit dieses schöpferischen Umgangs mit 
ihm nenne ich •Lebenskunst". Ihre Konsequenzen sind politischer Na- 
tur. Sie erfordern Parteinahme im Interesse der Humanität des Menschen 
und seiner Unverfügbarkeit. 

4.2 Das Todesbewußtsein als Kritik an der Theologie 

Die Theologie hat sich den konkreten Lebensbedingungen der Menschen 
an ihrem geschichtlichen und gesellschaftlichen Ort zu stellen, um im Ho- 
rizont dieser Lebensbedingungen den Glauben zu denken. Johann Bap- 
tist Metz, Rahnerschüler und Fundamentaltheologe, warf Rahners theo- 
logischem Ansatz vor, er vermöge Heil und Geschichte in ihrer konkre- 
ten, unableitbaren Faktizität nicht miteinander zu vermitteln und über- 
springe so die Nicht-Identität der menschlichen Leidensgeschichte.37 

Rahner setzt mit einem transzendentalen Begriff des Todes an und 
sucht von diesem her eine Perspektive auf das Leben zu eröffnen und des- 
sen Einheit apriorisch darzulegen. Die umgekehrte Vorgangsweise, die er 
zunehmend in seinem späteren Werk in den Blick bekommt, wenn auch 
nicht systematisch durchführt, ist die heilsgeschichtlich-induktive: d.h. 
aus der Rekonstruktion der konkreten Heils- und Unheilsgeschichte Ka- 
tegorien der Systematik zu entwickeln und sie im Horizont der gegenwär- 
tigen Gesellschaft und ihrer Kommunikationsregeln der Bewährung aus- 
zusetzen. Denn zum zentralen fundamentaltheologischen Problem ist das 
der Vermittlung heutiger Theologie geworden: d.h. die Tradition des 
Glaubens zur Erschließung der gegenwärtigen menschlichen Erfahrung 
fruchtbar zu machen. Dieses Vermittlungsproblem spitzt sich im Bereich 
der Todesproblematik zu äußerster Schärfe zu. Denn angesichts des To- 
des fehlt dem Menschen die Sprache, die Kommunikation möglich ma- 
chen würde. Entfremdung, Angst, Apathie, das Gefühl von Sinnlosigkeit, 

37 J. B. Metz, Erlösung und Emanzipation, in: StdZ98 (1973), 180f. 



Todesbewußtsein als Lebenskunst 341 

von Unfähigkeit, das Leben zu bestehen, bündeln sich wie in einem Fo- 
cus in der Erfahrung des Todes. 

Im Vermittlungsproblem verbirgt sich aber nicht nur ein didaktisches, 
sondern auch ein inhaltliches Defizit. Inwieweit - so ist zu fragen - erliegt 
die Theologie selbst noch einmal dem defizitären Todesbegriff, wie er für 
den gesellschaftlichen Lebensbereich analysiert wurde? Inwieweit wird 
die Theologie zum Zulieferanten der ideologischen Absicherung beste- 
hender gesellschaftlicher Verhältnisse? 

So läuft etwa die Parole •Gott kann nicht sterben" ins Messer der Reli- 
gionskritik. Denn - so bereits Nietzsche - ein Gott, der nicht sterben 
kann, kann auch nicht leben.38 Sonst haben sich Omnipotenzträume und 
Unsterblichkeitsphantasien, die einem infantilen Konzept des Überle- 
bens um jeden Preis entstammen, ihre Projektion geschaffen. Von Sig- 
mund Freud auf den Begriff gebracht: •Im Grund glaube niemand an sei- 
nen eigenen Tod oder, was dasselbe ist: Im Unterbewußten sei jeder von 
uns von seiner Unsterblichkeit überzeugt."39 

Das Bewußtsein der Sterblichkeit, angeschärft durch die Botschaft 
vom Kreuz, vermag demgegenüber eine Dimension zu eröffnen, die das 
absolute Geheimnis Gottes in der tiefsten Leiderfahrung des Menschen 
anwesend sein läßt. Das Kreuz hat seinen Ort nicht am Ende, sondern in 
der Alltäglichkeit. •Tag für Tag sterbe ich" - so Paulus im 1. Korinther- 
brief (15,31). Das Sterben Gottes am Kreuz ist ein Lebensbeweis für ihn. 
In einer für die Alltagswirklichkeit erschlossenen Rede vom Kreuz durch- 
dringen sich hellwaches Todesbewußtsein mit dem aus der Hoffnung ge- 
borenen Willen, der Zeit Bedeutung abzuringen. Indem die Theologie 
das Humanum in solcher Tiefe erschließt, trägt sie zur Humanisierung 
der Gesellschaft bei und fördert jene Lebenskunst, die mit dem Tod 
schöpferisch umgeht. 

4.3 Das Todesbewußtsein als Bedingung der Möglichkeit der Existenzfindung 
des Menschen 

Die Existenz vollzieht sich in der Spannung von Herkunft und Zukunft, 
Verheißung und Erfüllung, Ursprung und Ziel. Denn das geschaffene Le- 

38 Vgl. Christologie 69: Rahner denkt die Inkarnation Gottes radikal und fordert, auch das 
Verständnis des Todes Jesu in seiner theologischen Relevanz ernstzunehmen. Denn der 
Tod Jesu •sagt Gott aus, wie er ist und uns gegenüber sein wollte ... Dieser Tod Gottes in 
seinem Sein und Werden am anderen der Welt muß dann offenbar zum Gesetz der Ge- 
schichte des neuen und ewigen Bundes gehören, den wir zu leben haben. Wir haben das 
Schicksal Gottes an der Welt zu teilen ... Der Tod Jesu gehört zur Selbstaussage Gottes." 
39 S. Freud, Zeitgemäßes über Krieg und Tod, in: Ges. Werke, Bd. X. Frankfurt/M. M969, 
341. 



Hanjo Sauer 342 

ben ist begrenzt; es gelangt zur Existenz und beginnt sich zu entwickeln. 
Dazu empfängt es ununterbrochen von anderen. Mit fortschreitender 
Entwicklung wird der Empfangende zum Gebenden. Der reife Mensch 
gibt seine Zeit, seine Kraft, seine Intelligenz, seine Anstrengungen und 
seine Liebe an andere weiter. Darin vollzieht sich ein Sich-absterben des 
eigenen Selbst. Solches Sterben ist kein gewaltsamer Abbruch, sondern 
die Frucht des Lebens, der Beweis eines reifen und schöpferischen Le- 
bens. Es vollzieht sich als Aufgabe seiner selbst, als Prozeß, in dem sich 
das Subjekt selbst riskiert, um gerade hierin ein eigenes neues Existieren 
zu finden. Gerade so aber kann es schöpferisch werden und leistet ent- 
schiedenen Widerstand gegen den allgemeinen Tod. 

Darum vollzieht sich im Prozeß des Sich-Absterbens die äußerste freie 
und umgreifende Verfügung für das Selbst. Der Tod bringt damit das Le- 
ben zum Ziel. Er ist nicht selbst das Ziel; dieses ist vielmehr das wahre 
und vollkommene, das •ewige Leben". Ein so gefaßter Todesbegriff wen- 
det sich kritisch gegen jeden Todesmythos, wie ihn auch Rahner in der 
•tragisch-heroischen Philosophie" Heideggers sieht: •Wenn der Mensch 
von sich allein aus nur zum Tode ist, dann muß für diese Philosophie ei- 
nes letzten Ressentiments eben auch für alles und jedes der Tod das letzte 
sein: weil der Gott des Menschen für diese Philosophie nicht mehr sein 
darf als der Mensch selbst, betet sie den Tod als ihren Gott an, ist für sie 
das Höchste das Nichtigste; das Sein und das Nichts sind dasselbe."40 

In der Verschränkung von Todesbewußtsein, insofern der Tod ein Le- 
bensphänomen ist, und Lebenskunst, insofern der schöpferische Umgang 
mit dem Tod Bedingung der Möglichkeit eines fruchtbaren Lebens ist, 
findet die Existenz zu sich. Die Existenzfindung auf der Ebene des Sub- 
jekts kann zum Modell einer Existenzfindung auf gesellschaftlicher 
Ebene werden. Der Tod gibt dem Freiheitswesen seine Gültigkeit und 
Entschiedenheit. 

Als Inbegriff der Gültigkeit des Lebens gelten der theologischen Tradi- 
tion die drei •göttlichen" Tugenden: Insofern Glaube, Liebe und Hoff- 
nung den Inbegriff der Existenz des Menschen ausmachen - theologisch 
gesprochen: sein Heil -, visieren sie nicht nur den dreifaltigen, in der Ge- 
schichte greifbar gewordenen Gott als solchen an, sondern sind in der 
Verkörperung der Existenz des glaubenden, hoffenden und liebenden 
Menschen die konkrete Gegenwart dieses Gottes in der Geschichte 
selbst. 

Im Glauben erfährt der Mensch Gott als die Absolutheit der Wahrheit, 
in der Liebe als die Absolutheit des Guten. Darum eignet dem Wort aus 

1 Schriften III, 95. 



Todesbewußtsein als Lebenskunst 343 

dem Hohenlied •Stark wie der Tod ist die Liebe" (Hld 8,6) kein poeti- 
scher Überschwang, sondern ein präziser Sinn; es ist Ausdruck von To- 
desbewußtsein und Lebenskunst in einem. Begründet durch eine Hoff- 
nung, die sich an der Konkretheit des Erfahrbaren festmacht, ohne doch 
ihren Verheißungscharakter aufzugeben. Denn die Hoffnung als solche 
zielt auf das Ganze, das Absolute. Als sie selbst kann sie nur erfahren 
werden, wo eine definitive Preisgabe alles Verfügbaren und Greifbaren 
geschieht, nämlich im Tode. 

Bezeichnend dafür ist ein Wort Rahners, das sein Denken wie seine 
eigene gläubige Existenz charakterisiert: •Es sind nicht die Zukunftsaus- 
sichten, die Hoffnung machen, sondern die Tatsache, daß trotz aller ... 
äußeren Unscheinbarkeit immer noch Menschen da sind, die in einem 
letzten Ernst an Gott als das absolute Geheimnis ihrer Existenz glauben, 
die der unbedingten Verantwortung in ihrem Leben nicht ausweichen, 
die beten, die den Tod annehmen. Und wenn gar keiner mehr da wäre, 
verflucht und zugenäht, dann mache ich Gott eben die Freude, daß es 
mich noch gibt."41 

41 Karl Rahner im Gespräch. Hrsg. v. P. Imhof u. H. Biallowons, 2 Bde. München 1982 und 
1983, hier: 1,316. 




