
Kultur und Heiligkeit 
Ein Beitrag zum spirituellen Erbe des syrischen Mönchtums 

Eva M. Synek, Wien 

Das syrische Mönchtum als Kulturträger 

Wie überall im christlichen Osten, so spielten auch im syrischen Raum 
monastische Zentren eine wichtige Rolle als Pflanz- und Pflegestätten in- 
tensiven spirituellen Lebens1. Nicht zuletzt bewährten sich die Klöster als 
Bollwerk gegen muslimischen Einfluß, aber auch als Vermittler antiken 
kulturellen Erbes an die Muslime. In der westsyrischen Christenheit kam 
den Mönchen bald so großer Einfluß zu, daß sich westliche Gelehrte 
nicht davor scheuen, die syrisch-orthodoxe Kirche schlicht als •Mönchs- 
kirche" zu charakterisieren. Der Begriff erinnert nicht von ungefähr an 
die Beschreibung der irischen Christenheit als •keltische Klosterkirche". 
Wie in der frühen irischen Kirche ist es auch im syrischen Raum ange- 
messen, von einer an Clan-Klöstern orientierten Kirchenorganisation zu 
sprechen. Die Parallelität der Strukturen beider Kirchen ist in vielem un- 
übersehbar, wenn natürlich auch nicht schlechterdings identisch. So faßt 
Walter Selb die Bedeutung monastischer Zentren in der nach-chalkedo- 
nensischen Entwicklung der westsyrischen Christenheit präzise zusam- 
men: 

•Die Klöster waren es, die zu den neuen kirchlichen Zentren der ,rechten 
Lehre' wurden, und Mönchsbischöfe boten sich für die Leitung dieser neuen Zen- 
tren geradezu selbstverständlich an. In den ... Klöstern wurden vornehmlich die 
Kleriker der neu organisierten Kirche erzogen; von dort aus wurden die theologi- 

1 Bzgl. eines ersten allgemeinen Überblicks zum orientalischen Mönchtum vgl. die Akten 
des Orientalistenkongresses 1958, in: OCA 153. Rom 1958 (älterer Forschungsstand). Die 
bisher umfassendste Gesamtdarstellung zum syrischen Mönchtum bietet immer noch A. 
Vööbus, History of Ascetism in the Syrian Orient. Bd. 1 u. 2 (CSCO 184 u. 197/Subsidia 14 
u. 17). Louvain 1958; 1960; an weiteren Monographien vgl. J. Pena u.a., Les cenobites Sy- 
riens. Mailand 1983; J. Pena u.a., Les reclus Syriens: recherches sur les anciennesformes de 
vie solitaire en Syrie (Stud. bibl. Franciscanum: Coll. minor 23). Mailand 1980; Pena u.a., 
Les stylites Syriens (Stud. bibl. Franciscanum: Coll. minor 16). Mailand 1975; zu kanonisti- 
schen Fragen: W. Selb., Orientalisches Kirchenrecht. Bd. 1 u. 2 (Österr. Akademie der Wis- 
senschaften/Phil. Klasse 388 u. 543/Veröffentlichungen der Kommission für antike 
Rechtsgeschichte 3 u. 6). Wien 1981; 1989; zu Theodoret: P. Canviet, Le monachisme Sy- 
rien sehn Theodoret de Cyr (Theologie Hist. 42). Paris 1977; zu Johannes von Ephesos: S. 
Harvey Ashbrook, Ascetism and Society. John of Ephesus and the Lives of the Eastern 
Saints. Berkeley 1990; speziell zum Mönchtum des Tur Abdin: A. Palmer, Monk and Ma- 
son on the Tigris Frontier. The Early History of Tur Abdin. Cambridge 1990. 



Eva M. Synek 360 

sehen Kampfdiskussionen geführt und dort entstand auch die neue syrische Lite- 
ratur. Der dadurch geprägte Charakter einer Mönchskirche erhält sich durch die 
Jahrhunderte unverändert. Nur einige wenige große Städte ... zeigen daher auch 
eine stärkere Beteiligung der vornehmen Laien und des niederen, verheirateten 
Weltklerus an den Geschicken der westsyrischen Gesamtkirche."2 

Weniger stringent verlief die Entwicklung in der ostsyrischen Kirche. 
Auf die Tendenzen zu asketischem Rigorismus in der Frühzeit folgte im 
5. Jh. eine weitgehende Anpassung an die gesellschaftlichen Optionen im 
Perserreich. Heirat und Familiengründung wurden durch Synodenbe- 
schluß allen Christen (Mönche und höherer Klerus - bis hinauf zum Ka- 
tholikos - nicht ausgenommen) erlaubt. Spannungen zwischen dem as- 
ketisch orientierten Mönchtum und der Kirchenleitung blieben nicht aus. 
Unter diesen Vorzeichen wandte sich auch mancher Mönch der westsyri- 
schen Kirchentradition zu. Doch mit der Zeit errang sich das asketische 
Element im Gefüge der ostsyrischen Kirche wieder einen festen Platz und 
wurde mit dem •Amt" versöhnt. Diese Harmonie wird dann in den Quel- 
len auch auf die Vergangenheit rückprojiziert. Neue Ordnungen des mo- 
nastischen Lebens führten zu einer Abkehr vom rein kontemplativen Le- 
bensstil. •Ora et labora" war nicht nur das Ideal des hl. Benedikt, •Gebet 
und Arbeit" heißt es auch beim späteren Patriarchen Isojahb III., Land- 
wirtschaft und Buchproduktion, aber auch Caritas und Mission gehörten 
zum aktiven Part ostsyrisch-monastischen Lebens. 

Das heißt nun nicht, daß das alte monastische Ideal der Weltdistanz im 
syrischen Mönchtum nicht vorhanden gewesen wäre. Zwar lebten die As- 
keten der Frühzeit meist inmitten der Städte - unverheiratet, doch voll in 
das gesellschaftlich-kirchliche Leben involviert. Mit dem wachsenden hel- 
lenistischen Einfluß, vor allem in Westsyrien, kam es dann aber zur Rezep- 
tion des ägyptisch-griechischen Mönchsideals. Die Überlieferungen zu 
den alten Heiligen wurden im Sinne dieses Ideals überformt3, normative 
Texte beginnen gegen die Involvierung von Mönchen in die Gemeindese- 
elsorge zu wettern. Es gibt Canones, die ihnen nicht nur verbieten, das Amt 
eines Taufpaten oder Vormundes zu übernehmen, auch die Feier klösterli- 
cher Feste ohne Volksbeteiligung wird eingemahnt. Gerade das Insistieren 
auf solchen Forderungen zeigt aber, wie relativ sich die monastische Welt- 
distanz in der Praxis gestaltete. Besonders signifikant ist das Leben der Sty- 
liten. Ihre radikale Askese präsentierte sich zwar zunächst als Form extre- 
mer •Weltflucht". Doch dabei blieb es, wie etwa die Überlieferung um Si- 

1 Selb, Kirchenrecht. Bd. 2, 266. 
3 Aufgezeigt am Beispiel Ephräms bei J. P. Amar, Greek Bias in the Vita Tradition of 
Ephrem, in: OCP58 (1992) 123-156; hier auch Literaturüberblick über den neueren For- 
schungsstand zur •prae-monastischen" Periode. 



Kultur und Heiligkeit 3 61 

meon4 glaubhaft vermittelt, nicht: Die Asketen waren die gefragtesten 
Seelsorger ihrer Zeit. Damit hatte ihre selbstgewählte •Wüste" die Ten- 
denz, sich in eine belebte •Stadt" zu verwandeln. Die Fama eines •heiligen 
Mannes" konnte wahre Menschenmassen anziehen. 

Eng verknüpft mit der Frage der Übernahme pastoraler Verantwortung 
durch das syrische Mönchtum ist auch die Frage nach seinem Verhältnis 
zu Bildung. Da Psalmengebet und Schriftlesung zum monastischen All- 
tag gehört, war für das klösterliche Leben jedenfalls ein gewisses Maß an 
literarischer Grundbildung notwendig, zumindest sollte man lesen kön- 
nen. Darüber hinaus war das Kloster aber auch der Ort, wo geschrieben 
wurde: Alte Bücher wurden kopiert, neue verfaßt und vieles aus dem 
Griechischen übersetzt, allem voran die Heilige Schrift. Daneben wurden 
exegetische und asketische Literatur, Viten, liturgische Dichtung, Grün- 
dungslegenden, Ordnungen des Zusammenlebens und, wenn auch in ei- 
nem geringeren Maß, theologisch-spekulative Werke in den Klöstern und 
durch diese tradiert. 

Von einer extremen Bildungsfeindschaft des Mönchtums, wie sie z. B. 
Festugiere in seinem bekannten Bändchen5 •Les Moines d'Orient" (•Die 
Mönche des Orients") suggeriert, kann also überhaupt nicht die Rede 
sein. Im Mönchtum artikulierte gesellschafts- und kulturkritische Ten- 
denzen sind nur eine Seite der Wirklichkeit, die Ausbildung der monasti- 
schen Kultur mit ihren gesellschaftlichen Rückwirkungen die nicht zu 
vernachlässigende zweite. Wenn es im Mönchtum ein kritisches Potential 
sowohl gegenüber der tradierten vor-christlichen Kultur als auch der 
christlich-theologischen Spekulation gab, die zu Streit und Kirchenspal- 
tung führte, so war dies doch etwas anderes als eine grundsätzliche Alter- 
native •Kultur oder Heiligkeit". Die Klöster erwiesen sich ganz im Ge- 
genteil gerade als spirituelle Zentren auch als bedeutsame Kulturträger 
und -Vermittler. So gehen Canones und Viten nicht nur davon aus, daß 
Mönche im Kloster von einem Mitbruder unterrichtet wurden, Bücher als 
persönliches Eigentum besitzen durften, nach denen sie in ihren Zellen 
das private Studium pflegten und mit Erlaubnis des Abtes eine auswär- 
tige Schule besuchten. Die in den monastischen Zentren kultivierten gei- 
stig-geistlichen Reichtümer wurden auch in vielfältiger Form nach •au- 
ßen" weitervermittelt - durch die Unterweisung und geistliche Begleitung 
einzelner, in Studiengruppen für Kinder und/oder Erwachsene, durch 
missionarische    Aktivitäten,    Katechumenenunterricht   und    Predigt, 

4 Vgl. H. Lietzmann, Das Leben des hl. Symeon Stylites {TU32,4), 1908. 
5 A.-J. Festugiere, Les Moines d'Orient. Culture ou Saintete. Introduction au monachisme 
oriental. Paris 1962; die bereits vorliegenden Studien von Vööbus wurden hier offensicht- 
lich überhaupt nicht rezipiert. 



Eva M. Synek 362 

schließlich durch Schulen im eigentlichen Sinn: Von den •Klosterschu- 
len" wissen wir leider nur wenig Konkretes, dafür von den nach monasti- 
schen Idealen organisierten •Akademien" mit ihrem zu einem guten Teil 
aus dem Mönchsstand kommenden Lehrpersonal wie in Edessa und spä- 
ter in Nisibis sogar die Lehrpläne6: neben grundlegenden Fertigkeiten 
(Lesen, Schreiben) und Theologie für Anfänger und Fortgeschrittene, vor 
allem Exegese, wurden griechische Philosophie, Profangeschichte, Geo- 
graphie und Rhetorik gelehrt. 

Bildung und pastorales Engagement in den Frauenklöstern 

Nur wenige Gedanken hat man sich bisher gemacht, welche Rolle inner- 
halb des pädagogisch-pastoralen Netzwerks der syrischen Kirchen ei- 
gentlich den Frauenklöstern zukam. Einerseits ist die Quellenlage ver- 
hältnismäßig schlecht. Anderseits haben sich bisher aber auch nur wenige 
Forscher/innen näher dafür interessiert, daß mit den •ehrwürdigen Vä- 
tern" auch Mütter sich zugleich dem Gottesdienst und dem Dienst an den 
Brüdern und Schwestern weihten. Selbst Fiey7, der in seinem Aufsatz 
zum weiblichen Mönchtum in Syrien eine Menge grundlegender Infor- 
mationen zusammengetragen hat, weiß nicht viel zur pastoralen Bedeu- 
tung der Frauenklöster zu sagen. Daß Nonnen wie Mönche selbst in der 
Regel verhältnismäßig gebildet waren, zumindest lesen konnten und Bü- 
cher besaßen, wird deutlich gemacht. Doch haben Nonnen auch wie 
Männer etwas zur Ausformung und Verbreitung des spirituellen Erbes 
beigetragen? Nach Fiey gäbe es keine Belege für eine Unterrichtstätig- 
keit8 der Schwestern; was eine etwaige Kopistentätigkeit angeht, weiß er, 
daß die Manuskripte für eine sichere Aussage zu wenig erforscht sind. 
Die Frage, ob Nonnen selber Literatur verfaßt haben könnten, kommt gar 
nicht erst in den Blick. Pastorale Aufgaben werden nur der Vorsteherin 
zugewiesen, deren Amt bei den Westsyrern nach Chalkedon mit dem der 
Diakonin verschmolzen war. Was Fiey sonst noch berichtet, bezieht sich 
dann nicht mehr auf das alte syrische Mönch- bzw. Nonnentum, sondern 
auf das Engagement einzelner frommer Frauen und westlich geprägter 
Schwesterngemeinschaften in der Neuzeit. 

6 Vgl. A. Vööbus, History of the School of Nisibis (CSCO 266/Subsidia 26). Louvain 1965. 
7 Vgl. J. M. Fiey, Cenobitisme feminin ancien dans les eglises Orientale et occidentale, in: 
L orient syrien 10 (1965) 281-306. 
8 Zur grundsätzlichen Frage nach der Bewertung der Lehrtätigkeit von Frauen in den 
Rechtstexten der syrischen Kirchen vgl. E. M. Synek, In der Kirche möge sie schweigen, in: 
Oriens Christianus (1993). 



Kultur und Heiligkeit 363 

An Quellentexten zum weiblichen Mönchtum werden wir zunächst ein- 
mal eine auch Fiey vertraute syrische •Nonnenregel" in Betracht zu zie- 
hen haben. Von Vööbus wurde im Rahmen einer umfassenden Ausgabe 
das syrische Mönchtum betreffender Rechtstexte diese Sammlung von 
Weisungen9 allgemein zugänglich gemacht. Bei der von Selb ins 6./7. Jh. 
datierten Zusammenstellung handelt es sich um das einzige bisher be- 
kanntgewordene explizit auf Frauen bezogene Zeugnis dieses Literarge- 
nus (was natürlich nicht heißt, daß nicht auch in verschiedenen Reihen 
von Mönchscanones auf Frauen Bezug genommen wird). Die Weisungen 
gehen auf verschiedene Formen von Kontakten der Schwestern zur Welt 
außerhalb des Klosters ein; außerdem wird versucht, die Beziehungen 
von weiblichen und männlichen Asketen zu regeln: Eine Nonne darf 
nicht mit einem Mann essen - nahe Verwandte ausgenommen; sie soll 
grundsätzlich nicht auswärts essen, es sei denn, sie befindet sich auf einer 
notwendigen Reise; auf der Straße soll sie nur in weiblicher Begleitung 
mit einem Mann sprechen; genauso wie Nonnen keine Männerklöster be- 
treten sollen, ist das Frauenkloster für Mönche tabu, usw. Gemeinsam 
mit weiteren in der gleichen Sammlung publizierten Texten, die sich 
großteils an Mönche wenden, wirft diese •Nonnenregel" gleichsam ein 
Blitzlicht auf die Diskrepanz von Theorie und Praxis, zwischen dem Ideal 
strenger Abgeschiedenheit auf der einen und einem real offensichtlich 
recht freien Leben der Asketinnen wie der Asketen auf der anderen Seite. 
Während nun aber die pastoralen Aktivitäten letzterer, wie wir bereits se- 
hen konnten, ausdrücklich ins Schußfeld der Kritik gerieten, geht die vor- 
liegende •Regel" auf solche gar nicht direkt ein. 

Dennoch sollte man nicht voreilig den Schluß ziehen, daß Frauen- 
klöster gar keine Rolle im pastoralen Netzwerk der syrischen Kirchen 
spielten. Studiert man die allgemeinen Canonessammlungen einmal ge- 
zielt unter dem Gesichtspunkt pastoralen Engagements von Frauen- 
klöstern, so läßt sich doch eine Reihe von signifikanten •Mosaikstein- 
chen" ausmachen. Bezüglich deren Zusammenordnung zu einem klaren 
Bild bleiben freilich zunächst viele Fragen offen. 

So ist eine Reihe von Canones überliefert, die von der Erziehung der 
beni und benat qeyama, der Bundessöhne und Bundestöchter, in Klö- 
stern sprechen10. Es gibt unterschiedliche Spekulationen über den Ur- 

9 A. Vööbus, Syriac and Arabic Documents Regarding Legislation Relative to Syrian asce- 
tism, Stockholm 1960, 62-68. 
10 Can. 26 der sogenannten Marutacanones: A. Vööbus, The Canons Ascribed to Manila of 
Maipherkat and Related Sources (CSCO 439/440 Script. Syr. 191/192). Louvain 1982, 65; 
can. 28,11 der •Weisungen und Ermahnungen des Johannan bar Qursos an Priester und 
Bundessöhne": Vööbus, Syriac and Arabic Documents, 59. 



Eva M. Synek 364 

sprung der beni/benat qeyama11: Wahrscheinlich wird man die Wurzeln 
in einer asketischen Laienbewegung zu orten haben. Eines ist aber jeden- 
falls sicher: Bundessöhne und Bundestöchter entwickelten sich zur gut 
vorbereiteten Ressource kirchlicher Amtsträger. So wurden künftige Dia- 
kone und Diakoninnen, Kirchendiener und Kirchensängerinnen, aber 
auch Pflegepersonal mit der Zeit vermehrt aus ihren Reihen genommen. Be- 
reits Kinder sollten gemäß den Canones aus ihren Familien ausgesondert 
und einem besonderen kirchlichen Ausbildungsprogramm unterworfen 
werden. Daß Mädchen in Männerklöster zur Erziehung gegeben wurden, 
wird man wohl ausschließen können. Das heißt dann aber, daß auch - 
mindestens ein Teil der - Frauenklöster eine bedeutende Bildungsein- 
richtung darstellten: Mädchen und junge Frauen lernten hier nicht nur le- 
sen, sondern erhielten durch das Studium der heiligen Schriften sowie 
das Auswendiglernen von Psalmen und Madraschen (d. h. theologisch- 
spirituell hochwertiger Kirchendichtung, Liedern, denen - im Gottes- 
dienst gesungen - weitgehend die Funktion unserer Predigten zu- 
kommt)12 auch eine theologische Grundausbildung und damit die Vorbe- 
reitung für die Übernahme verschiedener kirchlicher Dienste. Modern 
gesprochen, boten die Klöster also eine Art •Seminarausbildung" an, zu 
der auch die geistig-geistliche Formung der jungen Leute gehörte, die 
später einmal selbst in der Pastoral tätig werden sollten. 

Jene Texte, die auf das Diakoninnenamt13 zu sprechen kommen, wer- 
fen weiteres Licht auf das pastorale Wirkungsfeld von Nonnen. In der 
ostsyrischen Kirche scheinen die Nonnen-Diakoninnen das alte Gemein- 
deamt der Diakonin, das vor allem Taufassistenz und Katechumenen- 
unterricht für Frauen umfaßte, weitergeführt zu haben. Der erste ost-syri- 
sche Canon, der von Diakoninnen spricht, stammt aus dem 7. Jh. Ein 
Konnex mit der großangelegten missionarischen Expansion der Kirche 
des Ostens und dem Einsatz von Frauen-Diakonen in der Taufpastoral 
und bei der Taufliturgie ist mit guten Gründen zu vermuten. Zwar fehlt 
jeglicher Hinweis darauf, daß auch nur irgendein syrisches Kloster es als 
seine Hauptaufgabe angesehen hätte, Kleriker für die Seelsorge zu stel- 
len. Dennoch erwarben sich die Klöster nicht nur als Ausbildungsstätten 
für künftige Kleriker Verdienste und brachten dann und wann einen Bi- 

11 Die reiche Diskussion dieser Frage wurde zusammengestellt in der Dissertation von 
Tabe, Identite des bnay wa bnath qyomo. Rom 1975-1976. 
12 Zum Dienst der benat qeyama als Kirchensängerinnen vgl. z. B. Ephräms von Jakob von 
Serug verfaßte Vita: engl. Teilübersetzung bei: St. Ephrem the Syrian, Hymns on Paradise. 
eingel. u. übers, v. S. Brock, Crestwood. New York 1990, 22-25. 
13 Zum altkirchlichen Diakoninnenamt vgl. E. M. Synek, (K)eine katholische Alternative? 
Der Codex für die katholischen Ostkirchen und die Frauen, in: US 48 (1993) 67-83.88; hier 
auch Quellenangaben und weiterführende Literaturhinweise. 



Kultur und Heiligkeit 365 

schof hervor; Seelsorger und Seelsorgerinnen kamen auch aus den Rei- 
hen der Mönche bzw. Nonnen selbst. 

Was den west-syrischen Raum angeht, so sind Diakoninnen im eigent- 
lichen Gemeindedienst zwar in der Zeit vor Chalkedon nachweisbar; in 
der späteren Entwicklung hin zur Nonnen-Diakonin wurde aus dem al- 
ten Gemeinde- aber ein Klosteramt, das häufig mit dem der Äbtissin ver- 
schmolz. Als solches wird es auch von Fiey in seinem Aufsatz berücksich- 
tigt. Die Canones erlauben der Nonnen-Diakonin jedoch nicht nur (im 
Fall der Abwesenheit eines männlichen Klerikers), die heilige Eucharistie 
an ihre Mitschwestern auszuteilen, sie darf sie auch Kindern (kleine Kna- 
ben nicht ausgeschlossen) reichen; bei Frauengottesdiensten ist es ihre 
Aufgabe, aus den heiligen Schriften zu lesen. Man muß also damit rech- 
nen, daß zumindest einige Frauenklöster Pastoralzentren waren, in die 
die Gläubigen - genauso wie in die Männerklöster - zu Gottesdienst und 
geistlicher Unterweisung kamen, wo ihnen von Nonnen das Wort Gottes 
verkündet und - zumindest Frauen und Kindern - auch die Kommunion 
gereicht wurde. Das schließt natürlich nicht die Möglichkeit aus, daß es 
neben solch pastoral engagierten Gemeinschaften auch streng kontem- 
plative mit strenger Klausur gab. Man kann nicht oft genug betonen, daß 
es nicht das syrische Mönch- bzw. Nonnentum gibt. Mönch/Nonne war 
nicht einfach gleich Mönch/Nonne und Kloster war nicht gleich Kloster; 
so wie die einzelnen innerhalb des Rahmens der gemeinsamen monasti- 
schen Berufung immer noch recht unterschiedliche Lebensweisen entfal- 
teten, so waren auch die klösterlichen Gemeinschaften als solche unter- 
schiedlich geordnet und strukturiert. 

Die Vita der hl. Febronia 

Eine weitere wichtige Quelle zum weiblichen Mönchtum in Syrien stellt 
die Vita bzw. Passio der hl. Febronia dar14. Der Text wird, wie auch die 

14 Eingeleitet und übersetzt bei S. Harvey Ashbrook/S. Brock, Holy Women of the Syrian 
Orient. Berkeley 1987, 150-176; vgl. dazu: S. Harvey Ashbrook, Women in Early Syrian 
Christianity, in: Images of Women in Antiquity, hrsg. v. A. Cameron u. A. Kuhrt. London 
1983, 288-298; R. Aubert, Febronie, in: DHGE 16 (1976) 791-93; J.-M. Sauget, Febronia, 
in: 5S 5 (1964) 508f; F. Halkin, La passion greque des saintes Libye, Eutropie et Leonis. 
Marty res a Nisibe, in: AnBollld (1958) 293-315; J. Simon, Note sur I 'original de la passion 
de sainte Febronie, in: AnBoll42 (1924) 69-76; bzgl. der lateinischen Fassung: P. Devos, 
L'oeuvre hagiographique de Guarimpotus, hagiographe neapolitain. III., La passion de Ste 
Febronie BHL 2843, in: AnBollld (1958) 164-170; zur Rezeption Febronias in der ostsyri- 
schen Kirche: J.M. Fiey, Une hymne nestorienne sur les saintes femmes, in: AnBoll 84 
(1966) 93; in der russischen Kirche: F. Lilienfeld, Die Bedeutung der Heiligenverehrung in 
der orthodoxen Theologie und Volksfrömmigkeit, in: G. L. Müller (Hrsg.), Heiligenvereh- 



Eva M. Synek 366 

bereits zitierte Nonnenregel, ins 6./7. Jahrhundert datiert. Er feiert die 
Nonne Febronia - berühmt für ihre Schönheit wie ihre Askese, ihren Ge- 
horsam wie ihre Gelehrsamkeit - als Märtyrerin unter Diokletian. Die 
Vorstellung eines geordneten Klosterlebens zur Zeit der diokletianischen 
Christenverfolgungen ist nun natürlich anachronistisch. Halkin hat die 
Vita daher als Erziehungsroman (roman edifiant) charakterisiert. Das 
heißt nun aber auch wieder nicht, daß der Erzählung jeglicher historische 
Kern fehlen müßte: 

Es ist durchwegs möglich, wenn auch nicht beweisbar, daß sie rund um die Er- 
innerung an eine historische Märtyrerin gewoben wurde. Jedenfalls wurde der 
Kult der hl. Febronia erst im späten 6. Jh. populär, verbreitete sich dann aber 
rasch von Nisibis aus. Bereits im 7. Jh. läßt er sich in Konstantinopel nachweisen, 
gelangte von hier her sowohl in den slawischen Raum als auch nach Süditalien 
und Frankreich und damit schließlich in den mittelalterlichen lateinischen We- 
sten. Wie die Meisterwerke der großen syrischen Väter Ephräm und Isaak v. Ni- 
nive fand also auch die Febronia-Vita zu internationalem Ruhm. Gemeinsam mit 
Isaak gehört Febronia damit in besonderer Weise zu den ökumenischen Heiligen, 
die in ihrer Vita tradierte spirituelle Weisung aber zu jenem geistlichen Erbe, aus 
dem die östliche und die westliche Christenheit bereits in der Vergangenheit ge- 
meinsam schöpften, und das auch heute neu zu einer fruchtbaren Auseinander- 
setzung einlädt. 

Umstritten ist dabei, ob vorliegende Erzählung ursprünglich ost- oder westsyri- 
scher Provenienz ist. Simon hat die These aufgestellt, die Vita sei in der Kirche 
des Ostens verfaßt worden, um dem wachsenden Einfluß der Syrisch-Orthodoxen 
entgegenzutreten. Da die ältesten Manuskripte westsyrischer Herkunft sind, mag 
man an dieser Theorie manche Zweifel hegen. So oder so - Febronia wurde als 
gemeinsame Heilige von Ost- und Westsyrern, Byzantinern und Lateinern rezi- 
piert. Allgemein anerkannt ist heute jedenfalls der syrische Ursprung der Vita. 
Die Verlockung, aufgrund des stark hellenistischen Gepräges in Vokubular und 
Darstellungsweise einen griechischen Urtext ausmachen zu wollen, mußte nach 
Simons textkritischen Studien fallengelassen werden. 

Der Text selbst weist als Verfasserin der Vita eine gewisse Thomais, eine Mit- 
schwester Febronias und spätere Äbtissin des Klosters, aus. Manches spricht da- 
für, daß wir es wirklich mit einem von einer Frau verfaßten Stück geistlicher Lite- 
ratur zu tun haben. Die psychologische Einsicht in die Freundschaft zwischen 
zwei Frauen, der Witwe Hieria und der jungen Nonne Febronia, wird von Susan 
Ashbrook Harvey genauso für diese These geltend gemacht wie die im Vergleich 
zur durchschnittlichen hagiographischen Praxis auffällig positive Zeichnung von 
Frauen überhaupt: Nur selten werden in Heiligenerzählungen Frauen insgesamt 
so wohlwollend dargestellt wie in der Febronia-Vita. Häufiger erscheinen sie 

rung - ihr Sitz im Leben des Glaubens und ihre Aktualität im ökumenischen Gespräch 
(Schriftenreihe der Kath. Akademie der ED Freiburg). Freiburg 1986, 68 f. 



Kultur und Heiligkeit 367 

doch als Widerpart für das asketische Bemühen von Männern15, als - letztendlich 
- bekehrte Sünderinnen16 oder in ihrer Heiligkeit als jene rühmlichen Ausnah- 
men, die sich nicht nur als nachahmenswertes Vorbild präsentieren, sondern zu- 
gleich auch als die Bestätigung von der unrühmlichen Regelsituation des •schwa- 
chen" Geschlechts. Dagegen wird uns Febronia als eine starke Frau inmitten vie- 
ler starker Frauen präsentiert17 So findet man in den geistlichen Weisungen und 
Gebeten, die die Vita überliefert, z.B. Bezüge auf andere heilige Frauen: die hl. 
Thekla sowie die Märtyrerinnen Libye, Eutropia und Leonis werden kommemo- 
riert. Daneben spielen die leiblichen wie die geistlichen Mütter der in der Ge- 
schichte handelnden Personen durchwegs positiv charakterisierte Rollen. 

Wenn nun auch sicher keine persönliche Bekannte der (angenommen 
wirklich unter Diokletian hingerichteten) Heiligen, so mag die Autorin 
doch gut eine Kennerin ihres Klosters gewesen sein. Ein Febronia dedi- 
zierter Konvent wird erstmals 563 in der Vita eines ostsyrischen Mönchs 
namens Rabban bar 'Idta erwähnt18: Seine Schwester habe ihn in Marga 
bei Nisibis errichtet. Man kann nun mit gutem Grund darüber spekulie- 
ren, ob die Hagiographin nicht selbst Nonne in diesem Kloster, vielleicht 
sogar, wie behauptet, seine Äbtissin war19. Pseudo-Thomais hat jeden- 
falls nicht nur das Jungfräulichkeitsideal ganz rezipiert; die Vita zeugt au- 
ßerdem von großer Vertrautheit mit dem Leben in einem syrischen Frau- 
enkloster20. So erhält man durch sie gleichsam den •Bauplan", um die aus 
unabhängigem Quellenmaterial wie Canonessammlungen erhebbaren In- 
15 Vgl. A. Palmer, Sisters, Fiancees, Wives and Mothers of Syrian Holy Men, in: Symposion 
Syriacum 1988 (OCA 236). Rom 1990, 195-206. 
16 So vor allem in den zahlreichen Erzählungen von bekehrten Prostituierten wie z. B. Ma- 
ria v. Ägypten oder Pelagia. Eine leider wenig differenzierte Gesamtdarstellung versucht 
B. Ward, Harlots of the Desert. A Study of Rependance in Early Monastic Sources. London. 
1987. 
17 Eine vergleichbar positive Sicht von Frauen bietet auch der georgische Zyklus zur hl. 
Nino: deutsche Übersetzung bei G. Patsch, Das Leben Kartlis. Eine Chronik aus Georgien 
(300-1200) (Sammlung Dietrich 330). Leipzig 1985; dies., Die Bekehrung Georgiens. Moke- 
vay Kartlisay, in: Bedi Kartlisa. Revue de Karvelologie 23 (1975) 288-237. 
18 Vgl. E. A. W. Budge, The Histories of Rabban Hormizd the Persian and Rabban bar Idta. 
London 1902; siehe auch: J. M. Fiey, Assyrie chretienne. Bd. 1. Beirut 1965, 278ff. 
19 Ähnliche Überlegungen gibt es bzgl. der Urheberschaft der griechischen Vita der hl. 
Olympias (Edition mit französischer Übersezung in: SC 13b); jedenfalls wurde der Be- 
richt von Olympias Translatio von der Äbtissin des Olympias-Klosters in Konstantinopel, 
Sergia, verfaßt. 
20 Die Frage drängt sich auf, ob nicht eine Intention der Vita ursprünglich darin gelegen 
haben könnte, das Febronia-Kloster als Wallfahrtsort populär zu machen, da Vita also ge- 
wissermaßen eine •Werbeschrift" sein sollte: Wenn in ihrem Schlußteil der im Anschluß an 
Febronias Martyrertod sich im Kloster der Heiligen lebendig entfaltende Kult äußerst pla- 
stisch geschildert wird, ist es zwar gut möglich, daß Pseudo-Thomais bereits die faktische 
Situation einer hier aufkeimenden Febronia Verehrung im Blick hat. Es liegt aber nahe, 
daß auch Erfahrungen mit anderen bereits florierenden monastischen Kultzentren auf das 
Febronia-Kloster projiziert wurden, um als Vergangenheit zu schildern, was man für die 
nähere Zukunft erhofft. 



Eva M. Synek 368 

formationen mosaikartig zu einem farbigen Bild vom klösterlichen Leben 
von syrischen Frauen zusammenzufügen. Umgekehrt kann dieses Quel- 
lenmaterial bedeutsame Details aus der Febronia-Vita als historisch 
glaubwürdig erweisen. 

Aspekte eines Klosteralltags 

So wie die Vita den Alltag im Konvent beschreibt, läßt er sich gut unter 
die Schlagworte •Kultur und Heiligkeit" stellen. Die Schwesterngemein- 
schaft verbindet Askese mit Bildungsstreben, Geschlechtertrennung mit 
Pastoralarbeit. Nach einer Rahmenerzählung präsentiert Pseudo-Tho- 
mais in einer ersten Beschreibung den Konvent als eine Gemeinschaft 
von •50 Nonnen unter der Leitung der Diakonin Bryene": 

•Bryene war eine Schülerin Platonias, die vor ihr ebenso Diakonin gewesen 
war, und sie hielt die Traditionen und die Regel, die ihr von Platonia überliefert 
worden war, bis zum Ende. Es war Platonias Praxis, die Schwestern am Freitag 
nicht arbeiten zu lassen; stattdessen waren sie gewohnt, am Ort des Gebets zu- 
sammenzukommen und die Matutin zu feiern. Von der dritten Stunde an war Pla- 
tonia dann gewohnt, ein Buch zu nehmen und ihnen vorzulesen. Nach der Terz 
würde sie das Buch an Bryene weitergeben und sie heißen, den Schwestern bis zur 
Vesper vorzulesen. Als Bryene Klostervorsteherin wurde, fuhr sie mit dieser Pra- 
xis fort." 

Die Aufmerksamkeit der Leser/Hörer wird also zunächst einmal auf 
das geistig-geistliche Leben des Konvents gerichtet. Erst dann erfolgt die 
Vorstellung der Heldin der Geschichte, indem sie in das zuvor beschrie- 
bene Milieu hineingestellt wird: •Sie (die Diakonin/Äbtissin Bryene) 
hatte zwei junge Frauen, die von ihr aufgezogen worden waren, und die 
gut im monastischen Leben ausgebildet waren; eine wurde Prokla ge- 
nannt, die andere Febronia. Prokla war 25 Jahre alt, Febronia 20." Nun 
erst erfahren wir Details über die Heilige persönlich, die wiederum eine 
Reihe von Rückschlüssen auf das Leben in ihrem Konvent erlauben: Sie 
ist leiblich die Nichte Bryenes, geistlich aber ihre Tochter. Da sie beson- 
ders hübsch ist, wird sie besonders strengen asketischen Praktiken unter- 
worfen: Während alle anderen Schwestern jeden Abend essen, soll Fe- 
bronia nur jeden zweiten Tag eine Mahlzeit zu sich nehmen. 

Asketische Praktiken sind also nicht für alle in gleicher Weise vorge- 
schrieben. Je nach den Bedürfnissen bzw. der Fassungskraft der/des ein- 
zelnen kann das Maß der Übungen individuell variiert werden. Dabei hat 
einerseits die geistliche Mutter/der geistliche Vater zu entscheiden, an- 
derseits ist auch das geistliche Kind nicht willenloses Objekt für die Ent- 



Kultur und Heiligkeit 369 

Scheidung anderer. Febronia, heißt es, habe als Reaktion auf die Weisun- 
gen ihrer geistlichen Mutter begonnen, •ihren Hunger nicht einmal mit 
Brot und Wasser zu stillen", sich also die Weisung in aktivem Gehorsam 
ganz zu eigen gemacht. 

Daß die Fastenpraxis an erster Stelle verschiedener Übungen zur Spra- 
che kommt, die zur Erlangung äußerer Freiheit führen und damit letztlich 
den Weg zur inneren ebnen sollen, ist nicht erstaunlich. So schreibt z. B. 
schon der berühmte syrische Weise Aphrahat: •Erlesen ist das reine Fa- 
sten vor Gott und gehütet wie ein Schatz im Himmel, eine Waffe gegen 
den Bösen, ein Schild, der die Pfeile des Feindes auffängt." (Demonstra- 
tiones, III)21 

Im Kontext weiterer asketischer Übungen wird die Situation nächt- 
licher Versuchungen angesprochen: Gegenüber plastischen Schilderun- 
gen des Dämonenkampfes in manch anderer Vita spricht vorliegende Er- 
zählung ganz schlicht und nüchtern von •Halluzinationen". Diese er- 
scheinen als eine im geistlichen Leben ganz normale Erscheinung, mit der 
man umgehen muß. Die Beschreibung von Febronias Ringen gibt in nar- 
rativer Weise den Hörern/Lesern dieselben Remedia mit auf ihren eige- 
nen geistlichen Weg wie wir sie aus den asketischen Traktaten kennen: 
Gebet, Tränen, Schriftmeditation. 

Von der nächtlichen Bibellesung und -meditation leitet die Erzählung 
über zu jener Tugend der Heiligen, die angesichts der Vorstellung des 
Konvents als Heimat eines ausgeprägten Bildungsprogramms, das - no- 
men est omen - auf eine Vorsteherin namens Platonia zurückgeführt 
wird, in keiner Weise verwundert: •Sie hatte eine große Liebe zum Ler- 
nen, so daß viele Leute, die Äbtissin miteingeschlossen, über das Ausmaß 
ihres Wissens erstaunt waren." Wissensdurst und Gelehrsamkeit gilt hier 
also keinesfalls als der Heiligkeit abträglich. Sie werden neben Askese 
und Gehorsam gegenüber der geistlichen Mutter als besonders lobens- 
werte Charakteristika einer Nonne vorgestellt, die sie zur Lehrerin für an- 
dere befähigen, zum Unterricht der Mitschwestern genauso wie von Lai- 
enchristinnen: •An Freitagen, wenn alle Schwestern am Ort des Gebets 
versammelt waren, war Bryene gewohnt, Febronia anzuweisen, ihnen die 
göttlichen Worte vorzulesen. Da auch junge verheiratete Frauen gewöhnt 
waren, an Sonntagen und Freitagen zum Ort des Gebets zu kommen, um 
das Wort Gottes zu hören, unterwies Bryene Febronia, hinter einem Vor- 
hang zu sitzen und von dort zu lesen." Einmal, so wird berichtet, kommt 
auch eine Witwe Hieria zum Kloster, die von Febronia gehört hat, und 

21 Zitiert wird in der Folge nach der deutschen Ausgabe: Aphrahat, Unterweisungen, übers, 
u. eingel. v. P. Bruns. Bd. 1 u. 2 (Fontes Christiani 5/1,2). Freiburg 1991. 



Eva M. Synek 370 

durch sie in die Frohe Botschaft eingewiesen werden möchte. Nicht der 
Bischof, sondern die Äbtissin der Frauengemeinschaft ist also Ansprech- 
partner für die Frau, die Christin werden möchte, die auserwählte Lehre- 
rin aber die in der Stadt als in gleicher Weise ob ihrer Gelehrsamkeit, 
Schönheit und Güte bekannte Nonne Febronia. •... beraube mich nicht 
der Chance, mit der Dame Febronia zu sprechen und von ihr zu lernen. 
Durch euch Nonnen will ich den Weg der Erlösung lernen ..." Wenn also 
aus den Canones andeutungsweise hervorgeht, daß neben Noviz/inn/en- 
unterricht und Kleriker/inn/enausbildung in den Klöstern auch geist- 
licher Unterricht für Laien gehalten wurde, haben wir hier nun den 
Schlüssel dafür, wie solcher Unterricht ausgesehen haben mag: Einerseits 
kommen einzelne zur privaten Unterweisung und geistlichen Begleitung, 
Interessenten für das Christentum, Katechumenen aber sicher auch be- 
reits Getaufte. Anderseits dürfen wir mit größeren Studiengruppen rech- 
nen. In Frauenkonvente kommen natürlich primär Frauen (die Canones 
deuten es an, z.T. gewiß mit ihren Kindern) und nehmen dort am mona- 
stischen Bildungsprogramm und den Gottesdiensten teil. In unserer 
Sprache können wir von •Bibelstunden" sprechen oder von einer Art 
•Sonntagsschule", wobei nach der Febroniavita keine getrennten Kurse 
für Klosterangehörige und Gäste abgehalten werden. Das heißt mit ande- 
ren Worten: Die spirituelle Tradition, die das geistliche Leben der Non- 
nen und - mutatis mutandis der Mönche - bestimmte, war dieselbe wie 
die der Laienchristen. Eine strenge Trennung in monastische Spiritualität 
und Laienspiritualität gab es nicht, vielmehr sollte der eine geistliche 
Weg unter verschiedenen Lebensumständen realisiert werden. 

Geschlechtertrennung und Jungfräulichkeitsideal 

Auf dem Hintergrund dieser grundsätzlichen Vorentscheidung sind dann 
jene Ideale zu sehen, die ihren besonderen Sitz im Leben innerhalb der 
klösterlichen Gemeinschaften bzw. im asketischen Milieu allgemein ha- 
ben. Denn wenn auch im syrischen Umfeld nicht einfach verschiedene 
Standesspiritualitäten entwickelt wurden, so zeigen bestimmte Ideale 
doch an, wo die geistlichen Traditionen primär ausgebildet und dann 
auch tradiert wurden: Das asketische Milieu hatte mehr Einfluß auf die 
Werteskala als der verheiratete Weltklerus oder Laienfamilien. 

Febronia wird dafür gepriesen, daß sie niemals •weltlichen Putz gese- 
hen habe und nicht wußte, wie das Gesicht eines Mannes aussah". Die 
Spannung zwischen der im semitischen Kontext traditionell selbstver- 
ständlichen Hochschätzung der Ehe und dem Jungfräulichkeitsideal ist 



Kultur und Heiligkeit 3 71 

in der Febroniavita klar zugunsten letzterem entschieden. Während 
Ephräm in seinem Genesiskommentar II, 3022 Kinder ausdrücklich als in 
der Schöpfungsordnung vorgesehenen Segen sieht - einen Konnex zum 
Sündenfall gibt es für ihn nur in der großen Zahl der Nachkommenschaft 
und den Schmerzen der Gebärenden - läßt die Hagiographin (der Hagio- 
graph?) Thomais, die vorgebliche Autorin der Vita, zu Febronia spre- 
chen: •Es gibt nichts Ehrenhafteres und Vorzüglicheres vor Gott als 
Jungfräulichkeit". Und Febronia selbst wird das Bekenntnis in den Mund 
gelegt: •Ich will nicht einmal die Idee des Zusammenlebens mit einem 
sterblichen Ehemann erwägen ..." Vor allem die ostsyrischen Canones 
verwehren sich zwar - wohl nicht nur aus schöpfungstheologischen Über- 
legungen heraus, sondern vor allem einmal als Reaktion auf die gesell- 
schaftlichen Optionen (und daraus resultierende Repressalien für die 
Kirche) im Perserreich23 - aufs Schärfste gegen eine Abwertung der Ehe. 
In der geistlichen Literatur ist aber doch häufig der Grundtenor derselbe 
wie in unserer Vita: Zwar wird die Ehe nicht verurteilt, das allein gottge- 
weihte Leben aber doch als höherwertig angesehen. •Er (Gott) erschuf 
die Ehe und die Zeugung für (diese) Weltzeit, und sie ist sehr schön. 
Doch die Jungfräulichkeit ist besser als sie", bringt Aphrahat die im Rin- 
gen um die unterschiedlichen Ideale gefundene Kompromißformel ins 
Wort (Demonstrationes XVIII, 8). 

Ein eheloses Leben kann als Ganzhingabe an Gott verstanden werden. 
So deutet die •Geschichte unseres herrlichen und allheiligen Vaters Mar 
Giwargis, des Mönches, Bekenners und gekrönten Märtyrers" den - nach 
dem Vorbild der Schwester - gewählten Verzicht des Heiligen auf Ehe 
und Familie in diesem Sinne: Die Asketen vollziehen wörtlich die Wei- 
sung des Evangeliums, alles zu verlassen um Christi willen24. Umgekehrt 
legt Aphrahat in allegorischer Exegese das Genesis-Wort vom Mann, der 
Vater und Mutter verläßt, um einer Frau anzuhangen (Gen 2,24), so aus: 
•Wenn der Mensch sich noch keine Frau genommen hat, liebt und ehrt er 
Gott als seinen Vater und den Geist der Heiligkeit als seine Mutter. Er hat 
keine andere Liebe. Wenn der Mensch sich aber eine Frau genommen 
hat, verläßt er seinen Vater und seine Mutter, die oben genannt wurden. 

22 Vgl. die Beck'sche Edition mit deutscher Übersetzung in: CSCO/script. syr. 71/72. Lou- 
vain 1955. 
23 Zum Vorwurf, daß die Christen die gesellschaftliche Ordnung durch Zölibat (aber auch 
Wehrdienstverweigerung) durcheinanderbringen vgl. z.B. das Martyrium von Bischof 
Akebschema und seinen Gefährten, dem Priester Joseph und dem Diakon Aitillaha: •Die 
Christen zerstören unsere Lehre und lehren ... nicht zu heiraten, Söhne und Töchter nicht 
zu zeugen, mit den Königen nicht in den Krieg zu ziehen, nicht zu töten ..." (O. Braun, Ak- 
ten persischer Märtyrer {BKV 22). Kempten 1915, 116). 
24 Vgl. Braun, Akten persischer Märtyrer, 221-277. 



Eva M. Synek 372 

Sein Sinn wird durch diese Welt gefangengenommen, sein Sinn, sein 
Herz, sein Denken werden von Gott fort mitten in die Welt gezogen ..." 
(Demonstrationes XVIII, 10) 

Wenn Aphrahat oder Pseudo-Thomais ihre eigene zölibatäre Lebens- 
form also als die •bessere" ansehen, so ist sicher zunächst einmal dieser 
Gedankengang zu berücksichtigen. Ob ihn auch das Gros verheirateter 
Christ/inn/en ohne weiteres für stringent gehalten haben mag, muß da- 
hingestellt bleiben. Der weitaus überwiegende Teil geistlicher Literatur, 
die auf uns gekommen ist, wurde eben von bewußt unverheiratet Leben- 
den verfaßt. 

Doch neben der Entscheidung für ein ganz Gott geweihtes Leben 
mochten innerhalb des gesellschaftlichen Kontextes auch andere Gründe 
dafür sprechen, in einer asketischen Lebensform den •besseren Teil" zu 
sehen. Man sollte die sozialen Komponenten für die Entwicklung geistli- 
cher Ideale nicht unterschätzen. Jungfräulichkeit (bzw. auch bleibende 
Witwenschaft) bedeutet ja nicht nur Verzicht auf sexuelle Beziehungen 
und eigene Kinder: Nicht jeder und jede mußte eine Ehe und eine große 
Kinderschar als besonders erstrebenswert ansehen. Vom Standpunkt der 
Gesellschaft galten sichere soziale Beziehungen und - auf Grund der 
Kindersterblichkeit - nur durch entsprechend hohe Geburtenraten zu er- 
reichende Stabilität natürlich als wünschenswert; sie mußte also auch an 
traditionellen Familienbeziehungen und damit verbunden, Reproduktion 
interessiert sein. Doch vom Standpunkt der einzelnen betrachtet, bedeu- 
tete ein solches Leben auch Unterwerfung unter gesellschaftliche 
Zwänge. Für Frauen kommt dazu die Last zahlreicher Schwangerschaf- 
ten und grundsätzlich auch die Einbindung in ein System der Geschlech- 
terhierarchie. •Der Mann steht über der Frau": Bei aller unterschied- 
lichen Konkretisierung der Geschlechterideologie25 herrschte in den anti- 
ken Kulturen jedenfalls über dieses Axiom Konsens. •Er (Gott) erschuf 
Adam und Eva, doch besser, schöner und hervorragender als Eva ist 
Adam", will auch Aphrahat wissen. (Demonstrationes XVIII, 8) Nach 
diesem Konzept ist die Unterordnung der Frau nicht allein als Folge des 
Sündenfalls zu verstehen, als ein Merkmal der gefallenen Schöpfung, 
sondern Schöpfungsordnung selbst. Die Frau sollte von Anfang an dem 
Mann unterworfen sein. Ephräm deutet in Folge dieser unhinterfragten 
Prämisse gar das Essen Evas von der verbotenen Fruch noch vor Adam 
als einen Versuch •Haupt ihres Hauptes" zu werden und so mit der gott- 
gewollten Ordnung zu brechen. 

25 Für einen knappen Überblick siehe K. Torjesen, The Role of Women in the Early Greek 
and Syriac Churches, in: The Harp 6 (1991) 135-144; eine umfassende Studie derselben 
Autorin zu Fragen der Geschlechterideologie soll 1993 in San Francisco erscheinen. 



Kultur und Heiligkeit 373 

Jungfräulichkeit aber war eine mögliche Alternative zum gesellschaft- 
lichen Normenkodex und seinen Legitimationsmustern. Wer sich für sie 
entscheidet, ist nicht nur dem Zwang einer gesellschaftlich vorgegebenen 
Lebensform entzogen. Verschiedene Martyriumsberichte von Frauen, be- 
sonders plastisch jener der Blutzeugin Ruhm von Najran26, zeigen an, 
daß vor allem Frauen es als Erleichterung empfinden mochten, dem Joch 
der Ehe zu entkommen. Nicht nur dem Kreislauf von Geburten und dem 
frühzeitigen Sterben der Kinder wird im asketischen Leben ein Riegel 
vorgeschoben. Auch das System von Über- und Unterordnung kann auf- 
gebrochen werden. In der androzentrischen Sprache der damaligen Zeit 
heißt das in der Regel: Die Entscheidung für ein asketisches Leben er- 
laubt Frauen •männlich" zu werden. 

Die asketische Tradition kennt dafür verschiedene Konkretionen, die 
z.T. nebeneinander, z.T. auch hintereinander im Laufe der Geschichte 
verwirklicht wurden. Die Febroniavita präsentiert das Modell der klöster- 
lichen Gemeinschaften, in denen Frauen und Männer, nach Geschlech- 
tern getrennt, als grundsätzlich gleichgestellte Schwestern bzw. Brüder 
zusammenleben. Neben dem Ideal der Geschlechtertrennung gab es aber 
auch das gegenläufige Modell geistlicher Partnerschaft, also enges Mit- 
einander von männlichen und weiblichen Christen unter Verzicht auf 
sexuelle Beziehungen. Eine Möglichkeit solchen Miteinanders war das 
Zusammenleben einzelner Paare, die z.T. formell verheiratet, ein Ehe •als 
Bruder und Schwester" führten, z.T. aber auch eine gesellschaftlich nicht 
legitimierte Partnerschaft wählten27. Daß Canones immer wieder solche 
Formen des Zusammenlebens abzuwehren versuchen, zeigt zweierlei: die 
Beliebtheit der Lebensform wie auch ihren schweren Stand im kirchlich- 
sozialen Umfeld. Ebenfalls umstritten war die im syrischen wie im grie- 
chischen Umfeld spurenweise bezeugte Form des Doppelklosters. Letzt- 
endlich wird man die im ursprünglichsten Sinn des Wortes •monasti- 
sche" Lebensform nicht vergessen dürfen: das Allein-leben eines Asketen 
bzw. einer Asketin als •Single" - sei es im Sinne des frühen syrischen As- 
ketentums, sei es im Sinne des eremitischen Ideals der Sketis. 

"Vgl. Brock/Harvey, Holy Women, 111-115. 
27 Vgl. dazu A. Jensen, Gottes selbstbewußte Töchter. Frauenemanzipation im frühen Chri- 
stentum? Freiburg i. B. 1992. 



Eva M. Synek 374 

Schöpfungs- und Erlösungsvorstellungen 

Auch die Febronia-Vita hat, wie das Gros der antiken Literatur, Teil an 
jenem androzentrischen Sprachmuster, in dem das menschliche Ideal als 
•Männlichkeit" definiert wird. Pseudo-Thomais läßt ihre Heldin sich 
selbst angesichts des drohenden Martyriums mit einem Athleten verglei- 
chen, der nackt die olympische Arena betritt. Hier klingt wohl vor allem 
das paulinische Bild vom christlichen Leben als Wettkampf an. Noch 
deutlicher androzentrisch gefärbt ist jenes Wort, das Pseudo-Thomais Fe- 
bronia als Versprechen gegenüber ihrer geistlichen Mutter in den Mund 
legt: •Im Körper einer Frau" werde sie •eines Mannes" Tapferkeit an 
den Tag legen. 

Nichtsdestoweniger scheint die Erzählung frei von aller Disqualifizie- 
rung des weiblichen Geschlechts. Die Vorstellung von der •männlichen" 
Jungfrau-Märtyrerin ist nun wirklich nichts Besonderes. Daß aber 
Frauen in ihrem Frausein trotz der Verwendung solch androzentrischer 
Bilder ganz und gar positiv gesehen werden, sollte aufhorchen lassen: An 
keiner Stelle der Erzählung wird der Eindruck vermittelt, daß sich eine 
Frau in irgendeiner Weise als dem männlichen Geschlecht bzw. auch nur 
einem konkreten Mann inferior vorkommen würde. Vor dem Richter be- 
kennt Febronia, der ihr droht, sie nackt ausziehen zu lassen, sie würde 
sich dessen gewiß nicht schämen: •... denn da ist nur ein Schöpfer von 
männlichen und weiblichen (Geschöpfen)." 

Davon, daß die männlichen •schöner" seien, wie Aphrahat die Mei- 
nung wohl der meisten seiner Zeitgenossen wiedergibt, ist bei Pseudo- 
Thomais nichts zu lesen. Vielmehr geht sie von einem •Gleichgewicht der 
menschlichen Natur" aus, zu dem das Aufeinanderverwiesen-sein von 
Mann und Frau im Hervorbringen von Nachkommenschaft gehört. Ihre 
Option für das Jungfräulichkeitsideal ändert also nichts an einem klaren 
Bekenntnis zur so verstandenen Schöpfungsordnung. Misogynismus aber 
wird als Sünde ausgewiesen, die die gottgewollte Ordnung durcheinan- 
derbringt. So läßt Pseudo-Thomais Febronias Schülerin Hieria dem Rich- 
ter, der die Heilige quält, die scharfen Worte entgegenschleudern: •Du 
bist ein Feind für das Gleichgewicht der menschlichen Natur... Erinnerst 
du dich nicht an deine eigene Mutter, die denselben Körper hatte und 
dieselben Kleider trug wie sie? Bist du nicht eingedenk des unseligen Ta- 
ges, als du geboren wurdest, dessen, daß auch du an diesen von Milch 
fließenden Brüsten Nahrung fandest? ..." 

Nicht die Rede ist in Febronias Vita auch von einer grundsätzlichen 
gottgewollten Unterordnung der Frau unter den Mann, wie sie z.B. 
Ephräm mit seinem - im Vergleich zu anderen antiken Autoren, Kirchen- 



Kultur und Heiligkeit 375 

väter miteingeschlossen - immer noch verhältnismäßig frauenfreundli- 
chen Menschenbild verbindet. Ganz im Gegenteil wird in der von einem 
jungen Römer handelnden Rahmenerzählung der Leserschaft gleichsam 
ein Spiegel vorgehalten, als ob Pseudo-Thomais sagen wollte: Seht, was 
ihr uns Frauen verdankt! Seht, wie das •starke Geschlecht" oft schwächer 
ist als das - angeblich - •schwache". Seht, wie auch wir am Erlösungs- 
werk Christi teilhaben. 

Der junge Römer Lysimachos, der Sohn eines Heiden und einer Christin, so 
wird erzählt, sei vom Kaiser gezwungen worden, in den Orient zu ziehen, um dort 
die Christen zu verfolgen. So soll er selbst frei werden vom christlichen •Aber- 
glauben". Zunächst zu schwach, sich selbst explizit auf die christliche Seite zu 
stellen, läßt ihn doch die Erinnerung an seine verstorbene Mutter die kaiserlichen 
Befehle unterlaufen: •... obwohl mein Vater als Heide starb, starb (doch) meine 
Mutter als Christin, und sie war begierig, daß auch ich Christ werden sollte. Den- 
noch war ich aus Furcht nicht fähig, dies zu verwirklichen ... Doch ich empfing 
von ihr den Befehl, niemals einem Christen irgendeinen Schaden zuzufügen, son- 
dern vielmehr ein Freund Christi zu sein." Im Zuge des Martyriums der Heiligen 
findet Lysimachos schließlich ganz auf den ihm von der Mutter vorgezeichneten 
Weg. Gemeinsam mit seinem Freund Primus bekennt er sich angesichts der Le- 
benshingabe Febronias als Christ und tritt als Mönch in ihre Fußstapfen: Nach 
ihrer Taufe schließen sich die beiden Männer dem Abt Markellinos an, •um ein 
Christus wohlgefälliges Leben in Frieden zu führen, ihre Tage in Frieden be- 
schließend". Damit beglaubigt die Rahmenerzählung die Heilsbedeutsamkeit 
von Febronias Tod, der in der Tradition des Selbstverständnisses der Märtyrer 
und Märtyrerinnen der jungen Christenheit als ein Mit-sterben mit Christus und 
damit Teilnehmen an seinem Erlösungswerk gedeutet wird28: •ihre Mühen sind 
für die Vergebung von vielen", •sie ist in diesen Wettkampf eingetreten für die Er- 
lösung von vielen". 

Indem Pseudo-Thomais Febronias Martyrium mit wörtlichen Anspie- 
lungen auf die biblische Deutung von Christi Kreuz als lebenspendenden 
Sieg über Sünde und Tod als Teilhabe an diesem ausweist, läßt sie keinen 
Zweifel daran, daß in ihrem theologischen Konzept Frauen gleich Män- 
nern zu einem Handeln •in persona Christi" befähigt sind. Daß es dabei 
im Kontext des 6./7. Jh. nicht bloß um blutige Christusnachfolge gehen 
kann, liegt auf der Hand. Man würde die Passio Febronias (wie andere 
jüngere syrische Martyrien auch) gründlich mißverstehen, wollte man sie 
primär im Hinblick auf •Martyrien" im strengen Sinn hin interpretieren 
wollen. Die jüngeren Martyriumsberichte sprechen vielmehr vom syri- 

28 Selbstzeugnisse sind uns z. B. in den Briefen Ignatios' v. Antiochien und Perpetuas Auf- 
zeichnungen aus dem Kerker überliefert. 



Eva M. Synek 376 

sehen Mönch- bzw. Nonnentum ihrer Zeit und seiner Bedeutung für die 
christliche Gemeinschaft, in der sich dieses entfaltete29. 

Nun wäre es sicher gewagt, allein aus der Febronia-Vita schlechter- 
dings das anthropologisch-soteriologische Konzept ableiten zu wollen, 
das in syrischen Frauenklöstern - und durch deren pädagogisch-pasto- 
rale Ausstrahlung - durch diese entfaltet bzw. tradiert wurde. Unser Text 
ist aber ernstzunehmen als ein bedeutsames theologisch-spirituelles 
Zeugnis, das diesem Umfeld zuzurechnen ist. Mindestens läßt sich fest- 
halten, daß die in ihm narrativ vermittelte Schöpfungs- und Erlösungs- 
lehre auch ihre Heimstatt in der monastischen Kultur der syrischen Chri- 
stenheit gehabt haben muß, darüber hinaus aber im Zuge der Rezeptions- 
geschichte der Vita sowohl in den byzantinischen Osten als auch in den 
lateinischen Westen ausstrahlte. 

Gehorchen und Entscheiden 

Doch die Febronia-Vita hat uns nicht nur eine gegenüber vielen traditio- 
nellen theologischen Modellen faszinierend •alternative" anthropolo- 
gisch-soteriologische Konzeption zu bieten. In mehrfacher Hinsicht •al- 
ternativ" ist auch das Modell christlichen Zusammenlebens, das sie zu 
vermitteln versucht. Insofern sich das beschriebene Zusammenleben auf 
ein Frauenkloster bezieht, ist eine erste Alternative zur konventionellen 
Gesellschaftsordnung darin angezeigt, daß Frauen sich selber einen Le- 
bensraum gestalten, in dem sie keiner männlichen Instanz unterworfen 
sind. 

Bereits Fiey hat festgestellt, daß in Syriens Frauenklöstern grundsätz- 
lich wohl die gleichen Strukturen herrschten wie in Männerklöstern. Wir 
wissen zwar leider nicht den genauen Weg, wie man Klostervorsteherin 
wurde. War es durch Wahl, war es durch Designation (wobei im Falle 
letzterer die Frage, wer designiert, nochmals von hohem Interesse wäre)? 
Man wird wohl genauso wie in den Männergemeinschaften mit verschie- 
denen Formen rechnen müssen. Jedenfalls aber hatte jedes Frauenkloster 
eine Frau zur Oberen, so daß eine Situation geschaffen war, die es im nor- 
malen gesellschaftlichen Leben kaum gab. Sowohl in den familiären als 
auch politischen Strukturen war es zwar durchwegs möglich, daß Frauen 

29 Zur angerissenen Konzeption der jüngeren syrischen Märtyrerliteratur vgl. S. Harvey 
Ashbrook, The Edessan Martyrs and Ascetic Tradition, in: V Symposium Syriacum 1988 
{OCA 236). Rom 1990, 195-206. 



Kultur und Heiligkeit 377 

Einfluß ausübten, die formelle Übernahme der Führungsrolle blieb aber 
ein höchst außerordentliches Ereignis30. 

Doch auch über diese prinzipielle Besonderheit des weiblichen 
Mönchtums hinaus wird man von den klösterlichen Verbänden insge- 
samt als •alternativen" Lebensräumen sprechen können. Die Klöster bra- 
chen ja nicht nur die durch die Geschlechterideologie der Umwelt ausge- 
formten Herrschaftsstrukturen insofern auf, als nun Männer unter der 
Führung von Männern und Frauen unter der Führung von Frauen stan- 
den. Im Licht des Evangeliums mußten alle Führungsansprüche an sich 
nochmals zur Frage werden. Klöster als •Alternativgesellschaften" ver- 
suchten sich in ganz eigentümlichen Autoritätsstrukturen. So lesen wir in 
der ältesten auf uns gekommenen Version der Pachomios-Regel nicht nur 
vom strikten Gehorsam, der von den Mönchen gefordert wird. Es heißt 
auch: •... Wenn der Vater des Klosters abwesend ist, ist der zweite dazu 
da, um alles anzuordnen, bis er wiederkommt, ohne jede Überhebung 
und ohne Übermut, sondern in Demut und Sanftmut zur Erbauung der 
Brüder."31 In knappen Worten ist hier also die Konzeption des monasti- 
schen Leitungsamtes als Dienst für die Brüder/Schwestern auf den Punkt 
gebracht. Führungsanspruch muß nach der im syrischen Raum besonders 
wirksam gewordenen pachomischen Klosterordnung (die in diesem 
Punkt ganz mit den Regeln eines Basilios oder Benedikt konform geht) 
genauso wie der geforderte Gehorsam auf ein Sich-zur-Verfügung-steilen 
zielen, bzw. negativ gewendet: Herrschaftsstreben darf er jedenfalls nicht 
entwachsen. 

Diesem Ideal entsprechend, beschreibt nun auch die Febronia-Vita 
modellhaft das Miteinander innnerhalb der klösterlichen Gemeinschaft. 
Zunächst können wir - ohne daß das ganze breite bei Pachomios vorge- 
stellte Spektrum unterschiedlicher, z. T. abwechselnd auszuübender Äm- 
ter greifbar würde - auch in unserer Vita eine Strukturierung im Sinne un- 
terschiedlicher Charismen und Ämter, unterschiedlicher Kompetenzen 
und Verantwortlichkeiten feststellen. An erster Stelle steht die gleichsam 
als •allmächtig" gezeichnete Äbtissin, in Personalunion Klostervorstehe- 
rin und Diakonin, der sich die Schwestern im Gehorsam verpflichtet wis- 
sen. In bezug auf Febronia ist die Bindung nochmals gesteigert: Bryenes 
Stellung zu ihr ist die der erziehungsberechtigten leiblichen Tante, vor al- 
lem aber der geistlichen Mutter. Wie wir bereits sehen konnten, gibt sie 
als solche in der Frage des asketischen Maßes Weisung. Wenn Pseudo- 

30 Als Ausnahme, die die Regel bestätigt, verdient die arabische Königin-Feldherrin Mavia 
Erwähnung: vgl. Jensen, a.a.O., 165-168. 
31 Zitiert nach BKV31. Kempten 1917, Anhang, 8 (Einleitung zum •Leben des Heiligen 
Pachomius". übers, v. H. Mertel). 



Eva M. Synek 378 

Thomais Bryene den Anspruch auf Gehorsam gegenüber der geistlichen 
Mutter/dem geistlichen Vater in direkter Rede aussprechen läßt, können 
sich die Leser/Hörer persönlich angesprochen fühlen. Die in der Erzäh- 
lung zunächst an Febronia gerichtete Mahnung hat wohl vor allem die 
Adressaten der Vita selbt im Blick: •Sie (eine von Febronia verehrte Mär- 
tyrerin) zeigte vollkommenen Gehorsam gegenüber dem Befehl ihrer 
Mutter. War es nicht ihre Ausdauer und ihr Gehorsam, den du immer be- 
wundert hast? Sie war nur ein ungebildetes Mädchen, während du tat- 
sächlich andere unterrichtet hast." Den Lesern/Hörern der Erzählung 
wird also - rhetorisch überaus geschickt - das Gehorsamsideal doppelt 
als Weg der Heiligen eingeschärft. Es ist der Weg, den die angesprochene 
•ungebildete" Heilige gegangen ist, erst recht aber der Weg der in der 
Vita als Vorbild stilisierten Lehrerin Febronia. 

Indem die Vita die doppelte Stellung Febronias im Konvent als gehor- 
same Tochter einerseits und respektierte Lehrerin anderseits unter- 
streicht, vermittelt sie aber auch etwas von der Ambivalenz dieses Ideals. 
In narrativer Sprache wird deutlich gemacht, daß Gehorsam nach der 
geistlichen Tradition, der sich die Vita verpflichtet weiß, genauso wenig 
reine Passivität meint, wie vice-versa geistliche Autorität nichts mit auto- 
ritärem Verhalten zu tun hat: Der Äbtissin, so die Erzählung, kommt des- 
wegen Autorität zu, weil sie sich als gehorsame Schülerin ihrer Vorgänge- 
rin das monastische Ideal in seiner konkreten Definition durch die ein- 
gangs beschworene Platonia ganz zu eigen gemacht hat. Die ihr in den 
Mund gelegten geistlichen Ermahnungen weisen sie als erfahrene Seel- 
sorgerin aus, der zu gehorchen vor allem einmal bedeutet, sich der Erfah- 
rung der älteren Schwester auf dem gemeinsamen Weg anzuvertrauen. 
Doch auch Febronia selbst, heißt es wiederholt, wird, obwohl sie noch 
sehr jung ist, als die Lehrerin aller respektiert. Auch ihre Autorität er- 
wächst aus geistlicher Erfahrung, aber ebenso Begabung und Studium. 
Neben ihr wird die vorgebliche Autorin der Vita, Thomais, so gezeichnet, 
daß dem Leser in ihr nochmals eine Nonne von besonderer Autorität ent- 
gegentritt, identifizierbar mit dem/der •Zweiten" nach dem •Vater'Vder 
•Mutter" des Klosters in der pachomischen Klosterhierarchie, deren 
Successio als Äbtissin nach Bryene sich nahelegt. Verschiedene Glieder 
der Gemeinschaft haben also verschieden verantwortliche Positionen, so 
daß trotz der der Äbtissin scheinbar zugewiesenen •Allmacht" uns schon 
auf Grund dieser Strukturierung klar wird, daß hier kein •absolutisti- 
sches" Regime als klösterliches Ideal präsentiert werden soll. 

Im Fortgang der Erzählung werden dann auch sehr plastisch die 
Schwestern als selbstverantwortlich handelnde Subjekte geschildert, die 
ihre - nirgendwo in Frage gestellte - Gehorsamsverpflichtung gegen- 



Kultur und Heiligkeit 379 

über der Äbtissin nicht daran hindert, sehr eigenständig ihren Weg zu 
wählen. 

So heißt es, daß die Nonnen angesichts der drohenden Christenverfolgung sich 
zunächst um eine Entscheidung an die Klostervorsteherin wenden: •,Was sollen 
wir tun, Mutter?" ... Bryene sagte: ,Was wollt ihr, daß ich für euch tun soll?" Auf 
dieses antworteten sie, ,Sag uns, daß wir uns verstecken sollen ... um unsere Leben 
zu retten'." Zunächst widerspricht Bryene zwar, sie will, daß sich die Nonnen der 
drohenden Gefahr stellen: •Denkt ihr bereits an Flucht, bevor ihr den Kampf ge- 
sehen habt? ..." Gegen den ausdrücklich artikulierten Wunsch der Äbtissin bricht 
nun, so die Erzählung, ausgelöst durch die Nonne Etheria, gleichsam eine 
•Palastrevolution" aus: Nach einem demokratischen Meinungsbildungsprozeß 
optieren die Nonnen mehrheitlich weiterhin dafür, zu fliehen und wenden sich 
ein zweites Mal um •Rat" an die Oberin. Dieses •Um-Rat-Bitten" ist freilich 
nichts anderes als der Versuch, doch noch ihr •placet" für die eigene Entschei- 
dung zu erlangen. Etheria vertritt ihre und ihrer Mitschwestern Sache: •Ich 
möchte, daß du uns befiehlst, daß wir uns verstecken ..." Das letzte Wort der Äb- 
tissin ist Anerkenntnis der verantwortlichen Entscheidung jeder einzelnen Schwe- 
ster: •Jede von euch weiß, was für sie am besten ist; wählt, was ihr möchtet." Alle 
Nonnen mit Ausnahme Febronias, der Äbtissin selbst und Thomais (die vorgebli- 
che Autorin der Vita) entscheiden sich für die Flucht. Prokla, die junge, gemein- 
sam mit Febronia im Kloster erzogene Nonne, zögert zunächst, verspricht der 
Freundin Febronia: •Ich werde dich nicht verlassen", doch dann folgt der er- 
nüchternde Nachsatz: •Am Abend ging Prokla weg und verschwand." Die Leser- 
schaft mag überrascht sein, daß keine kritischen Nachbemerkungen folgen. Nach 
Febronias Tod finden wir die Gemeinschaft der Nonnen wieder vereint und ein- 
mütig versammelt. 

Damit malt die Vita aber nicht einfachhin das Bild einer •heilen Welt": 
Auch in der als •ideal" präsentierten Gemeinschaft gibt es, wie wir im 
Entlangtasten am Text sehen konnten, Meinungsverschiedenheiten, 
Spannungen, Konflikte. Doch wird uns ein faszinierendes Ausmaß an 
Konfliktkultur vor Augen gestellt: Alle handelnden Personen stehen zur 
eigenen Position, ohne je die Gesprächsbereitschaft mit der anderen Seite 
abbrechen zu lassen. Weder pochen die Nonnen in der Weise auf ihre 
•demokratische" Entscheidung, als daß sie dadurch die Kompetenz der 
Äbtissin außer Kraft gesetzt sehen würden, noch versteift sich die Äbtis- 
sin auf die Gehorsamsverpflichtung der Nonnen, als ob diese 
Eigenverantwortlichkeit ersetzen könnte. Damit wird den Lesern ein 
Modell vor Augen gestellt, wie die Spannung, die aus der doppelten Op- 
tion nach Gehorsam und freier Entscheidung im geistlichen Leben des 
einzelnen als auch im Leben christlicher Gemeinschaften als solcher er- 
wächst, durchgehalten werden kann. 



Eva M. Synek 380 

Spiritueller Reichtum für unsere Zeit 

In seiner Laudatio ostchristlichen Erbes, das das 2. Vatikanische Konzil 
allen zur •Kenntnis, Verehrung, Erhaltung und Pflege" anempfohlen hat, 
•damit die Fülle der christlichen Tradition in Treue gewahrt und die völ- 
lige Wiederversöhnung der orientalischen und abendländischen Christen 
herbeigeführt werde" (UR 15), wird das Mönchtum als hervorragender 
Träger geistlicher Traditionen in besonderer Weise herausgestrichen. 

•Im Orient", so lesen wir im Ökumenismusdekret, •finden sich auch die Reich- 
tümer jener geistlichen Traditionen, die besonders im Mönchtum ihre Ausprä- 
gung gefunden haben. Denn seit den glorreichen Zeiten der heiligen Väter blüht 
dort jene monastische Spiritualität, die sich von dorther auch in die Gegenden des 
Abendlandes ausbreitete und aus der das Ordenswesen der Lateiner als aus seiner 
Quelle seinen Ursprung nahm und immer wieder neue Kraft erhielt. Deshalb 
wird mit Nachdruck empfohlen, daß die Katholiken sich mehr mit diesen 
geistlichen Reichtümern der orientalischen Väter vertraut machen, die den Men- 
schen in seiner Ganzheit zur Betrachtung der göttlichen Dinge emporführen." 
(UR 15) 

Ganz in diesem Sinn haben wir versucht, zunächst einmal grundsätz- 
lich der viel zu wenig bekannten Bedeutung des syrischen Mönchtums als 
Träger und Vermittler geistlichen Erbes auf die Spur zu kommen. Die von 
Festugiere konstruierte Scheinalternative •Kultur oder Heiligkeit" 
konnte mit gutem Grund zurückgewiesen werden. Wir konnten eine at- 
traktive, bildungsfreundliche geistliche Orientierung des syrischen 
Mönchtums feststellen. Anläßlich der Frage, welche Rolle innerhalb des 
vornehmlich von den Klöstern getragenen pädagogisch-pastoralen Netz- 
werks der syrischen Kirchen Kommunitäten von Frauen gespielt haben, 
sind wir schließlich auf die Febronia-Vita als einem hervorragenden 
Zeugnis monastischer Spiritualität gestoßen, das bereits in der Vergan- 
genheit weit über die Grenzen der syrischen Christenheit ins Abendland 
hinüberwirkte. Auch hier konnten wir die gelungene Verbindung von Bil- 
dung und Heiligkeit als Ideal ausmachen. 

Im Nachgehen der geistlichen Tradition, der dieser Text verpflichtet 
ist, haben wir das Fehlen einer Trennung in monastische Spiritualität und 
Laienspiritualität herausgehoben: Zwar spricht die Febronia-Vita, in der 
das asketische Jungfräulichkeitsideal voll rezipiert ist, festgemacht an der 
Märtyrer-Nonne Febronia, von der •idealen" Nonne und stellt uns in ih- 
rem Kloster eine exemplarische Kommunität vor. Doch schon der in der 
Vita selbst angesprochene rege Austausch der monastischen Gemein- 
schaft mit Laienchristen zeigt an, daß die tradierte geistliche Botschaft 
über die Klostermauern hinausweist. Laienchrist/inn/en sind eingeladen 



Kultur und Heiligkeit 3 81 

zur Teilnahme an der gleichen geistlichen Bildung wie ihre monastisch 
lebenden Brüder und Schwestern. 

Dieses Konzept einer gemeinsamen Spiritualität aller Christen und 
Christinnen scheint einerseits angesichts der unbefriedigenden Kon- 
struktion unterschiedlicher Standesspiritualitäten in unserem Kontext 
eine Alternative anzuzeigen, anderseits aber auch im grundsätzlichen 
Ringen der Kirchen um •Einheit in Vielfalt" den richtigen Weg anzudeu- 
ten : Rückbesinnung auf die in vielfältiger Konkretion zu lebende, darin 
aber dennoch letztlich eine christliche Berufung scheint einer der viel- 
leicht wichtigsten Impulse, die von der Beschäftigung mit dem spirituel- 
len Erbe der orientalischen Kirchen ausgehen könnte. 

Insofern wir auf die im syrischen Mönch- bzw. Nonnentum entfalteten 
bzw. tradierten theologischen Entwürfe zu sprechen gekommen sind, er- 
weist sich weiters das in der Febronia-Vita greifbare schöpfungstheolo- 
gisch-soteriologische Konzept als besonderer geistlicher Schatz. Auf die- 
sen zurückzugreifen, liegt im Kontext unserer Zeit besonders nahe, wer- 
den uns doch, angestoßen von der emanzipatorischen Bewegung der Ge- 
genwart, jene übernommenen theologischen Konzeptionen der Ge- 
schlechterbeziehung zunehmend frag-würdig, in denen sich über andro- 
zentrische Sprachmuster hinaus die konventionelle Ideologie von Über- 
und Unterordnung niedergeschlagen hat. Die Vita zeigt eine befreiende 
christliche Alternative sowohl in ihrer Konzeption der Schöpfungs- als 
auch der Erlösungsordnung an. 

Schließlich soll von den zahlreichen wertvollen Impulsen, die aus der 
vom Konzil eingemahnten Beschäftigung mit dem orientalisch-monasti- 
schen Erbe zu gewinnen wären, ein dritter besonders herausgestellt wer- 
den: Das hier entfaltete Modell von •Amt" und •Gehorsam" scheint ge- 
rade angesichts des gegenwärtigen Ringens um die Kirchenstruktur einen 
Ausweg aus der Krise zu weisen: Besser als jede theoretische Abhand- 
lung kann die narrative Darstellung der Febronia-Vita vermitteln, daß die 
Alternative Gehorsam oder Ungehorsam, Absolutismus oder Demokratie 
falsch gestellt ist: tertium datur! 




