Kultur und Heiligkeit

Ein Beitrag zum spirituellen Erbe des syrischen Mdnchtums

Eva M. Synek, Wien

Das syrische Ménchtum als Kulturtrdger

Wie iiberall im christlichen Osten, so spielten auch im syrischen Raum
monastische Zentren eine wichtige Rolle als Pflanz- und Pflegestitten in-
tensiven spirituellen Lebens'. Nicht zuletzt bewéhrten sich die Kloster als
Bollwerk gegen muslimischen EinfluB, aber auch als Vermittler antiken
kulturellen Erbes an die Muslime. In der westsyrischen Christenheit kam
den Monchen bald so groBer EinfluB8 zu, daB sich westliche Gelehrte
nicht davor scheuen, die syrisch-orthodoxe Kirche schlicht als ,,Mdnchs-
kirche* zu charakterisieren. Der Begriff erinnert nicht von ungeféhr an
die Beschreibung der irischen Christenheit als , keltische Klosterkirche®.
Wie in der friihen irischen Kirche ist es auch im syrischen Raum ange-
messen, von einer an Clan-Klostern orientierten Kirchenorganisation zu
sprechen. Die Parallelitdt der Strukturen beider Kirchen ist in vielem un-
{ibersehbar, wenn natiirlich auch nicht schlechterdings identisch. So faBt
Walter Selb die Bedeutung monastischer Zentren in der nach-chalkedo-
nensischen Entwicklung der westsyrischen Christenheit pridzise zusam-
men:

.Die Kloster waren es, die zu den neuen kirchlichen Zentren der ,rechten
Lehre* wurden, und Ménchsbischéfe boten sich fiir die Leitung dieser neuen Zen-
tren geradezu selbstverstdndlich an. In den ... Klostern wurden vornehmlich die
Kleriker der neu organisierten Kirche erzogen; von dort aus wurden die theologi-

' Bzgl. eines ersten allgemeinen Uberblicks zum orientalischen Ménchtum vgl. die Akten
des Orientalistenkongresses 1958, in: OCA 153. Rom 1958 (dlterer Forschungsstand). Die
bisher umfassendste Gesamtdarstellung zum syrischen Monchtum bietet immer noch A.
Voobus, History of Ascetism in the Syrian Orient. Bd. 1 u. 2 (CSCO 184 u. 197/Subsidia 14
u. 17). Louvain 1958; 1960; an weiteren Monographien vgl. J. Péna u.a., Les cénobites sy-
riens. Mailand 1983; J. Péna u.a., Les reclus syriens: recherches sur les anciennes formes de
vie solitaire en Syrie (Stud. bibl. Franciscanum: Coll. minor 23). Mailand 1980; Péna u.a.,
Les stylites syriens (Stud. bibl. Franciscanum: Coll. minor 16). Mailand 1975; zu kanonisti-
schen Fragen: W. Selb., Orientalisches Kirchenrecht. Bd. 1 u. 2 (Osterr. Akademie der Wis-
senschaften/Phil. Klasse 388 u. 543/Verodffentlichungen der Kommission fiir antike
Rechtsgeschichte 3 u. 6). Wien 1981; 1989; zu Theodoret: P. Canviet, Le monachisme sy-
rien selon Theodoret de Cyr (Theologie Hist. 42). Paris 1977; zu Johannes von Ephesos: S.
Harvey Ashbrook, Ascetism and Society. John of Ephesus and the Lives of the Eastern
Saints. Berkeley 1990; speziell zum Ménchtum des Tur Abdin: A. Palmer, Monk and Ma-
son on the Tigris Frontier. The Early History of Tur Abdin. Cambridge 1990.



Eva M. Synek 360

schen Kampfdiskussionen gefiihrt und dort entstand auch die neue syrische Lite-
ratur. Der dadurch geprigte Charakter einer Monchskirche erhilt sich durch die
Jahrhunderte unveriandert. Nur einige wenige groBe Stadte ... zeigen daher auch
eine stirkere Beteiligung der vornehmen Laien und des niederen, verheirateten
Weltklerus an den Geschicken der westsyrischen Gesamtkirche.“?

Weniger stringent verlief die Entwicklung in der ostsyrischen Kirche.
Auf die Tendenzen zu asketischem Rigorismus in der Friihzeit folgte im
5.Jh. eine weitgehende Anpassung an die gesellschaftlichen Optionen im
Perserreich. Heirat und Familiengriindung wurden durch Synodenbe-
schluB3 allen Christen (Ménche und hsherer Klerus — bis hinauf zum Ka-
tholikos - nicht ausgenommen) erlaubt. Spannungen zwischen dem as-
ketisch orientierten Ménchtum und der Kirchenleitung blieben nicht aus.
Unter diesen Vorzeichen wandte sich auch mancher Ménch der westsyri-
schen Kirchentradition zu. Doch mit der Zeit errang sich das asketische
Element im Gefiige der ostsyrischen Kirche wieder einen festen Platz und
wurde mit dem ,,Amt“ versdhnt. Diese Harmonie wird dann in den Quel-
len auch auf die Vergangenheit riickprojiziert. Neue Ordnungen des mo-
nastischen Lebens fiihrten zu einer Abkehr vom rein kontemplativen Le-
bensstil. ,,Ora et labora* war nicht nur das Ideal des hl. Benedikt, ,,Gebet
und Arbeit“ heifit es auch beim spateren Patriarchen Isojahb II1., Land-
wirtschaft und Buchproduktion, aber auch Caritas und Mission gehorten
zum aktiven Part ostsyrisch-monastischen Lebens.

Das heif3t nun nicht, daB das alte monastische Ideal der Weltdistanz im
syrischen Ménchtum nicht vorhanden gewesen wiire. Zwar lebten die As-
keten der Friihzeit meist inmitten der Stidte — unverheiratet, doch voll in
das gesellschaftlich-kirchliche Leben involviert. Mit dem wachsenden hel-
lenistischen EinfluB3, vor allem in Westsyrien, kam es dann aber zur Rezep-
tion des dgyptisch-griechischen Ménchsideals. Die Uberlieferungen zu
den alten Heiligen wurden im Sinne dieses Ideals iiberformt®, normative
Texte beginnen gegen die Involvierung von Ménchen in die Gemeindese-
elsorge zu wettern. Es gibt Canones, die ihnen nicht nur verbieten, das Amt
eines Taufpaten oder Vormundes zu iibernehmen, auch die Feier klosterli-
cher Feste ohne Volksbeteiligung wird eingemahnt. Gerade das Insistieren
auf solchen Forderungen zeigt aber, wie relativ sich die monastische Welt-
distanz in der Praxis gestaltete. Besonders signifikant ist das Leben der Sty-
liten. Thre radikale Askese prisentierte sich zwar zunichst als Form extre-
mer ,, Weltflucht“. Doch dabei blieb es, wie etwa die Uberlieferung um Si-

2 Selb, Kirchenrecht. Bd. 2, 266.

? Aufgezeigt am Beispiel Ephrams bei J. P. Amar, Greek Bias in the Vita Tradition of
Ephrem, in: OCP 58 (1992) 123-156; hier auch Literaturiiberblick iiber den neueren For-
schungsstand zur ,,prae-monastischen“ Periode.



Kulrur und Heiligkeit 361

meon* glaubhaft vermittelt, nicht: Die Asketen waren die gefragtesten
Seelsorger ihrer Zeit. Damit hatte ihre selbstgewdhlte ,,Wiiste* die Ten-
denz, sich in eine belebte ,,Stadt" zu verwandeln. Die Fama eines ,,heiligen
Mannes“ konnte wahre Menschenmassen anziehen.

Eng verkniipft mit der Frage der Ubernahme pastoraler Verantwortung
durch das syrische Mdnchtum ist auch die Frage nach seinem Verhiltnis
zu Bildung. Da Psalmengebet und Schriftlesung zum monastischen All-
tag gehort, war fiir das klosterliche Leben jedenfalls ein gewisses Mal3 an
literarischer Grundbildung notwendig, zumindest sollte man lesen kdn-
nen. Dariiber hinaus war das Kloster aber auch der Ort, wo geschrieben
wurde: Alte Biicher wurden kopiert, neue verfalit und vieles aus dem
Griechischen iibersetzt, allem voran die Heilige Schrift. Daneben wurden
exegetische und asketische Literatur, Viten, liturgische Dichtung, Griin-
dungslegenden, Ordnungen des Zusammenlebens und, wenn auch in ei-
nem geringeren Malf3, theologisch-spekulative Werke in den Kléstern und
durch diese tradiert.

Von einer extremen Bildungsfeindschaft des Ménchtums, wie sie z. B.
Festugiére in seinem bekannten Béndchen® ,Les Moines d’Orient” (,,Die
Monche des Orients”) suggeriert, kann also {iberhaupt nicht die Rede
sein. Im Mdnchtum artikulierte gesellschafts- und kulturkritische Ten-
denzen sind nur eine Seite der Wirklichkeit, die Ausbildung der monasti-
schen Kultur mit ihren gesellschaftlichen Riickwirkungen die nicht zu
vernachlissigende zweite. Wenn es im Monchtum ein kritisches Potential
sowohl gegeniiber der tradierten vor-christlichen Kultur als auch der
christlich-theologischen Spekulation gab, die zu Streit und Kirchenspal-
tung fiihrte, so war dies doch etwas anderes als eine grundsitzliche Alter-
native ,,Kultur oder Heiligkeit“. Die Kloster erwiesen sich ganz im Ge-
genteil gerade als spirituelle Zentren auch als bedeutsame Kulturtriager
und -vermittler. So gehen Canones und Viten nicht nur davon aus, daf3
Monche im Kloster von einem Mitbruder unterrichtet wurden, Biicher als
personliches Eigentum besitzen durften, nach denen sie in ihren Zellen
das private Studium pflegten und mit Erlaubnis des Abtes eine auswir-
tige Schule besuchten. Die in den monastischen Zentren kultivierten gei-
stig-geistlichen Reichtiimer wurden auch in vielfiltiger Form nach ,,au-
Ben* weitervermittelt — durch die Unterweisung und geistliche Begleitung
einzelner, in Studiengruppen fiir Kinder und/oder Erwachsene, durch
missionarische Aktivititen, Katechumenenunterricht und Predigt,

4 Vgl. H. Lietzmann, Das Leben des hl. Symeon Stylites (TU 32,4), 1908.

5 A.-J. Festugiére, Les Moines d’'Orient. Culture ou Sainteté. Introduction au monachisme
oriental. Paris 1962; die bereits vorliegenden Studien von Véobus wurden hier offensicht-
lich iiberhaupt nicht rezipiert.



Eva M. Synek 362

schlieBlich durch Schulen im eigentlichen Sinn: Von den ,,Klosterschu-
len* wissen wir leider nur wenig Konkretes, dafiir von den nach monasti-
schen Idealen organisierten ,,Akademien* mit ihrem zu einem guten Teil
aus dem Monchsstand kommenden Lehrpersonal wie in Edessa und spi-
ter in Nisibis sogar die Lehrpldne®: neben grundlegenden Fertigkeiten
(Lesen, Schreiben) und Theologie fiir Anfidnger und Fortgeschrittene, vor
allem Exegese, wurden griechische Philosophie, Profangeschichte, Geo-
graphie und Rhetorik gelehrt.

Bildung und pastorales Engagement in den Frauenkldstern

Nur wenige Gedanken hat man sich bisher gemacht, welche Rolle inner-
halb des pddagogisch-pastoralen Netzwerks der syrischen Kirchen ei-
gentlich den Frauenkldstern zukam. Einerseits ist die Quellenlage ver-
hiltnismaBig schlecht. Anderseits haben sich bisher aber auch nur wenige
Forscher/innen néher dafiir interessiert, da mit den ,,ehrwiirdigen Vi-
tern* auch Miitter sich zugleich dem Gottesdienst und dem Dienst an den
Briidern und Schwestern weihten. Selbst Fiey’, der in seinem Aufsatz
zum weiblichen Monchtum in Syrien eine Menge grundlegender Infor-
mationen zusammengetragen hat, weill nicht viel zur pastoralen Bedeu-
tung der Frauenkldster zu sagen. Dal Nonnen wie Ménche selbst in der
Regel verhiltnismiBig gebildet waren, zumindest lesen konnten und Bii-
cher besallen, wird deutlich gemacht. Doch haben Nonnen auch wie
Mainner etwas zur Ausformung und Verbreitung des spirituellen Erbes
beigetragen? Nach Fiey gibe es keine Belege fiir eine Unterrichtstitig-
keit® der Schwestern; was eine etwaige Kopistentitigkeit angeht, weil er,
daB} die Manuskripte fiir eine sichere Aussage zu wenig erforscht sind.
Die Frage, ob Nonnen selber Literatur verfa3t haben konnten, kommt gar
nicht erst in den Blick. Pastorale Aufgaben werden nur der Vorsteherin
zugewiesen, deren Amt bei den Westsyrern nach Chalkedon mit dem der
Diakonin verschmolzen war. Was Fiey sonst noch berichtet, bezieht sich
dann nicht mehr auf das alte syrische M6nch- bzw. Nonnentum, sondern
auf das Engagement einzelner frommer Frauen und westlich geprigter
Schwesterngemeinschaften in der Neuzeit.

° Vgl. A. Voobus, History of the School of Nisibis (CSCO 266/Subsidia 26). Louvain 1965.
7 Vgl. J. M. Fiey, Cénobitisme féminin ancien dans les églises orientale et occidentale, in:
L'orient syrien 10 (1965) 281-306.

8 Zur grundsitzlichen Frage nach der Bewertung der Lehrtitigkeit von Frauen in den
Rechtstexten der syrischen Kirchen vgl. E. M. Synek, In der Kirche méoge sie schweigen, in:
Oriens Christianus (1993).



Kultur und Heiligkeit 363

An Quellentexten zum weiblichen Ménchtum werden wir zunéchst ein-
mal eine auch Fiey vertraute syrische ,,Nonnenregel“ in Betracht zu zie-
hen haben. Von V6bus wurde im Rahmen einer umfassenden Ausgabe
das syrische Ménchtum betreffender Rechtstexte diese Sammlung von
Weisungen® allgemein zugénglich gemacht. Bei der von Selb ins 6./7. Jh.
datierten Zusammenstellung handelt es sich um das einzige bisher be-
kanntgewordene explizit auf Frauen bezogene Zeugnis dieses Literarge-
nus (was natiirlich nicht heiBt, daB nicht auch in verschiedenen Reihen
von Ménchscanones auf Frauen Bezug genommen wird). Die Weisungen
gehen auf verschiedene Formen von Kontakten der Schwestern zur Welt
auBerhalb des Klosters ein; auBerdem wird versucht, die Beziechungen
von weiblichen und minnlichen Asketen zu regeln: Eine Nonne darf
nicht mit einem Mann essen — nahe Verwandte ausgenommen; sie soll
grundsitzlich nicht auswirts essen, es sei denn, sie befindet sich auf einer
notwendigen Reise; auf der StraBle soll sie nur in weiblicher Begleitung
mit einem Mann sprechen; genauso wie Nonnen keine Mannerkldster be-
treten sollen, ist das Frauenkloster fiir Ménche tabu, usw. Gemeinsam
mit weiteren in der gleichen Sammlung publizierten Texten, die sich
groBteils an Ménche wenden, wirft diese ,,Nonnenregel“ gleichsam ein
Blitzlicht auf die Diskrepanz von Theorie und Praxis, zwischen dem Ideal
strenger Abgeschiedenheit auf der einen und einem real offensichtlich
recht freien Leben der Asketinnen wie der Asketen auf der anderen Seite.
Wihrend nun aber die pastoralen Aktivititen letzterer, wie wir bereits se-
hen konnten, ausdriicklich ins SchuBfeld der Kritik gerieten, geht die vor-
liegende ,,Regel* auf solche gar nicht direkt ein.

Dennoch sollte man nicht voreilig den Schluf3 ziehen, dal Frauen-
kloster gar keine Rolle im pastoralen Netzwerk der syrischen Kirchen
spielten. Studiert man die allgemeinen Canonessammlungen einmal ge-
zielt unter dem Gesichtspunkt pastoralen Engagements von Frauen-
kldstern, so 148t sich doch eine Reihe von signifikanten ,,Mosaikstein-
chen* ausmachen. Beziiglich deren Zusammenordnung zu einem klaren
Bild bleiben freilich zunichst viele Fragen offen.

So ist eine Reihe von Canones iiberliefert, die von der Erziehung der
beni und benat geyama, der Bundesséhne und Bundestdchter, in KI6-
stern sprechen!®. Es gibt unterschiedliche Spekulationen iiber den Ur-

s A. Voobus, Syriac and Arabic Documents Regarding Legislation Relative to Syrian asce-
tism, Stockholm 1960, 62-68.

10 Can. 26 der sogenannten Marutacanones: A. Voobus, The Canons Ascribed to Maruta of
Maipherkat and Related Sources (CSCO 439/440 Script. Syr. 191/192). Louvain 1982, 65;
can. 28,11 der ,Weisungen und Ermahnungen des Johannan bar Qursos an Priester und
Bundessohne®: Véobus, Syriac and Arabic Documents, 59.



Eva M. Synek 364

sprung der beni/benat geyama'': Wahrscheinlich wird man die Wurzeln
in einer asketischen Laienbewegung zu orten haben. Eines ist aber jeden-
falls sicher: Bundessdhne und Bundestdchter entwickelten sich zur gut
vorbereiteten Ressource kirchlicher Amtstriger. So wurden kiinftige Dia-
kone und Diakoninnen, Kirchendiener und Kirchensingerinnen, aber
auch Pflegepersonal mit der Zeit vermehrt aus ihren Reihen genommen. Be-
reits Kinder sollten gemi den Canones aus ihren Familien ausgesondert
und einem besonderen kirchlichen Ausbildungsprogramm unterworfen
werden. Dal3 Mddchen in Miannerkloster zur Erziehung gegeben wurden,
wird man wohl ausschlieBen kénnen. Das heit dann aber, daB auch —
mindestens ein Teil der — Frauenkloster eine bedeutende Bildungsein-
richtung darstellten: Middchen und junge Frauen lernten hier nicht nur le-
sen, sondern erhielten durch das Studium der heiligen Schriften sowie
das Auswendiglernen von Psalmen und Madraschen (d.h. theologisch-
spirituell hochwertiger Kirchendichtung, Liedern, denen - im Gottes-
dienst gesungen - weitgehend die Funktion unserer Predigten zu-
kommt)'? auch eine theologische Grundausbildung und damit die Vorbe-
reitung fiir die Ubernahme verschiedener kirchlicher Dienste. Modern
gesprochen, boten die Kldster also eine Art ,,Seminarausbildung® an, zu
der auch die geistig-geistliche Formung der jungen Leute gehérte, die
spiter einmal selbst in der Pastoral titig werden sollten.

Jene Texte, die auf das Diakoninnenamt!? zu sprechen kommen, wer-
fen weiteres Licht auf das pastorale Wirkungsfeld von Nonnen. In der
ostsyrischen Kirche scheinen die Nonnen-Diakoninnen das alte Gemein-
deamt der Diakonin, das vor allem Taufassistenz und Katechumenen-
unterricht fiir Frauen umfaBte, weitergefiihrt zu haben. Der erste ost-syri-
sche Canon, der von Diakoninnen spricht, stammt aus dem 7. Jh. Ein
Konnex mit der groBangelegten missionarischen Expansion der Kirche
des Ostens und dem Einsatz von Frauen-Diakonen in der Taufpastoral
und bei der Taufliturgie ist mit guten Griinden zu vermuten. Zwar fehlt
jeglicher Hinweis darauf, daB3 auch nur irgendein syrisches Kloster es als
seine Hauptaufgabe angesehen hitte, Kleriker fiir die Seelsorge zu stel-
len. Dennoch erwarben sich die Kldster nicht nur als Ausbildungsstitten
fiir kiinftige Kleriker Verdienste und brachten dann und wann einen Bi-

! Die reiche Diskussion dieser Frage wurde zusammengestellt in der Dissertation von
Tabe, Identité des bnay wa bnath qyomo. Rom 1975-1976.

12 Zum Dienst der benat geyama als Kirchensidngerinnen vgl. z. B. Ephrims von Jakob von
Serug verfaBite Vita: engl. Teiliibersetzung bei: St. Ephrem the Syrian, Hymns on Paradise.
eingel. u. iibers. v. S. Brock, Crestwood. New York 1990, 22-25.

13 Zum altkirchlichen Diakoninnenamt vgl. E. M. Synek, (K)eine katholische Alternative?
Der Codex fiir die katholischen Ostkirchen und die Frauen, in: US 48 (1993) 67-83.88; hier
auch Quellenangaben und weiterfithrende Literaturhinweise.



Kultur und Heiligkeit 365

schof hervor; Seelsorger und Seelsorgerinnen kamen auch aus den Rei-
hen der Ménche bzw. Nonnen selbst.

Was den west-syrischen Raum angeht, so sind Diakoninnen im eigent-
lichen Gemeindedienst zwar in der Zeit vor Chalkedon nachweisbar; in
der spiteren Entwicklung hin zur Nonnen-Diakonin wurde aus dem al-
ten Gemeinde- aber ein Klosteramt, das hiufig mit dem der Abtissin ver-
schmolz. Als solches wird es auch von Fiey in seinem Aufsatz beriicksich-
tigt. Die Canones erlauben der Nonnen-Diakonin jedoch nicht nur (im
Fall der Abwesenheit eines miannlichen Klerikers), die heilige Eucharistie
an ihre Mitschwestern auszuteilen, sie darf sie auch Kindern (kleine Kna-
ben nicht ausgeschlossen) reichen; bei Frauengottesdiensten ist es ihre
Aufgabe, aus den heiligen Schriften zu lesen. Man muB also damit rech-
nen, daB zumindest einige Frauenkloster Pastoralzentren waren, in die
die Gliaubigen - genauso wie in die Mannerkloster - zu Gottesdienst und
geistlicher Unterweisung kamen, wo ihnen von Nonnen das Wort Gottes
verkiindet und — zumindest Frauen und Kindern - auch die Kommunion
gereicht wurde. Das schlieBt natiirlich nicht die Mdoglichkeit aus, daB es
neben solch pastoral engagierten Gemeinschaften auch streng kontem-
plative mit strenger Klausur gab. Man kann nicht oft genug betonen, daf3
es nicht das syrische Ménch- bzw. Nonnentum gibt. Ménch/Nonne war
nicht einfach gleich Ménch/Nonne und Kloster war nicht gleich Kloster;
so wie die einzelnen innerhalb des Rahmens der gemeinsamen monasti-
schen Berufung immer noch recht unterschiedliche Lebensweisen entfal-
teten, so waren auch die klosterlichen Gemeinschaften als solche unter-
schiedlich geordnet und strukturiert.

Die Vita der hl. Febronia

Eine weitere wichtige Quelle zum weiblichen Ménchtum in Syrien stellt
die Vita bzw. Passio der hl. Febronia dar'®. Der Text wird, wie auch die

14 Eingeleitet und iibersetzt bei S. Harvey Ashbrook/S. Brock, Holy Women of the Syrian
Orient. Berkeley 1987, 150-176; vgl. dazu: S. Harvey Ashbrook, Women in Early Syrian
Christianity, in: Images of Women in Antiguity. hrsg. v. A. Cameron u. A. Kuhrt. London
1983, 288-298; R. Aubert, Fébronie, in: DHGE 16 (1976) 791-93; J.-M. Sauget, Febronia,
in: BS 5 (1964) 508f; F. Halkin, La passion greque des saintes Libyé, Eutropie et Léonis.
Martyres a Nisibe, in: AnBoll 76 (1958) 293-315; J. Simon, Note sur l'original de la passion
de sainte Febronie, in: AnBoll 42 (1924) 69-76; bzgl. der lateinischen Fassung: P. Devos,
L'ceuvre hagiographique de Guarimpotus, hagiographe neapolitain. 111., La passion de Ste
Febronie BHL 2843, in: AnBoll 76 (1958) 164-170; zur Rezeption Febronias in der ostsyri-
schen Kirche: J.M. Fiey, Une hymne nestorienne sur les saintes femmes, in: AnBoll 84
(1966) 93; in der russischen Kirche: F. Lilienfeld, Die Bedeutung der Heiligenverehrung in
der orthodoxen Theologie und Volksfrommigkeit, in: G. L. Miller (Hrsg.), Heiligenvereh-



Eva M. Synek 366

bereits zitierte Nonnenregel, ins 6./7. Jahrhundert datiert. Er feiert die
Nonne Febronia - beriihmt fiir ihre Schénheit wie ihre Askese, ihren Ge-
horsam wie ihre Gelehrsamkeit - als Martyrerin unter Diokletian. Die
Vorstellung eines geordneten Klosterlebens zur Zeit der diokletianischen
Christenverfolgungen ist nun natiirlich anachronistisch. Halkin hat die
Vita daher als Erziehungsroman (roman édifiant) charakterisiert. Das
heiBt nun aber auch wieder nicht, daB der Erzahlung jeglicher historische
Kern fehlen miiB3te:

Es ist durchwegs moglich, wenn auch nicht beweisbar, daB sie rund um die Er-
innerung an eine historische Mértyrerin gewoben wurde. Jedenfalls wurde der
Kult der hl. Febronia erst im spéten 6. Jh. populir, verbreitete sich dann aber
rasch von Nisibis aus. Bereits im 7. Jh. 148t er sich in Konstantinopel nachweisen,
gelangte von hier her sowohl in den slawischen Raum als auch nach Siiditalien
und Frankreich und damit schlieBlich in den mittelalterlichen lateinischen We-
sten. Wie die Meisterwerke der groB3en syrischen Viter Ephram und Isaak v. Ni-
nive fand also auch die Febronia-Vita zu internationalem Ruhm. Gemeinsam mit
Isaak gehort Febronia damit in besonderer Weise zu den 6kumenischen Heiligen,
die in ihrer Vita tradierte spirituelle Weisung aber zu jenem geistlichen Erbe, aus
dem die 6stliche und die westliche Christenheit bereits in der Vergangenheit ge-
meinsam schépften, und das auch heute neu zu einer fruchtbaren Auseinander-
setzung einlidt.

Umstritten ist dabei, ob vorliegende Erzdhlung urspriinglich ost- oder westsyri-
scher Provenienz ist. Simon hat die These aufgestellt, die Vita sei in der Kirche
des Ostens verfa3t worden, um dem wachsenden Einflul der Syrisch-Orthodoxen
entgegenzutreten. Da die iltesten Manuskripte westsyrischer Herkunft sind, mag
man an dieser Theorie manche Zweifel hegen. So oder so — Febronia wurde als
gemeinsame Heilige von Ost- und Westsyrern, Byzantinern und Lateinern rezi-
piert. Allgemein anerkannt ist heute jedenfalls der syrische Ursprung der Vita.
Die Verlockung, aufgrund des stark hellenistischen Gepriges in Vokubular und
Darstellungsweise einen griechischen Urtext ausmachen zu wollen, muBte nach
Simons textkritischen Studien fallengelassen werden.

Der Text selbst weist als Verfasserin der Vita eine gewisse Thomais, eine Mit-
schwester Febronias und spitere Abtissin des Klosters, aus. Manches spricht da-
fiir, da3 wir es wirklich mit einem von einer Frau verfafiten Stiick geistlicher Lite-
ratur zu tun haben. Die psychologische Einsicht in die Freundschaft zwischen
zwei Frauen, der Witwe Hieria und der jungen Nonne Febronia, wird von Susan
Ashbrook Harvey genauso fiir diese These geltend gemacht wie die im Vergleich
zur durchschnittlichen hagiographischen Praxis auffillig positive Zeichnung von
Frauen liberhaupt: Nur selten werden in Heiligenerzihlungen Frauen insgesamt
so wohlwollend dargestellt wie in der Febronia-Vita. Haufiger erscheinen sie

rung — ihr Sitz im Leben des Glaubens und ihre Aktualitit im Skumenischen Gesprich
(Schriftenreihe der Kath. Akademie der ED Freiburg). Freiburg 1986, 68f.



Kultur und Heiligkeit 367

doch als Widerpart fiir das asketische Bemiihen von Ménnern's, als - letztendlich
- bekehrte Siinderinnen'® oder in ihrer Heiligkeit als jene riithmlichen Ausnah-
men, die sich nicht nur als nachahmenswertes Vorbild prisentieren, sondern zu-
gleich auch als die Bestitigung von der unrithmlichen Regelsituation des ,,schwa-
chen“ Geschlechts. Dagegen wird uns Febronia als eine starke Frau inmitten vie-
ler starker Frauen prisentiert'” So findet man in den geistlichen Weisungen und
Gebeten, die die Vita iiberliefert, z. B. Beziige auf andere heilige Frauen: die hl.
Thekla sowie die Mirtyrerinnen Libye, Eutropia und Leonis werden kommemo-
riert. Daneben spielen die leiblichen wie die geistlichen Miitter der in der Ge-
schichte handelnden Personen durchwegs positiv charakterisierte Rollen.

Wenn nun auch sicher keine personliche Bekannte der (angenommen
wirklich unter Diokletian hingerichteten) Heiligen, so mag die Autorin
doch gut eine Kennerin ihres Klosters gewesen sein. Ein Febronia dedi-
zierter Konvent wird erstmals 563 in der Vita eines ostsyrischen Mdénchs
namens Rabban bar *Idta erwidhnt'®: Seine Schwester habe ihn in Marga
bei Nisibis errichtet. Man kann nun mit gutem Grund dariiber spekulie-
ren, ob die Hagiographin nicht selbst Nonne in diesem Kloster, vielleicht
sogar, wie behauptet, seine Abtissin war'®. Pseudo-Thomais hat jeden-
falls nicht nur das Jungfraulichkeitsideal ganz rezipiert; die Vita zeugt au-
Berdem von groBer Vertrautheit mit dem Leben in einem syrischen Frau-
enkloster?. So erhilt man durch sie gleichsam den ,,Bauplan®, um die aus
unabhingigem Quellenmaterial wie Canonessammlungen erhebbaren In-

15 Vgl. A. Palmer, Sisters, Fiancées, Wives and Mothers of Syrian Holy Men, in: Symposion
Syriacum 1988 (OCA 236). Rom 1990, 195-206.

16 S0 vor allem in den zahlreichen Erzdhlungen von bekehrten Prostituierten wie z. B. Ma-
ria v. Agypten oder Pelagia. Eine leider wenig differenzierte Gesamtdarstellung versucht
B. Ward, Harlots of the Desert. A Study of Rependance in Early Monastic Sources. London.
1987.

17 Eine vergleichbar positive Sicht von Frauen bietet auch der georgische Zyklus zur hl.
Nino: deutsche Ubersetzung bei G. Pitsch, Das Leben Kartlis. Eine Chronik aus Georgien
(300-1200) (Sammlung Dietrich 330). Leipzig 1985; dies., Die Bekehrung Georgiens. Moke-
vay Kartlisay, in: Bedi Kartlisa. Revue de Karvélologie 23 (1975) 288-237.

8 Vgl. E. A. W. Budge, The Histories of Rabban Hormizd the Persian and Rabban bar Idta.
London 1902; siehe auch: J. M. Fiey, Assyrie chrétienne. Bd. 1. Beirut 1965, 278ff.

19 Ahnliche Uberlegungen gibt es bzgl. der Urheberschaft der griechischen Vita der hl.
Olympias (Edition mit franzésischer Ubersezung in: SC 13b); jedenfalls wurde der Be-
richt von Olympias Translatio von der Abtissin des Olympias-Klosters in Konstantinopel,
Sergia, verfafit.

20 Die Frage dringt sich auf, ob nicht eine Intention der Vita urspriinglich darin gelegen
haben konnle, das Febronia-Kloster als Wallfahrtsort populdr zu machen, da Vita also ge-
wissermaBen eine ,,Werbeschrifl® sein sollte: Wenn in ihrem SchluBieil der im Anschlul3 an
Febronias Martyrertod sich im Kloster der Heiligen lebendig entfaltende Kult duflerst pla-
stisch geschildert wird, ist es zwar gut méglich, dal Pseudo-Thomais bereits die faklische
Situation einer hier aufkeimenden Febronia Verehrung im Blick hat. Es liegt aber nahe,
daB auch Erfahrungen mit anderen bereits florierenden monaslischen Kultzentren auf das
Febronia-Kloster projiziert wurden, um als Vergangenheit zu schildern, was man fir die
nidhere Zukunft erhoffl.



Eva M. Synek 368

formationen mosaikartig zu einem farbigen Bild vom klosterlichen Leben
von syrischen Frauen zusammenzufiigen. Umgekehrt kann dieses Quel-
lenmaterial bedeutsame Details aus der Febronia-Vita als historisch
glaubwiirdig erweisen.

Aspekte eines Klosteralltags

So wie die Vita den Alltag im Konvent beschreibt, 148t er sich gut unter
die Schlagworte ,,Kultur und Heiligkeit“ stellen. Die Schwesterngemein-
schaft verbindet Askese mit Bildungsstreben, Geschlechtertrennung mit
Pastoralarbeit. Nach einer Rahmenerzihlung prisentiert Pseudo-Tho-
mais in einer ersten Beschreibung den Konvent als eine Gemeinschaft
von ,,50 Nonnen unter der Leitung der Diakonin Bryene*:

»Bryene war eine Schiilerin Platonias, die vor ihr ebenso Diakonin gewesen
war, und sie hielt die Traditionen und die Regel, die ihr von Platonia iiberliefert
worden war, bis zum Ende. Es war Platonias Praxis, die Schwestern am Freitag
nicht arbeiten zu lassen; stattdessen waren sie gewohnt, am Ort des Gebets zu-
sammenzukommen und die Matutin zu feiern. Von der dritten Stunde an war Pla-
tonia dann gewohnt, ein Buch zu nehmen und ihnen vorzulesen. Nach der Terz
wiirde sie das Buch an Bryene weitergeben und sie heiBlen, den Schwestern bis zur
Vesper vorzulesen. Als Bryene Klostervorsteherin wurde, fuhr sie mit dieser Pra-
xis fort.*

Die Aufmerksamkeit der Leser/Hérer wird also zunichst einmal auf
das geistig-geistliche Leben des Konvents gerichtet. Erst dann erfolgt die
Vorstellung der Heldin der Geschichte, indem sie in das zuvor beschrie-
bene Milieu hineingestellt wird: ,,Sie (die Diakonin/Abtissin Bryene)
hatte zwei junge Frauen, die von ihr aufgezogen worden waren, und die
gut im monastischen Leben ausgebildet waren; eine wurde Prokla ge-
nannt, die andere Febronia. Prokla war 25 Jahre alt, Febronia 20.“ Nun
erst erfahren wir Details iiber die Heilige persénlich, die wiederum eine
Reihe von Riickschliissen auf das Leben in ihrem Konvent erlauben: Sie
ist leiblich die Nichte Bryenes, geistlich aber ihre Tochter. Da sie beson-
ders hiibsch ist, wird sie besonders strengen asketischen Praktiken unter-
worfen: Wiahrend alle anderen Schwestern jeden Abend essen, soll Fe-
bronia nur jeden zweiten Tag eine Mahlzeit zu sich nehmen.

Asketische Praktiken sind also nicht fiir alle in gleicher Weise vorge-
schrieben. Je nach den Bediirfnissen bzw. der Fassungskraft der/des ein-
zelnen kann das MaB der Ubungen individuell variiert werden. Dabei hat
einerseits die geistliche Mutter/der geistliche Vater zu entscheiden, an-
derseits ist auch das geistliche Kind nicht willenloses Objekt fiir die Ent-



Kultur und Heiligkeit 369

scheidung anderer. Febronia, heift es, habe als Reaktion auf die Weisun-
gen ihrer geistlichen Mutter begonnen, ,,ihren Hunger nicht einmal mit
Brot und Wasser zu stillen®, sich also die Weisung in aktivem Gehorsam
ganz zu eigen gemacht.

DaB die Fastenpraxis an erster Stelle verschiedener Ubungen zur Spra-
che kommt, die zur Erlangung duBlerer Freiheit fithren und damit letztlich
den Weg zur inneren ebnen sollen, ist nicht erstaunlich. So schreibt z. B.
schon der beriihmte syrische Weise Aphrahat: , Erlesen ist das reine Fa-
sten vor Gott und gehiitet wie ein Schatz im Himmel, eine Waffe gegen
den Bosen, ein Schild, der die Pfeile des Feindes auffingt.” (Demonstra-
tiones, I11)*!

Im Kontext weiterer asketischer Ubungen wird die Situation nicht-
licher Versuchungen angesprochen: Gegeniiber plastischen Schilderun-
gen des Damonenkampfes in manch anderer Vita spricht vorliegende Er-
zdhlung ganz schlicht und niichtern von ,,Halluzinationen“. Diese er-
scheinen als eine im geistlichen Leben ganz normale Erscheinung, mit der
man umgehen muB3. Die Beschreibung von Febronias Ringen gibt in nar-
rativer Weise den Horern/Lesern dieselben Remedia mit auf ihren eige-
nen geistlichen Weg wie wir sie aus den asketischen Traktaten kennen:
Gebet, Trinen, Schriftmeditation.

Von der nichtlichen Bibellesung und -meditation leitet die Erzdahlung
iiber zu jener Tugend der Heiligen, die angesichts der Vorstellung des
Konvents als Heimat eines ausgepriagten Bildungsprogramms, das — no-
men est omen - auf eine Vorsteherin namens Platonia zuriickgefiihrt
wird, in keiner Weise verwundert: ,,Sie hatte eine grofle Liebe zum Ler-
nen, so daB viele Leute, die Abtissin miteingeschlossen, iiber das Ausmaf
ihres Wissens erstaunt waren.* Wissensdurst und Gelehrsamkeit gilt hier
also keinesfalls als der Heiligkeit abtridglich. Sie werden neben Askese
und Gehorsam gegeniiber der geistlichen Mutter als besonders lobens-
werte Charakteristika einer Nonne vorgestellt, die sie zur Lehrerin fiir an-
dere befihigen, zum Unterricht der Mitschwestern genauso wie von Lai-
enchristinnen: ,,An Freitagen, wenn alle Schwestern am Ort des Gebets
versammelt waren, war Bryene gewohnt, Febronia anzuweisen, ihnen die
gottlichen Worte vorzulesen. Da auch junge verheiratete Frauen gewdhnt
waren, an Sonntagen und Freitagen zum Ort des Gebets zu kommen, um
das Wort Gottes zu héren, unterwies Bryene Febronia, hinter einem Vor-
hang zu sitzen und von dort zu lesen.* Einmal, so wird berichtet, kommt
auch eine Witwe Hieria zum Kloster, die von Febronia gehort hat, und

21 Zitiert wird in der Folge nach der deutschen Ausgabe: Aphrahat, Unterweisungen. iibers.
u. eingel. v. P. Bruns. Bd. 1 u. 2 (Fontes Christiani 5/1,2). Freiburg 1991.



Eva M. Synek 370

durch sie in die Frohe Botschaft eingewiesen werden mochte. Nicht der
Bischof, sondern die Abtissin der Frauengemeinschaft ist also Ansprech-
partner fiir die Frau, die Christin werden méchte, die auserwihlte Lehre-
rin aber die in der Stadt als in gleicher Weise ob ihrer Gelehrsamkeit,
Schonheit und Giite bekannte Nonne Febronia. ,,... beraube mich nicht
der Chance, mit der Dame Febronia zu sprechen und von ihr zu lernen.
Durch euch Nonnen will ich den Weg der Erlésung lernen ...“ Wenn also
aus den Canones andeutungsweise hervorgeht, daB neben Noviz/inn/en-
unterricht und Kleriker/inn/enausbildung in den Kléstern auch geist-
licher Unterricht fiir Laien gehalten wurde, haben wir hier nun den
Schliissel dafiir, wie solcher Unterricht ausgesehen haben mag: Einerseits
kommen einzelne zur privaten Unterweisung und geistlichen Begleitung,
Interessenten fiir das Christentum, Katechumenen aber sicher auch be-
reits Getaufte. Anderseits diirfen wir mit groBeren Studiengruppen rech-
nen. In Frauenkonvente kommen natiirlich priméir Frauen (die Canones
deuten es an, z. T. gewiB mit ihren Kindern) und nehmen dort am mona-
stischen Bildungsprogramm und den Gottesdiensten teil. In unserer
Sprache konnen wir von ,Bibelstunden* sprechen oder von einer Art
»Sonntagsschule, wobei nach der Febroniavita keine getrennten Kurse
fiir Klosterangehorige und Giste abgehalten werden. Das heiBBt mit ande-
ren Worten: Die spirituelle Tradition, die das geistliche Leben der Non-
nen und - mutatis mutandis der Ménche — bestimmte, war dieselbe wie
die der Laienchristen. Eine strenge Trennung in monastische Spiritualitét
und Laienspiritualitit gab es nicht, vielmehr sollte der eine geistliche
Weg unter verschiedenen Lebensumstinden realisiert werden.

Geschlechtertrennung und Jungfriulichkeitsideal

Auf dem Hintergrund dieser grundsitzlichen Vorentscheidung sind dann
jene Ideale zu sehen, die ihren besonderen Sitz im Leben innerhalb der
klosterlichen Gemeinschaften bzw. im asketischen Milieu allgemein ha-
ben. Denn wenn auch im syrischen Umfeld nicht einfach verschiedene
Standesspiritualititen entwickelt wurden, so zeigen bestimmte Ideale
doch an, wo die geistlichen Traditionen primir ausgebildet und dann
auch tradiert wurden: Das asketische Milieu hatte mehr EinfluB3 auf die
Werteskala als der verheiratete Weltklerus oder Laienfamilien.
Febronia wird dafiir gepriesen, daf} sie niemals ,,weltlichen Putz gese-
hen habe und nicht wuBlte, wie das Gesicht eines Mannes aussah“. Die
Spannung zwischen der im semitischen Kontext traditionell selbstver-
stindlichen Hochschitzung der Ehe und dem Jungfriulichkeitsideal ist



Kultur und Heiligkeit 371

in der Febroniavita klar zugunsten letzterem entschieden. Wihrend
Ephriam in seinem Genesiskommentar I1, 3022 Kinder ausdriicklich als in
der Schépfungsordnung vorgesehenen Segen sieht - einen Konnex zum
Siindenfall gibt es fiir ihn nur in der groBen Zahl der Nachkommenschaft
und den Schmerzen der Gebirenden - 146t die Hagiographin (der Hagio-
graph?) Thomais, die vorgebliche Autorin der Vita, zu Febronia spre-
chen: ,Es gibt nichts Ehrenhafteres und Vorziiglicheres vor Gott als
Jungfraulichkeit. Und Febronia selbst wird das Bekenntnis in den Mund
gelegt: ,Ich will nicht einmal die Idee des Zusammenlebens mit einem
sterblichen Ehemann erwiégen ...“ Vor allem die ostsyrischen Canones
verwehren sich zwar — wohl nicht nur aus schopfungstheologischen Uber-
legungen heraus, sondern vor allem einmal als Reaktion auf die gesell-
schaftlichen Optionen (und daraus resultierende Repressalien fir die
Kirche) im Perserreich?® — aufs Schirfste gegen eine Abwertung der Ehe.
In der geistlichen Literatur ist aber doch hiaufig der Grundtenor derselbe
wie in unserer Vita: Zwar wird die Ehe nicht verurteilt, das allein gottge-
weihte Leben aber doch als hoherwertig angesehen. ,,Er (Gott) erschuf
die Ehe und die Zeugung fiir (diese) Weltzeit, und sie ist sehr schon.
Doch die Jungfriaulichkeit ist besser als sie*, bringt Aphrahat die im Rin-
gen um die unterschiedlichen Ideale gefundene KompromiB3formel ins
Wort (Demonstrationes XVIII, §).

Ein eheloses Leben kann als Ganzhingabe an Gott verstanden werden.
So deutet die ,,Geschichte unseres herrlichen und allheiligen Vaters Mar
Giwargis, des Monches, Bekenners und gekrénten Mirtyrers* den — nach
dem Vorbild der Schwester — gewéhlten Verzicht des Heiligen auf Ehe
und Familie in diesem Sinne: Die Asketen vollziehen wortlich die Wei-
sung des Evangeliums, alles zu verlassen um Christi willen?*. Umgekehrt
legt Aphrahat in allegorischer Exegese das Genesis-Wort vom Mann, der
Vater und Mutter verldBt, um einer Frau anzuhangen (Gen 2,24), so aus:
»Wenn der Mensch sich noch keine Frau genommen hat, liebt und ehrt er
Gott als seinen Vater und den Geist der Heiligkeit als seine Mutter. Er hat
keine andere Liebe. Wenn der Mensch sich aber eine Frau genommen
hat, verldfit er seinen Vater und seine Mutter, die oben genannt wurden.

22 Vgl. die Beck’sche Edition mit deutscher Ubersetzung in: CSCO/script. syr. 71/72. Lou-
vain 1955.

23 Zum Vorwurf, dafl die Christen die gesellschaftliche Ordnung durch Zglibat (aber auch
Wehrdienstverweigerung) durcheinanderbringen vgl. z.B. das Martyrium von Bischof
Akebschema und seinen Gefidhrten, dem Priester Joseph und dem Diakon Aitillaha: ,,Die
Christen zerstéren unsere Lehre und tehren ... nicht zu heiralen, S6hne und Téchter nicht
zu zeugen, mit den Kdnigen nicht in den Krieg zu ziehen, nicht zu téten ...* (O. Braun, 4k-
ten persischer Mdrtyrer (BKV 22). Kempten 1915, 116).

24 Vgl. Braun, Akten persischer Mdrtyrer, 221-277.



Eva M. Synek 372

Sein Sinn wird durch diese Welt gefangengenommen, sein Sinn, sein
Herz, sein Denken werden von Gott fort mitten in die Welt gezogen ...«
(Demonstrationes XVIII, 10)

Wenn Aphrahat oder Pseudo-Thomais ihre eigene zolibatire Lebens-
form also als die ,,bessere” ansehen, so ist sicher zunichst einmal dieser
Gedankengang zu beriicksichtigen. Ob ihn auch das Gros verheirateter
Christ/inn/en ohne weiteres fiir stringent gehalten haben mag, muB} da-
hingestellt bleiben. Der weitaus iiberwiegende Teil geistlicher Literatur,
die auf uns gekommen ist, wurde eben von bewuBt unverheiratet Leben-
den verfal3t.

Doch neben der Entscheidung fiir ein ganz Gott geweihtes Leben
mochten innerhalb des gesellschaftlichen Kontextes auch andere Griinde
dafiir sprechen, in einer asketischen Lebensform den ,,besseren Teil* zu
sehen. Man sollte die sozialen Komponenten fiir die Entwicklung geistli-
cher Ideale nicht unterschitzen. Jungfriulichkeit (bzw. auch bleibende
Witwenschaft) bedeutet ja nicht nur Verzicht auf sexuelle Beziehungen
und eigene Kinder: Nicht jeder und jede muBlte eine Ehe und eine groBe
Kinderschar als besonders erstrebenswert ansehen. Vom Standpunkt der
Gesellschaft galten sichere soziale Beziehungen und - auf Grund der
Kindersterblichkeit — nur durch entsprechend hohe Geburtenraten zu er-
reichende Stabilitdt natiirlich als wiinschenswert; sie muf3te also auch an
traditionellen Familienbeziehungen und damit verbunden, Reproduktion
interessiert sein. Doch vom Standpunkt der einzelnen betrachtet, bedeu-
tete ein solches Leben auch Unterwerfung unter gesellschaftliche
Zwiinge. Fiir Frauen kommt dazu die Last zahlreicher Schwangerschaf-
ten und grundsétzlich auch die Einbindung in ein System der Geschlech-
terhierarchie. ,,Der Mann steht iiber der Frau“: Bei aller unterschied-
lichen Konkretisierung der Geschlechterideologie? herrschte in den anti-
ken Kulturen jedenfalls iiber dieses Axiom Konsens. ,,Er (Gott) erschuf
Adam und Eva, doch besser, schéner und hervorragender als Eva ist
Adam*, will auch Aphrahat wissen. (Demonstrationes XVIII, 8) Nach
diesem Konzept ist die Unterordnung der Frau nicht allein als Folge des
Siindenfalls zu verstehen, als ein Merkmal der gefallenen Schépfung,
sondern Schépfungsordnung selbst. Die Frau sollte von Anfang an dem
Mann unterworfen sein. Ephrdm deutet in Folge dieser unhinterfragten
Pramisse gar das Essen Evas von der verbotenen Fruch noch vor Adam
als einen Versuch ,,Haupt ihres Hauptes*“ zu werden und so mit der gott-
gewollten Ordnung zu brechen.

25 Fiir einen knappen Uberblick siche K. Torjesen, The Role of Women in the Early Greek
and Syriac Churches, in: The Harp 6 (1991) 135-144; eine umfassende Studie derselben
Autorin zu Fragen der Geschlechterideologie soll 1993 in San Francisco erscheinen.



Kultur und Heiligkeit 373

Jungfraulichkeit aber war eine mogliche Alternative zum gesellschaft-
lichen Normenkodex und seinen Legitimationsmustern. Wer sich fiir sie
entscheidet, ist nicht nur dem Zwang einer gesellschaftlich vorgegebenen
Lebensform entzogen. Verschiedene Martyriumsberichte von Frauen, be-
sonders plastisch jener der Blutzeugin Ruhm von Najran?, zeigen an,
daB vor allem Frauen es als Erleichterung empfinden mochten, dem Joch
der Ehe zu entkommen. Nicht nur dem Kreislauf von Geburten und dem
frithzeitigen Sterben der Kinder wird im asketischen Leben ein Riegel
vorgeschoben. Auch das System von Uber- und Unterordnung kann auf-
gebrochen werden. In der androzentrischen Sprache der damaligen Zeit
heiBt das in der Regel: Die Entscheidung fiir ein asketisches Leben er-
laubt Frauen ,,mdnnlich“ zu werden.

Die asketische Tradition kennt dafiir verschiedene Konkretionen, die
z.T. nebeneinander, z. T. auch hintereinander im Laufe der Geschichte
verwirklicht wurden. Die Febroniavita prisentiert das Modell der kloster-
lichen Gemeinschaften, in denen Frauen und Minner, nach Geschlech-
tern getrennt, als grundsitzlich gleichgestellte Schwestern bzw. Briider
zusammenleben. Neben dem Ideal der Geschlechtertrennung gab es aber
auch das gegenldufige Modell geistlicher Partnerschaft, also enges Mit-
einander von minnlichen und weiblichen Christen unter Verzicht auf
sexuelle Beziehungen. Eine Moglichkeit solchen Miteinanders war das
Zusammenleben einzelner Paare, die z.T. formell verheiratet, ein Ehe ,,als
Bruder und Schwester“ fithrten, z. T. aber auch eine gesellschaftlich nicht
legitimierte Partnerschaft wihlten?’. Dafl Canones immer wieder solche
Formen des Zusammenlebens abzuwehren versuchen, zeigt zweierlei: die
Beliebtheit der Lebensform wie auch ihren schweren Stand im kirchlich-
sozialen Umfeld. Ebenfalls umstritten war die im syrischen wie im grie-
chischen Umfeld spurenweise bezeugte Form des Doppelklosters. Letzt-
endlich wird man die im urspriinglichsten Sinn des Wortes ,,monasti-
sche* Lebensform nicht vergessen diirfen: das Allein-leben eines Asketen
bzw. einer Asketin als ,,Single” - sei es im Sinne des frithen syrischen As-
ketentums, sei es im Sinne des eremitischen Ideals der Sketis.

26 Vgl. Brock/Harvey, Holy Women, 111-115.
27 Vgl. dazu A. Jensen, Gottes selbstbewufite Tichter. Frauenemanzipation im friihen Chri-
stentum? Freiburg i. B. 1992.



Eva M. Synek 374

Schépfungs- und Erlgsungsvorstellungen

Auch die Febronia-Vita hat, wie das Gros der antiken Literatur, Teil an
jenem androzentrischen Sprachmuster, in dem das menschliche Ideal als
»Minnlichkeit* definiert wird. Pseudo-Thomais 148t ihre Heldin sich
selbst angesichts des drohenden Martyriums mit einem Athleten verglei-
chen, der nackt die olympische Arena betritt. Hier klingt wohl vor allem
das paulinische Bild vom christlichen Leben als Wettkampf an. Noch
deutlicher androzentrisch gefarbt ist jenes Wort, das Pseudo-Thomais Fe-
bronia als Versprechen gegeniiber ihrer geistlichen Mutter in den Mund
legt: ., Im Kérper einer Frau“ werde sie ,.eines Mannes“ Tapferkeit an
den Tag legen.

Nichtsdestoweniger scheint die Erzdhlung frei von aller Disqualifizie-
rung des weiblichen Geschlechts. Die Vorstellung von der ,minnlichen*
Jungfrau-Mirtyrerin ist nun wirklich nichts Besonderes. DaB aber
Frauen in ihrem Frausein trotz der Verwendung solch androzentrischer
Bilder ganz und gar positiv gesehen werden, sollte aufhorchen lassen: An
keiner Stelle der Erzdhlung wird der Eindruck vermittelt, daB sich eine
Frau in irgendeiner Weise als dem minnlichen Geschlecht bzw. auch nur
einem konkreten Mann inferior vorkommen wiirde. Vor dem Richter be-
kennt Febronia, der ihr droht, sie nackt ausziehen zu lassen, sie wiirde
sich dessen gewil nicht schamen: ... denn da ist nur ein Schépfer von
mannlichen und weiblichen (Geschépfen).«

Davon, daB3 die ménnlichen ,,schéner” seien, wie Aphrahat die Mei-
nung wohl der meisten seiner Zeitgenossen wiedergibt, ist bei Pseudo-
Thomais nichts zu lesen. Vielmehr geht sie von einem ,,Gleichgewicht der
menschlichen Natur® aus, zu dem das Aufeinanderverwiesen-sein von
Mann und Frau im Hervorbringen von Nachkommenschaft gehért. Thre
Option fiir das Jungfriulichkeitsideal dndert also nichts an einem klaren
Bekenntnis zur so verstandenen Schépfungsordnung. Misogynismus aber
wird als Stinde ausgewiesen, die die gottgewollte Ordnung durcheinan-
derbringt. So 148t Pseudo-Thomais Febronias Schiilerin Hieria dem Rich-
ter, der die Heilige quailt, die scharfen Worte entgegenschleudern: ,,Du
bist ein Feind fiir das Gleichgewicht der menschlichen Natur ... Erinnerst
du dich nicht an deine eigene Mutter, die denselben Korper hatte und
dieselben Kleider trug wie sie? Bist du nicht eingedenk des unseligen Ta-
ges, als du geboren wurdest, dessen, da auch du an diesen von Milch
flieBenden Briisten Nahrung fandest? ...

Nicht die Rede ist in Febronias Vita auch von einer grundsitzlichen
gottgewollten Unterordnung der Frau unter den Mann, wie sie z. B.
Ephrdm mit seinem - im Vergleich zu anderen antiken Autoren, Kirchen-



Kultur und Heiligkeit 375

viter miteingeschlossen — immer noch verhiltnismaBig frauenfreundli-
chen Menschenbild verbindet. Ganz im Gegenteil wird in der von einem
jungen Romer handelnden Rahmenerzihlung der Leserschaft gleichsam
ein Spiegel vorgehalten, als ob Pseudo-Thomais sagen wollte: Seht, was
ihr uns Frauen verdankt! Seht, wie das ,,starke Geschlecht” oft schwécher
ist als das - angeblich — ,,schwache“. Seht, wie auch wir am Erlésungs-
werk Christi teilhaben.

Der junge Romer Lysimachos, der Sohn eines Heiden und einer Christin, so
wird erzahlt, sei vom Kaiser gezwungen worden, in den Orient zu ziehen, um dort
die Christen zu verfolgen. So soll er selbst frei werden vom christlichen ,, Aber-
glauben®“. Zunichst zu schwach, sich selbst explizit auf die christliche Seite zu
stellen, 148t ihn doch die Erinnerung an seine verstorbene Mutter die kaiserlichen
Befehle unterlaufen: ,,... obwohl mein Vater als Heide starb, starb (doch) meine
Mutter als Christin, und sie war begierig, dal auch ich Christ werden sollte. Den-
noch war ich aus Furcht nicht fahig, dies zu verwirklichen ... Doch ich empfing
von ihr den Befehl, niemals einem Christen irgendeinen Schaden zuzufiigen, son-
dern vielmehr ein Freund Christi zu sein.“ Im Zuge des Martyriums der Heiligen
findet Lysimachos schlieBlich ganz auf den ihm von der Mutter vorgezeichneten
Weg. Gemeinsam mit seinem Freund Primus bekennt er sich angesichts der Le-
benshingabe Febronias als Christ und tritt als Monch in ihre FuBBstapfen: Nach
ihrer Taufe schlieBen sich die beiden Minner dem Abt Markellinos an, ,,um ein
Christus wohlgefilliges Leben in Frieden zu fiihren, ihre Tage in Frieden be-
schlieBend“. Damit beglaubigt die Rahmenerzihlung die Heilsbedeutsamkeit
von Febronias Tod, der in der Tradition des Selbstverstindnisses der Mértyrer
und Mirtyrerinnen der jungen Christenheit als ein Mit-sterben mit Christus und
damit Teilnehmen an seinem Erlosungswerk gedeutet wird?: ,jhre Miihen sind
fiir die Vergebung von vielen®, ,sie ist in diesen Wettkampf eingetreten fiir die Er-
18sung von vielen*®.

Indem Pseudo-Thomais Febronias Martyrium mit wértlichen Anspie-
lungen auf die biblische Deutung von Christi Kreuz als lebenspendenden
Sieg iiber Siinde und Tod als Teilhabe an diesem ausweist, 146t sie keinen
Zweifel daran, daB in ihrem theologischen Konzept Frauen gleich Mén-
nern zu einem Handeln ,,in persona Christi“ befdhigt sind. DaB} es dabei
im Kontext des 6./7. Jh. nicht bloB um blutige Christusnachfolge gehen
kann, liegt auf der Hand. Man wiirde die Passio Febronias (wie andere
jiingere syrische Martyrien auch) griindlich miBverstehen, wollte man sie
primir im Hinblick auf ,Martyrien“ im strengen Sinn hin interpretieren
wollen. Die jiingeren Martyriumsberichte sprechen vielmehr vom syri-

28 Selbsizeugnisse sind uns z. B. in den Briefen Ignatios’ v. Antiochien und Perpetuas Auf-
zeichnungen aus dem Kerker iiberliefert.



Eva M. Synek 376

schen Monch- bzw. Nonnentum ihrer Zeit und seiner Bedeutung fiir die
christliche Gemeinschaft, in der sich dieses entfaltete?’.

Nun wire es sicher gewagt, allein aus der Febronia-Vita schlechter-
dings das anthropologisch-soteriologische Konzept ableiten zu wollen,
das in syrischen Frauenklostern — und durch deren pidagogisch-pasto-
rale Ausstrahlung — durch diese entfaltet bzw. tradiert wurde. Unser Text
ist aber ernstzunehmen als ein bedeutsames theologisch-spirituelles
Zeugnis, das diesem Umfeld zuzurechnen ist. Mindestens 4Bt sich fest-
halten, daB die in ihm narrativ vermittelte Schopfungs- und Erlésungs-
lehre auch ihre Heimstatt in der monastischen Kultur der syrischen Chri-
stenheit gehabt haben muB, dariiber hinaus aber im Zuge der Rezeptions-
geschichte der Vita sowohl in den byzantinischen Osten als auch in den
lateinischen Westen ausstrahlte.

Gehorchen und Entscheiden

Doch die Febronia-Vita hat uns nicht nur eine gegeniiber vielen traditio-
nellen theologischen Modellen faszinierend ,alternative* anthropolo-
gisch-soteriologische Konzeption zu bieten. In mehrfacher Hinsicht ,,al-
ternativ® ist auch das Modell christlichen Zusammenlebens, das sie zu
vermitteln versucht. Insofern sich das beschriebene Zusammenleben auf
ein Frauenkloster bezieht, ist eine erste Alternative zur konventionellen
Gesellschaftsordnung darin angezeigt, daB Frauen sich selber einen Le-
bensraum gestalten, in dem sie keiner ménnlichen Instanz unterworfen
sind.

Bereits Fiey hat festgestellt, daB in Syriens Frauenklostern grundsitz-
lich wohl die gleichen Strukturen herrschten wie in Minnerklostern. Wir
wissen zwar leider nicht den genauen Weg, wie man Klostervorsteherin
wurde. War es durch Wahl, war es durch Designation (wobei im Falle
letzterer die Frage, wer designiert, nochmals von hohem Interesse wire)?
Man wird wohl genauso wie in den Mannergemeinschaften mit verschie-
denen Formen rechnen miissen. Jedenfalls aber hatte jedes Frauenkloster
eine Frau zur Oberen, so da@ eine Situation geschaffen war, die es im nor-
malen gesellschaftlichen Leben kaum gab. Sowohl in den familidren als
auch politischen Strukturen war es zwar durchwegs moglich, daB Frauen

? Zur angerissenen Konzeption der jiingeren syrischen Mirtyrerliteratur vgl. S. Harvey
Ashbrook, The Edessan Martyrs and Ascetic Tradition, in: V Symposium Syriacum 1988
(0OCA 236). Rom 1990, 195-206.



Kultur und Heiligkeit 377

EinfluB ausiibten, die formelle Ubernahme der Fithrungsrolie blieb aber
ein hochst auBerordentliches Ereignis®.

Doch auch iiber diese prinzipielle Besonderheit des weiblichen
Moénchtums hinaus wird man von den kldsterlichen Verbinden insge-
samt als ,,alternativen“ Lebensrdumen sprechen kénnen. Die Kloster bra-
chen ja nicht nur die durch die Geschlechterideologie der Umwelt ausge-
formten Herrschaftsstrukturen insofern auf, als nun Ménner unter der
Fithrung von Méinnern und Frauen unter der Fithrung von Frauen stan-
den. Im Licht des Evangeliums mu@lten alle Fithrungsanspriiche an sich
nochmals zur Frage werden. Kloster als ,,Alternativgesellschaften ver-
suchten sich in ganz eigentiimlichen Autorititsstrukturen. So lesen wir in
der dltesten auf uns gekommenen Version der Pachomios-Regel nicht nur
vom strikten Gehorsam, der von den Monchen gefordert wird. Es heifit
auch: ,,... Wenn der Vater des Klosters abwesend ist, ist der zweite dazu
da, um alles anzuordnen, bis er wiederkommt, ohne jede Uberhebung
und ohne Ubermut, sondern in Demut und Sanftmut zur Erbauung der
Briider.“3! In knappen Worten ist hier also die Konzeption des monasti-
schen Leitungsamtes als Dienst fiir die Briider/Schwestern auf den Punkt
gebracht. Fithrungsanspruch muf3 nach derim syrischen Raum besonders
wirksam gewordenen pachomischen Klosterordnung (die in diesem
Punkt ganz mit den Regeln eines Basilios oder Benedikt konform geht)
genauso wie der geforderte Gehorsam auf ein Sich-zur-Verfiigung-stellen
zielen, bzw. negativ gewendet: Herrschaftsstreben darf er jedenfalls nicht
entwachsen.

Diesem Ideal entsprechend, beschreibt nun auch die Febronia-Vita
modellhaft das Miteinander innnerhalb der kldsterlichen Gemeinschaft.
Zunichst kdnnen wir — ohne dal} das ganze breite bei Pachomios vorge-
stellte Spektrum unterschiedlicher, z. T. abwechselnd auszuiibender Am-
ter greifbar wiirde — auch in unserer Vita eine Strukturierung im Sinne un-
terschiedlicher Charismen und Amter, unterschiedlicher Kompetenzen
und Verantwortlichkeiten feststellen. An erster Stelle steht die gleichsam
als ,,allméchtig* gezeichnete Abtissin, in Personalunion Klostervorstehe-
rin und Diakonin, der sich die Schwestern im Gehorsam verpflichtet wis-
sen. In bezug auf Febronia ist die Bindung nochmals gesteigert: Bryenes
Stellung zu ihr ist die der erziehungsberechtigten leiblichen Tante, vor al-
lem aber der geistlichen Mutter. Wie wir bereits sehen konnten, gibt sie
als solche in der Frage des asketischen MaBles Weisung. Wenn Pseudo-

30 Als Ausnahme, die die Regel beslitigl, verdient die arabische K&nigin-Feldherrin Mavia
Erwdhnung: vgl. Jensen, a.a.0., 165-168.

4 Zitiert nach BKV 31. Kemplen 1917, Anhang, 8 (Einleitung zum ,,Leben des Heiligen
Pachomius®. iibers. v. H. Mertel).



Eva M. Synek 378

Thomais Bryene den Anspruch auf Gehorsam gegeniiber der geistlichen
Mutter/dem geistlichen Vater in direkter Rede aussprechen 148t, konnen
sich die Leser/Horer personlich angesprochen fiihlen. Die in der Erziih-
lung zunéchst an Febronia gerichtete Mahnung hat wohl vor allem die
Adressaten der Vita selbt im Blick: ,,Sie (eine von Febronia verehrte Miir-
tyrerin) zeigte vollkommenen Gehorsam gegeniiber dem Befehl ihrer
Mutter. War es nicht ihre Ausdauer und ihr Gehorsam, den du immer be-
wundert hast? Sie war nur ein ungebildetes Midchen, wihrend du tat-
sdchlich andere unterrichtet hast.“ Den Lesern/Hérern der Erzihlung
wird also - rhetorisch iberaus geschickt — das Gehorsamsideal doppelt
als Weg der Heiligen eingeschirft. Es ist der Weg, den die angesprochene
~ungebildete* Heilige gegangen ist, erst recht aber der Weg der in der
Vita als Vorbild stilisierten Lehrerin Febronia.

Indem die Vita die doppelte Stellung Febronias im Konvent als gehor-
same Tochter einerseits und respektierte Lehrerin anderseits unter-
streicht, vermittelt sie aber auch etwas von der Ambivalenz dieses Ideals.
In narrativer Sprache wird deutlich gemacht, daBB Gehorsam nach der
geistlichen Tradition, der sich die Vita verpflichtet weil3, genauso wenig
reine Passivitdt meint, wie vice-versa geistliche Autoritit nichts mit auto-
ritirem Verhalten zu tun hat: Der Abtissin, so die Erzdhlung, kommt des-
wegen Autoritit zu, weil sie sich als gehorsame Schiilerin ihrer Vorginge-
rin das monastische Ideal in seiner konkreten Definition durch die ein-
gangs beschworene Platonia ganz zu eigen gemacht hat. Die ihr in den
Mund gelegten geistlichen Ermahnungen weisen sie als erfahrene Seel-
sorgerin aus, der zu gehorchen vor allem einmal bedeutet, sich der Erfah-
rung der ilteren Schwester auf dem gemeinsamen Weg anzuvertrauen.
Doch auch Febronia selbst, heiBit es wiederholt, wird, obwohl sie noch
sehr jung ist, als die Lehrerin aller respektiert. Auch ihre Autoritit er-
wichst aus geistlicher Erfahrung, aber ebenso Begabung und Studium.
Neben ihr wird die vorgebliche Autorin der Vita, Thomais, so gezeichnet,
dal3 dem Leser in ihr nochmals eine Nonne von besonderer Autoritiit ent-
gegentritt, identifizierbar mit dem/der ,,Zweiten“ nach dem ,,Vater*/der
»Mutter* des Klosters in der pachomischen Klosterhierarchie, deren
Successio als Abtissin nach Bryene sich nahelegt. Verschiedene Glieder
der Gemeinschaft haben also verschieden verantwortliche Positionen, so
daB trotz der der Abtissin scheinbar zugewiesenen ,,Allmacht* uns schon
auf Grund dieser Strukturierung klar wird, daB hier kein ,,absolutisti-
sches* Regime als klosterliches Ideal prisentiert werden soll.

Im Fortgang der Erzéhlung werden dann auch sehr plastisch die
Schwestern als selbstverantwortlich handelnde Subjekte geschildert, die
ihre - nirgendwo in Frage gestellte — Gehorsamsverpflichtung gegen-



Kultur und Heiligkeit 379

iiber der Abtissin nicht daran hindert, sehr eigenstindig ihren Weg zu
wihlen.

So heiBit es, da3 die Nonnen angesichts der drohenden Christenverfolgung sich
zunichst um eine Entscheidung an die Klostervorsteherin wenden: ,,,Was sollen
wir tun, Mutter?“ ... Bryene sagte: ,Was wollt ihr, daB ich fiir euch tun soll 7 Auf
dieses antworteten sie, ,Sag uns, daBl wir uns verstecken sollen ... um unsere Leben
zu retten’.” Zunichst widerspricht Bryene zwar, sie will, daB sich die Nonnen der
drohenden Gefahr stellen: ,,Denkt ihr bereits an Flucht, bevor ihr den Kampf ge-
sehen habt? ...“ Gegen den ausdriicklich artikulierten Wunsch der Abtissin bricht
nun, so die Erzdhlung, ausgeldst durch die Nonne Etheria, gleichsam eine
,,Palastrevolution® aus: Nach einem demokratischen Meinungsbildungsproze3
optieren die Nonnen mehrheitlich weiterhin dafiir, zu fliehen und wenden sich
ein zweites Mal um ,Rat“ an die Oberin. Dieses ,,Um-Rat-Bitten“ ist freilich
nichts anderes als der Versuch, doch noch ihr ,,placet” fiir die eigene Entschei-
dung zu erlangen. Etheria vertritt ihre und ihrer Mitschwestern Sache: ,Ich
mdchte, daB du uns befiehlst, dafl wir uns verstecken ... Das letzte Wort der Ab-
tissin ist Anerkenntnis der verantwortlichen Entscheidung jeder einzelnen Schwe-
ster: ,,Jede von euch weil3, was fiir sie am besten ist; wihlt, was ihr mochtet.” Alle
Nonnen mit Ausnahme Febronias, der Abtissin selbst und Thomais (die vorgebli-
che Autorin der Vita) entscheiden sich fiir die Flucht. Prokla, die junge, gemein-
sam mit Febronia im Kloster erzogene Nonne, zdgert zunichst, verspricht der
Freundin Febronia: ,Ich werde dich nicht verlassen”, doch dann folgt der er-
niichternde Nachsatz: ,,Am Abend ging Prokla weg und verschwand.“ Die Leser-
schaft mag iiberrascht sein, daB keine kritischen Nachbemerkungen folgen. Nach
Febronias Tod finden wir die Gemeinschaft der Nonnen wieder vereint und ein-
miitig versammelt.

Damit malt die Vita aber nicht einfachhin das Bild einer ,,heilen Welt*:
Auch in der als ,,ideal* prisentierten Gemeinschaft gibt es, wie wir im
Entlangtasten am Text sehen konnten, Meinungsverschiedenheiten,
Spannungen, Konflikte. Doch wird uns ein faszinierendes Ausmalf} an
Konfliktkultur vor Augen gestellt: Alle handelnden Personen stehen zur
eigenen Position, ohne je die Gesprachsbereitschaft mit der anderen Seite
abbrechen zu lassen. Weder pochen die Nonnen in der Weise auf ihre
,,demokratische* Entscheidung, als da3 sie dadurch die Kompetenz der
Abtissin auBer Kraft gesetzt sehen wiirden, noch versteift sich die Abtis-
sin auf die Gehorsamsverpflichtung der Nonnen, als ob diese
Eigenverantwortlichkeit ersetzen konnte. Damit wird den Lesern ein
Modell vor Augen gestellt, wie die Spannung, die aus der doppelten Op-
tion nach Gehorsam und freier Entscheidung im geistlichen Leben des
einzelnen als auch im Leben christlicher Gemeinschaften als solcher er-
wichst, durchgehalten werden kann.



Eva M. Synek 380

Spiritueller Reichtum fiir unsere Zeit

In seiner Laudatio ostchristlichen Erbes, das das 2. Vatikanische Konzil
allen zur ,, Kenntnis, Verehrung, Erhaltung und Pflege“ anempfohlen hat,
»~damit die Fiille der christlichen Tradition in Treue gewahrt und die vol-
lige Wiedervers6hnung der orientalischen und abendldndischen Christen
herbeigefiihrt werde“ (UR 15), wird das Ménchtum als hervorragender
Tréger geistlicher Traditionen in besonderer Weise herausgestrichen.

,»Im Orient*, so lesen wir im Okumenismusdekret, ,.finden sich auch die Reich-
timer jener geistlichen Traditionen, die besonders im Monchtum ihre Auspri-
gung gefunden haben. Denn seit den glorreichen Zeiten der heiligen Viter bliiht
dort jene monastische Spiritualitit, die sich von dorther auch in die Gegenden des
Abendlandes ausbreitete und aus der das Ordenswesen der Lateiner als aus seiner
Quelle seinen Ursprung nahm und immer wieder neue Kraft erhielt. Deshalb
wird mit Nachdruck empfohlen, daB die Katholiken sich mehr mit diesen
geistlichen Reichtiimern der orientalischen Viter vertraut machen, die den Men-
schen in seiner Ganzheit zur Betrachtung der gottlichen Dinge emporfiihren.*
(UR 15)

Ganz in diesem Sinn haben wir versucht, zunéchst einmal grundsitz-
lich der viel zu wenig bekannten Bedeutung des syrischen Ménchtums als
Trager und Vermittler geistlichen Erbes auf die Spur zu kommen. Die von
Festugiére konstruierte Scheinalternative ,Kultur oder Heiligkeit*
konnte mit gutem Grund zuriickgewiesen werden. Wir konnten eine at-
traktive, bildungsfreundliche geistliche Orientierung des syrischen
Monchtums feststellen. AnldBlich der Frage, welche Rolle innerhalb des
vornehmlich von den Kléstern getragenen padagogisch-pastoralen Netz-
werks der syrischen Kirchen Kommunititen von Frauen gespielt haben,
sind wir schlieBlich auf die Febronia-Vita als einem hervorragenden
Zeugnis monastischer Spiritualitit gestoBen, das bereits in der Vergan-
genheit weit tiber die Grenzen der syrischen Christenheit ins Abendland
hiniiberwirkte. Auch hier konnten wir die gelungene Verbindung von Bil-
dung und Heiligkeit als Ideal ausmachen.

Im Nachgehen der geistlichen Tradition, der dieser Text verpflichtet
ist, haben wir das Fehlen einer Trennung in monastische Spiritualitit und
Laienspiritualitit herausgehoben: Zwar spricht die Febronia-Vita, in der
das asketische Jungfraulichkeitsideal voll rezipiert ist, festgemacht an der
Mirtyrer-Nonne Febronia, von der ,,idealen* Nonne und stellt uns in ih-
rem Kloster eine exemplarische Kommunitit vor. Doch schon der in der
Vita selbst angesprochene rege Austausch der monastischen Gemein-
schaft mit Laienchristen zeigt an, daB die tradierte geistliche Botschaft
iiber die Klostermauern hinausweist. Laienchrist/inn/en sind eingeladen



Kultur und Heiligkeit 381

zur Teilnahme an der gleichen geistlichen Bildung wie ihre monastisch
lebenden Briider und Schwestern.

Dieses Konzept einer gemeinsamen Spiritualitit aller Christen und
Christinnen scheint einerseits angesichts der unbefriedigenden Kon-
struktion unterschiedlicher Standesspiritualititen in unserem Kontext
eine Alternative anzuzeigen, anderseits aber auch im grundsitzlichen
Ringen der Kirchen um ,,Einheit in Vielfalt den richtigen Weg anzudeu-
ten: Riickbesinnung auf die in vielfdltiger Konkretion zu lebende, darin
aber dennoch letztlich eine christliche Berufung scheint einer der viel-
leicht wichtigsten Impulse, die von der Beschiftigung mit dem spirituel-
len Erbe der orientalischen Kirchen ausgehen kdnnte.

Insofern wir auf die im syrischen Mdnch- bzw. Nonnentum entfalteten
bzw. tradierten theologischen Entwiirfe zu sprechen gekommen sind, er-
weist sich weiters das in der Febronia-Vita greifbare schépfungstheolo-
gisch-soteriologische Konzept als besonderer geistlicher Schatz. Auf die-
sen zuriickzugreifen, liegt im Kontext unserer Zeit besonders nahe, wer-
den uns doch, angestoen von der emanzipatorischen Bewegung der Ge-
genwart, jene iibernommenen theologischen Konzeptionen der Ge-
schlechterbeziehung zunehmend frag-wiirdig, in denen sich iiber andro-
zentrische Sprachmuster hinaus die konventionelle Ideologie von Uber-
und Unterordnung niedergeschlagen hat. Die Vita zeigt eine befreiende
christliche Alternative sowohl in ihrer Konzeption der Schopfungs- als
auch der Erlésungsordnung an.

SchlieBlich soll von den zahlreichen wertvollen Impulsen, die aus der
vom Konzil eingemahnten Beschiftigung mit dem orientalisch-monasti-
schen Erbe zu gewinnen wiiren, ein dritter besonders herausgestellt wer-
den: Das hier entfaltete Modell von ,,Amt* und ,,Gehorsam* scheint ge-
rade angesichts des gegenwiirtigen Ringens um die Kirchenstruktur einen
Ausweg aus der Krise zu weisen: Besser als jede theoretische Abhand-
lung kann die narrative Darstellung der Febronia-Vita vermitteln, dal3 die
Alternative Gehorsam oder Ungehorsam, Absolutismus oder Demokratie
falsch gestellt ist: tertium datur!





