Zum Fragen nach dem Sinn des Ubels
und nach dem Boésen

Josef Sudbrack, Miinchen

,,Ich bin der Herr und sonst niemand

Ich erschaffe das Licht und mache das Dunkel

Ich bewirke das Heil und erschaffe das Unheil”
(Jesaja)

In seinem Gesprich mit Eugen Drewermann betont Eugen Biser mehr-
mals, daB der Tod das einzige ernstzunehmende Argument gegen den
wahren Gott sei. Mit dem Wort vom Tod umschlieBt er all das Leid, den
Schmerz, das Sterben, die Grausamkeit, die Ausweglosigkeit, die Verbit-
terung, das Zerbrechen, die Angst, die Not, die Bosheit, die Schuld, die
Siinde, all das Schlimme, was jedem Menschen Tag fiir Tag begegnet,
wenn er nur offene Augen und ein lebendiges Herz hat. Die Bibel nimmt
das Gewicht dieses ,,Arguments“ in existentieller Weise ernst. Jesu To-
desruf (Mk 15,34; Ps 22,2) ist ein Widerhall alttestamentlichen Ringens,
wie es Jesaja im Zitat der Uberschrift (45,6f) hinausschreit, oder das
Ijob-Buch oder Psalm 88 (15. und der Schlu3vers): ,,Warum, o Herr, ver-
wirfst du mich. Mein Vertrauter ist nur noch Finsternis.“ Und selbst in
den friedvollen Geschichten um die Geburt des Herrn klingen schon die
Obertone mit vom Tod, vom ,,Schmerz, das durch deine Seele dringen
wird*®.

Seit jeher ahnen die Menschen: Der finstere Komplex des Bdsen mull
einen einzigen dunklen Ursprung haben. Eines der wichtigen Anliegen in
Drewermanns psychologischer Theologie ist es, an diese eine Wurzel zu
gelangen, in der Siinde (als frei gewollte Bosheit) und Angst oder
Schmerz (als Erfahrung des Ubels, dem der Mensch ausgeliefert ist)
ihren gemeinsamen Grund haben.

Das Grauen vor diesem dunklen Urgrund begleitet die Menschheits-
geschichte von Anfang an. Und immer neu stemmt man sich dagegen
und sucht man das Gliick eines Paradieses; man fliichtet vor dem Bdsen
in den Bereich des Géttlichen, mag dieses ,,Gottliche noch so schil-
lernde Ziige tragen. Der Psychologismus und der Rationalismus des 19.
Jahrhunderts - sie ragen beide weit in unser Jahrhundert hinein - analy-
sierten dies und behaupteten: Nur deshalb erfanden die Menschen Gott
und Gbéttliches, weil sie ihr Ungliick tiberspringen wollten in ein Jen-
seits, in eine Zukunft fern von unserem irdischen Todestal. Aber wird



Josef Sudbrack 402

man damit zum Beispiel dem Buddhismus gerecht, dem gewaltigen Ver-
such, schon in diesem Leben sich tiber die Grausamkeit eben dieses Le-
bens hinauszuheben? Sind nicht die gewaltigen Grabmailer der Pharao-
nen ein steingewordener Protest gegen Tod und Untergang? Kann man
diesen Protest leichthin als menschliche Selbsttiuschung entzaubern?
Der Versuch, das Gliicksverlangen des Menschen, in dem er nach einem
leidlosen Jenseits der reinen Freude Ausschau hilt, als Illusion und
Selbsttduschung zu entlarven, endet konsequenterweise in der totalen
Dunkelheit und vélligen Sinnlosigkeit von Mensch und Welt. ,,Und alles
Glick will Ewigkeit, will tiefe, tiefe Ewigkeit*, dichtete Friedrich Nietz-
sche, einer der radikalsten Gottesleugner; er wuBte: Jedes Gliick, das
auf Ewigkeit und Endgiiltigkeit verzichtet, ist nur eine triigerische
Schale um den bitteren Kern des Ungliicks; es hat in sich schon den
Geschmack abgrundtiefer Sinnlosigkeit. Jean Paul Sartre hat dies noch
radikaler durchdacht: Menschliche Existenz sei nichts als ,,Ekel“ - ,La
nausée” heilit eines seiner Biicher.

Das Bdse als Gegengott — Das Bose als Mangel am Sein

Auf die Angst vor der Dunkelheit, die jenseits der Todesgrenze auf uns
wartet, versuchten weise Menschen aller Zeiten in vielfidltigem Ansatz
verschieden zu antworten. Die eben erwihnte rationalistische Antwort,
die man bei Denkern des letzten Jahrhunderts (von Feuerbach bis Scho-
penhauer, von Marx bis Freud) findet, ist unter allen Antworten wohl die
schwichste. Stérker, personlich erlebt und erlitten, ist sogar der Versuch
oder die Versuchung, aus dem Nein, das der Tod zum Leben und das
B&se zum Guten spricht, nun eine radikale Verneinung zu machen, das
Bose als feste ontologische ,,Substanz” zu deuten, wie es der Manichéis-
mus lehrt. In dieser Weltanschauung wird das Bose, das Tédliche so iiber-
méchtig erfahren, daBl man die Welt in zwei miteinander kimpfende Ur-
prinzipien aufteilen muB: in ein gutes, das Geistige, Schépferische,
Schone, und in ein boses Prinzip, das Materielle, Vernichtende, Finstere,
beide gleich ewig und michtig; - Gott und Satan wiirden wir heute sagen,
aber Satan verstanden nicht als gefallenes Geschopf Gottes, sondern als
der gleich-méchtige und gleich-ewige Gegengott. Der Mensch in der Not
seiner bdsen, vernichtenden Triebe wird bei Mani (geb. 216 in der Nihe
des heutigen Bagdad) zum Austragungsplatz eines Ur-Konfliktes zwi-
schen dem Bosen und dem Guten, zwischen Tod und Leben, zwischen
Untergang und Erldsung. Der Mensch soll daher das Bose, Triebhaftige,
Ungeistige, HédBliche, das ein Teil seiner selbst ist, bekimpfen, unterdriik-



Zum Fragen nach dem Sinn des Ubels 403

ken; so kann er den anderen Teil seiner selbst, den Geist, den Funken des
Guten, Schonen und Heilenden befreien. Und wie von selbst — so mul3
man sagen — wird dabei das Bose mit dem ,,Fleisch* identifiziert; mit al-
lem, was — wie ein spiterer Schriftsteller schreibt - ,unter dem Giirtel
ist“: mit Geschlechtlichkeit, mit sinnenhaftem Vergniigen wie Fleisches-
sen, mit leiblicher Freude usw. All dem muB der reine Manichéer entsa-
gen, um das Geistige freizusetzen.

Damals etablierte sich der Manichdismus rasch zu einer Weltreligion.
Bis ins ferne China ging sein missionarischer Einfluf. Im Mittelalter
wuchsen die dhnlich denkenden und lebenden Katharer in Norditalien
und Siidfankreich schnell zu einer machtvollen Gegenkirche heran. Hi-
storisch sind sie wohl nicht unmittelbar vom Manichdismus abhingig,
aber ideologisch sind sie vom gleichen radikalen Dualismus der beiden
Prinzipien geprigt: Gutes gegen Boses. All ihre Macht muBte die Chri-
stenheit in oftmals grausamer Form gegen diese manichdistische Weltan-
schauung aktivieren. Doch in vielen schmalen Béichen floB entsprechen-
des Geistesgut vom ,,bosen Fleisch“ als dem Urheber von Leid, Tod und
Stinde weiter. Heute pflegen gewisse sektiererische Bewegungen wie der
Satanismus eben dies in pervertierter Form fortzusetzen. Aber ob sich
nicht auch in manchem christlichen Aufruf zur ,,Abt6tung des Fleisches*
manichiische Spuren finden? Doch man sollte sich zunichst von Wer-
tungen fernhalten. Der Manichédismus zeigt, dal die Frage nach dem Bo-
sen, die er so radikal finster beantwortet, eine Menschheitsfrage, wenn
nicht gar die Menschheitsfrage ist, gleich ob es um das Bose der Siinde
geht oder um das von Leid und Tod und Untergang. Wer von ihr nicht
mehr getrieben ist, 1duft Gefahr, seine eigene Menschlichkeit zu verraten.

Auch der junge Augustinus war eine Zeitlang Manichéer, wandte sich
zwar radikal von dieser Weltdeutung ab und bekidmpfte sie als Christ in
schirfster Weise. Aber manche seiner damaligen und heutigen Kritiker
werfen ihm vor, daB er dennoch bis zum Ende seines Lebens den Einfluf3
dieses finsteren Dualismus nicht véllig iberwunden und ihn in manchen
seiner Lehren an die westliche Christenheit weitergegeben habe. Grund-
sitzlich aber bekennt er sich zu einer radikal anderen Antwort auf die
Frage nach dem Wesen des Bdsen: Weil Gott gut ist, kann auch sein Werk
der Schépfung nur gut sein; und deshalb kénnen das Bése und Ubel
keine echte Wirklichkeit haben, sondern nur ein Mangel am Guten sein,
eine ,,privatio boni“, wie Thomas von Aquin definieren wird. Das Bose
hat keine eigene Seinsqualitit, steht nicht in sich selbst, sondern ist nur
ein Fehlen von Seinshaftigkeit. Das nun ist der genaue Gegensatz zum
Manichdismus: Das Bése, das Leid, der Schmerz und auch das Sterben
sind nicht in sich wahrhaft existent; sie haben ihre Wirklichkeit nur in ei-



Josef Sudbrack 404

nem positiv Guten, das nicht ganz vollendet’ist; sie zeigen nur eine ,,Pri-
vatio®, eine ,,Beraubung* von Sein an. So auf den reinen Begriff gebracht,
klingt diese augustinische Theorie des Bosen recht abstrakt und wirklich-
keitsfern. Aber noch der grof3e evangelische Theologe Karl Barth bewegt
sich in unserem Jahrhundert auf dhnlichen Denkpfaden.

Am konsequentesten hat Gottfried Wilhelm von Leibniz (t 1716) diese
Auffassung vom Bésen als ,,nur-fehlendem-Sein* entwickelt. Er gilt als
eines der seltenen Universal-Genies der Weltgeschichte und war iiberdies
— was von anderen Genies nicht immer gilt - ein giitiger, ausgeglichener
Mensch, der zum Beispiel zwischen den christlichen Konfessionen zu
vermitteln suchte. Aus seiner harmonisierenden Weltsicht heraus entwik-
kelte Leibniz die ,,Theodizee*, iibersetzt: »Rechtfertigung Gottes*;
Rechtfertigung ndmlich dafiir, daB in Gottes ureigener Schopfung doch
so viel ,,BOses“ zu existieren scheint. ,,Scheint* — dieses Bose ist nimlich
fir Leibniz eben nur ein ,Mangel an Gutem*; und daB dieser Mangel,
diese ,,Nicht-Existenz“ nun dennoch zu finden ist, also irgendwie ,,exi-
stiert”, ist deshalb ,,gerechtfertigt*, weil damit -~ wie durch den Schatten
auf einem Bild - das Licht des Guten sichtbar gemacht wird.

Der Rationalist Pierre Bayle stellt damals Leibniz vor die Alternative,
die in der Antike schon Epikur formulierte und bis heute virulent geblie-
ben ist: Entweder kann Gott das Ubel nicht verhindern — dann ist er nicht
allmichtig; oder er will es nicht verhindern - dann ist er nicht allgiitig.
Aber was soll ein Gott, der entweder nicht recht gut oder irgendwie ohn-
mdéchtig ist? Leibniz antwortet darauf mit der Theorie vom Bdsen als
»nur-Seinsmangel®, der iiberdies notwendig ist, um das Gute leuchten zu
lassen. In seiner ,,Gottes-Rechtfertigung” (Theodizee) unterscheidet er
ein dreifaches Boses:

- das metaphysische Ubel, weil namlich jedes Geschdpf, jeder Mensch
endlich ist und nicht alles kann, nicht vollkommen und rund alles aus-
fiillt, was in seinem Wesen zu liegen scheint. Doch wenn in der Harmonie
der Schopfung eine Vielzahl von Geschopfen leben soll, dann miissen, so
meint Leibniz, sich die einzelnen Geschdpfe mit Teilstiicken der Voll-
kommenheit begniigen; die Seinsqualititen der einzelnen Geschopfe
miissen begrenzt sein. Im Zusammenklingen ihrer Verschiedenheit be-
zeugen sie die Harmonie und den Reichtum der Schopfung.

- das physische Ubel, den Schmerz. Ihn gibt es, weil es Leiblichkeit
gibt, in der jedes Geschopf nur einen Teil des Ganzen haben kann und
darin abgegrenzt ist von dem anderen. Leiblichkeit bringt ein StoBen-im-
Raum mit sich und ein Nicht-Haben von etwas Fernliegendem, wie den
wohlschmeckenden Apfeln in einem fernen Garten; nach einer gewissen
Lebenszeit mufl man einem anderen Lebewesen Platz machen, also ster-



Zum Fragen nach dem Sinn des Ubels 405

ben. Fiir den Christen Leibniz kommt wesentlich noch die Rolle des
Leids als Strafe und Erziehungsmittel hinzu.

— das moralische Ubel, das willentlich gesetzte Bose. Es ist notwendig
gegeben mit der grofiten Gabe Gottes an den Menschen, der Freiheit. In
diesem Geschenk 14Bt Gott die Moglichkeit des frei-gewollten Bosen of-
fen. Doch Gott ist zugleich so allmichtig und giitig, daB er jedes Bdse in
ein noch gréBeres Gut einbringen wird. So steht es doch in dem ambrosia-
nischen Gesang von der ,.felix culpa®, der ,,gliickseligen Schuld“ Adams
und Evas, die uns in Jesus Christus einen so groBen Erldser schenkte.
Schon Paulus beriihrt dieses Thema im Rémerbrief (5,20-6,2). Und Au-
gustinus schreibt in seinem Buch iiber die Ordnung: ,,Die Herrlichkeit
der Weltordnung strahlt noch glinzender hervor, wenn auch das Bése in
ihr sich vorfindet und dem Guten dienen muf.“

Das Fragen bleibt

Bevor der Mensch von heute dazu sich zu Wort meldet, mag er realisie-
ren, daf3 sich zwischen diesen drei Thesen die anderen Theorien zum Ver-
stindnis des Bosen anordnen lassen: Das Bose als Zeichen der Sinnlosig-
keit menschlicher Existenz — ,,La Nausée*, der Ekel, das Kotzen. Das
Bose als Gegenmacht gegen Gott — ein Satan, der méchtig ist wie Gott
selbst. Das Bose als dsthetisch empfundener Schatten fiir das Licht des
Guten - in der dialektischen Philosophie Hegels zum Beispiel wird das
,Bose“ zum notwendigen Motor fiir Entwicklung zur Ganzheit des Sy-
stems. In der Gnosis hingegen, die heute von so klugen Philosophen wie
Peter Sloterdijk und Thomas H. Macho wiederbelebt wird, entleert sich
das ,,B6se“ zu einem schwachen Sein, das kaum noch Gewicht hat. Und
bei ,,Heroen“-Gestalten moderner Esoterik wie Aleister Crowley oder in
manchen (nicht in allen!) Hexenkulten scheint Satan als eine widergute
gottliche Gestalt aufzuerstehen. Der franzosische Philosoph Emile M.
Cioran scheint sogar direkt fiir einen modernen Manichdismus zu pliadie-
ren, ,.fir den ewigen Kampf zwischen den zwei gleich urspriinglichen
Gottern und Michten des Guten und des Bosen® (Willi Oelmiiller).

Als Christ muB3 man sich daran erinnern, daB auch in der christlichen
Uberlieferung das Reden vom Teufel in seiner Bosheit oftmals so kraB ge-
malt und die Angst vor ihm so bedriickend gepredigt worden ist, daf3 der
Glaube an Gottes Giite in den Hintergrund gedringt wurde. Man darf bei
den Lehren der Kirche iiber die Griinde des Bosen nie vergessen, dafl de-
ren geheimnisvolle Tiefen in den Verstehensversuchen um so unergriind-
licher werden, je mehr man dariiber zu wissen glaubt. Wenn schon das



Josef Sudbrack 406

kirchliche Lehramt weif3, daB3 jede Aussage iiber Gott mehr unéhnlich als
dhnlich, also mehr falsch als wahr ist, um wieviel mehr gilt das von den
Aussagen iiber das Bose.

Wie vielsagend ist es doch, daB3 der zum Kardinal ernannte Theologe
Hans Urs von Balthasar zuriickhaltend das Wort ,,Erbsiinde* ablehnt, da
es in eher falscher als richtiger Weise tiber das Bose spreche ; der marxisti-
sche Atheist Max Horkheimer hingegen, die Vater-Gestalt der Frankfur-
ter Schule, meint zur gleichen Zeit in seinem beriihmten Interview von
der Sehnsucht nach dem ganz Anderen, daB man die Tatsache der Erb-
siinde jeden Morgen in der Zeitung lesen kénne. Wie vielsagend ist es
doch, daB} der gleiche Kardinal von Balthasar zur Hélle sagt: Wir miissen
(ja, miissen!) hoffen (das ist etwas anderes als glauben), daB am Ende
Gottes Barmherzigkeit sich als so uniiberbietbar zeigt, daB selbst die Ver-
dammten der Holle von ihr heimgeholt werden; zum kirchlichen Impri-
matur heillt es sogar: ,,Gelesen vom Prifekten der Glaubenskongrega-
tion“ (d.i. Kardinal Ratzinger). Der agnostische Literat Wolfgang Hildes-
heimer reagierte hingegen ganz anders, als ihn Karl-Josef Kuschel mit
dem Bekenntnis ansprach: ,,Ich konnte zum Beispiel den Satz ,Sie haben
deine Gnade nicht verdient‘, als Christ nicht sprechen.“ Hildesheimer
nadmlich antwortet: ,,Das unterscheidet eben Sie von mir. Ich verdamme
diese Leute. Denn sonst hiitten der Gerechte und der Ungerechte die glei-
chen Chancen.“ Ahnlich reagierte der kirchenkritische Dramatiker Franz
Xaver Kroetz: ,,Ich hoffe nicht, daBl Gottes Liebe so unendlich ist, daB3 er
uns alles verzeiht. Das mochte ich nicht, das wiinsche ich mir nicht... Ich
bin eben ein alttestamentarischer Bayer.“

So tief es uns trifft, es ist schwierig, manchmal sogar unméglich, die
rechten Worte iiber das zu finden, was uns Menschen als Ubel treffen
kann, und was wir Menschen an Bdsem vollbringen kénnen. Und manch-
mal ist man in der Versuchung, das Radikal-Bése in Gott selbst hineinzu-
legen. So scheint es C. G. Jung in seinen spiten ,,Erinnerungen® zu tun;
dort spricht er sogar von Gottes ,,Rachsucht. Seine gefihrliche Zornmii-
tigkeit. Sein unverstindliches Verhalten gegeniiber den Geschépfen Sei-
ner Allmacht®.

Unser Nicht-Wissen oder die Behutsamkeit des Fragens

Man kann mit dem Sprechen und — mehr noch - mit dem Systematisieren
dieser drangenden Fragen nicht vorsichtig und zuriickhaltend genug sein.
Hierin zeigt sich wohl auch die wahre Mystik in ihrer Zeugniskraft und
Ehrlichkeit. Auch in ihrer tiefsten Gottes-,,Erfahrung® ,,erfahrt“ sie zu-



Zum Fragen nach dem Sinn des Ubels 407

gleich: Gott ist dennoch ganz anders, ist ,je groBer”, ,,Deus semper
maior“ (Ignatius von Loyola). Darin liegt ein Unterschied zur sogenann-
ten , Theosophie“; denn diese will in ihrem Wissen oder Erfahren von
Gott diesen zugleich umgreifen.

Aber muB nicht die Scheu vor den groB(-trabend-)en Antworten wach-
sen in jeder Begegnung mit einem wirklichen Ubel, einer wirklichen (?)
Bosheit? MuB sich nicht alles im Menschen striuben, auch sein Reden
und Denken von Gott, wenn er vor dem Sterbebett einer jungen Mutter
steht? Wenn er hilflos miterleben muB, wie eine grausame Krankheit sich
unaufhaltsam in einen lieben Menschen hineinfriBt? Wenn er die zerris-
senen Leichen eines der vielen groBen oder kleinen Kriege auch nur auf
Bildern vor Augen hat? (Gibt es iiberhaupt ,kleine” Kriege?) Wenn er
der seelischen Zerriittetheit eines Menschen, den er doch liebt, begegnen
muB? Wenn er Kinder sieht, die hungern, die zerstimmelt sind, die vor
Schmerz nicht einmal mehr weinen kdnnen? Wie viele von ihnen miissen
doch Tag fiir Tag, Stunde fiir Stunde sterben! Und da kommt irgendein
Philosoph oder Theologe und entwirft eine groBartige Theorie iiber den
Sinn des Leids; oder ein sogenannter ,,Mystiker* entfaltet die innerste
Weisheit (Sophia, Theosophie) Gottes, in der sich alles Leid in Wohlge-
fallen aufl6st! Bekannt wurde das Wort eines wirklichen Weisen, Ro-
mano Guardini. Todkrank sagte er: ,,Er werde sich im Letzten Gericht
nicht nur fragen lassen, sondern auch selber fragen; er hoffe in Zuver-
sicht, daB ihm dann der Engel die wahre Antwort nicht versagen werde
auf die Frage, die ihm kein Buch, auch die Schrift selber nicht, die ihm
kein Dogma und kein Lehramt, die ihm keine ,Theodizee‘ und Theologie,
auch die eigene nicht, habe beantworten kdnnen: Warum, Gott, zum Heil
die furchterlichen Umwege, das Leid der Unschuldigen, die Schuld?
Die Theorien sind zerbrochen, es bleibt der Aufschrei vor der Unbegreif-
lichkeit Gottes, die im Leid so brutal erfahren wird.

Vielleicht, nur vielleicht gelingt es einigen wenigen, im eigenen Leid zu
bestehen; vielleicht hat ein solcher tief ins eigene Innere geschaut und da
den dunklen Kern von Schuld entdeckt, der wie eine sensible Waagschale
das eigene Leiden auszuwiegen scheint. Wer aber vor fremdem Leid, wie
dem Leid der hungernden Kinder, solchen ,,Gerechtigkeits“-Ausgleich
auf die Waagschale zu legen versucht, der kann doch nur auf dem Weg
zum Zynismus sein; dieses Leid widersetzt sich jeder , Erkldrung®.

Fiihlsame Menschen werden heute mehr als je zuvor auch getroffen
von dem Leid der vormenschlichen Kreatur. Schon Vergil schrieb: ,,Sunt
lacrimae rerum“ - ,Auch die Dinge haben Trinen“. Paulus rief das
»Seufzen der gesamten Schépfung, die in Wehen liegt* auf (Rom 8, 22),
als er die Hoffnung auf Jesus Christus zu beschreiben versuchte. In unse-



Josef Sudbrack 408

ren Tagen war es Reinhold Schneider, der zwar wihrend des Zweiten
Weltkriegs vielen Menschen christliche Hoffnung schenkte, der aber
dann in seinem letzten Tagebuch ,,Winter in Wien“ am Leid der Welt ver-
zweifelte. Den Satz aus einer seiner Sonetten, der wihrend des groBen
Krieges viele Menschen ins Herz traf: ,,Nur den Betern wird es noch ge-
lingen*, hat er ausdriicklich zuriickgenommen. In seinem Tagebuch iiber
den ,,Winter in Wien“ bezieht er in den Schmerz der Welt ausdriicklich
auch die Schmerzen der Tiere mit ein, die doch keine ,,Schuld“ haben,
nicht einmal die Schuld, die man als Christ mit dem schwierigen Wort
,Erbsiinde* zu benennen versucht.

Am schlimmsten aber trifft einen die schneidende Hirte des Schmer-
zes, wenn er glaubt, das zuschlagende Schwert werde von der Bosheit der
Menschen gefiihrt. Die groBen Scheusale der Geschichte tauchen auf.
Aber manchmal berichten auch die Tageszeitungen von einem solchen
Scheusal, das ein Kind zu Tode quilte. Und wie schnell méchte man
Wolfgang Hildesheimer oder Franz Xaver Kroetz oder auch Michelan-
gelo und Pieter Breughel mit ihren Gemélden vom Jiingsten Gericht und
den Qualen der Hélle zustimmen: Braucht das abgrundtiefe Bose nicht
eine abgrundtiefe Vergeltung? Der amerikanische Soziologe Peter L. Ber-
ger, der durch sein hoffnungsfrohes Buch ,,Auf den Spuren der Engel“
bekannt wurde, meint sogar: Da der Gerechtigkeitssinn eine Hollenstrafe
fiir die Scheusale der Geschichte verlange, diirfe man in einer Art von Be-
weis auf einen ewigen Gott schlieBen, der diesem Gerechtigkeitssinn ge-
nugtue.

Aber wer weil3, was Bosheit wirklich ist? Ob sie aus der freien Entschei-
dung des Titers oder ob sie aus dem dunklen Urgrund stammt, den ein je-
der in sich trigt? Psychologie, Soziologie, Verhaltensforschung belehren
uns uber die unergriindliche Dunkelheit der ,,Freiheit*, an der ein jeder
teilhat, am meisten vielleicht diejenigen, die auf die Unabhingigkeit ihrer
eigenen Freiheitsentscheidung stolz sein zu diirfen glauben. Die von dem
preuBischen Philosophen Immanuel Kant gepredigte Autonomie der ei-
genen Freiheit ist eine Utopie des vergangenen Rationalismus. Sich dar-
auf berufen (zum Beispiel in der Kritik an Eugen Drewermann, aber auch
bei Drewermann in seiner Kritik an der Kirche) kann nur jemand, der
blind ist gegeniliber dem, was die moderne Zeit mithsam und mit vielen
Fehlgriffen gelernt hat und noch zu lernen unterwegs ist. Das Geheimnis
der Freiheit ist so unergriindlich wie das des Bosen.



Zum Fragen nach dem Sinn des Ubels 409

Die andere Blickrichtung des christlichen Glaubens

Das Thema aber vom frei vollbrachten oder bitter erlebten Ubel und vom
Umgang mit dem Leid ist und bleibt ein Menschheitsthema. Die erstaun-
lich groe Anzahl von Biichern, die in letzter Zeit tiber ,, Theodizee“ er-
schienen sind, zeigt es. Nur eine esoterische Harmlosigkeit, wie sie sich in
vielen Publikationen iiber ,,Lebenshilfe* oder dhnliches findet und sich
in utopischen Ausblicken auf eine schénere und vollkommene Zukunft
badet, kann daran voriibergehen.

Im schon zitierten Rémerbrief geht es Paulus um das Geheimnis der
Bosheit und des Schmerzes. Doch man verfingt sich in einem Knoten un-
entwirrbarer Fiden, wenn man dieses Geheimnis in sich selbst aufzuls-
sen versucht. Paulus hingegen volizieht eine radikale Blickwendung weg
von diesem Bésen. Er schaut auf Jesus Christus: ,,Ich ungliicklicher
Mensch! Wer wird mich aus diesem dem Tod verfallenen Leib erretten?
Dank sei Gott durch Jesus Christus, unseren Herrn! Jetzt gibt es keine
Verurteilung mehr fiir die, welche in Christus Jesus sind“ (Rém 7,24f;
8,1).

Dieser radikalen Blickwendung kann man sich nun von einer menschli-
chen Erfahrung her ndhern, die einem jeden zugingig sein sollte: Ich
stehe bei einem Menschen, den tiefster Schmerz getroffen hat; vielleicht
ist ihm soeben sein Partner, der ihm alles bedeutete, durch einen grausa-
men Tod von der Seite gerissen worden. Was soll ich ihm sagen? Jedes
trostende Wort kommt mir wie eine Liige vor; eine Liige, die aus dem Ab-
stand des anderen ,,Unbeteiligten* am Schmerz diesen Schmerz nur ver-
tieft und verbittert. Was ich tun kann, ist ,,nur* (dies ist ein ,,nur“ der hu-
manen Konzentration, keines der Einschrankung!): seine Hand ergreifen
und mit ihm trauern, mich selbst von seinem Schmerz treffen lassen. Ge-
teilter Schmerz ist zwar nicht leichter, aber ist leichter zu tragen.

Seit jeher versuchte man in dieser Weise Gottes Kommen in unsere
Welt durch die Menschwerdung Jesu Christi zu verstehen; dal ndmlich
Gott selbst im Menschen Jesus, der in der Qual des Kreuzes starb, mit uns
mitleiden wollte. Man versucht damit auch Paulus (R6m 8,32) zu verste-
hen: ,Er hat seinen einzigen Sohn nicht verschont, sondern ihn fiir uns
alle hingegeben.“ Oder das Jesus-Wort bei Johannes (3, 16): ,,Denn Gott
hat die Welt so sehr geliebt, daB er seinen einzigen Sohn dahingab.” Ein
Konzil legte sogar fest, daB} es richtig sei — wenn auch auf der Grenze zum
Irrtum stehend -, von Gott zu sagen, dafl er am Kreuz gelitten habe. Mei-
ster Eckhart driickt es in spekulativer Allgemeinheit aus: ,,Alles, was der
gute Mensch um Gottes willen leidet, das leidet er in Gott, und Gott ist
mit ihm leidend in seinem Leiden.“ ,,Gott, der leidet gern Schmach und



Josef Sudbrack 410

Ungemach und will gern Dienst und Lob entbehren, auf daB die Frieden
in sich haben, die ihn lieben und ihm zugehoren.“ Die Herz-Jesu-Vereh-
rung, die schon in der Viterzeit lebendig war, mit Gertrud der GroBen
und dann Maria Margareta Alacoque in die Mitte der Frommigkeit trat,
besagt doch nichts anderes als: Gott lieB unseren Schmerz durch sein ei-
genes Herz gehen, um mit uns zu leiden, uns zu trésten, uns zu befreien in
seiner ewigen Liebe. Was der Glaube iiber ,,Erlosung® weiB, kann man
dann in diesem Bild des fiir uns durchbohrten Herzens ,,restlos* verste-
hen. Ganze Generationen von Christen fanden im ,,Hinblicken auf den,
den sie durchbohrt haben“ (Joh 19, 17; Sach 12, 10) die trostende Antwort
auf die Frage nach dem Leid; eine Antwort, die ,,nur* mit einer radikalen
Blickwendung auf Jesus méglich ist.

In der neueren Theologie haben evangelische Theologen wie Jiirgen
Moltmann und Eberhard Jiingel oder katholische Theologen wie Walter
Kasper oder Gisbert Greshake dieses Thema aufgegriffen und sprechen
,vom leidenden Gott, vom Leiden zwischen Gott und Gott, vom Leiden
in Gott“. ,Wenn Gott selbst leidet, ist das Leiden kein Einwand mehr ge-
gen Gott“ (W. Kasper). Moltmann spricht sogar von einem ,, Theodizee-
ProzeB auf Golgatha“: ,,Was auf Golgatha geschieht, reicht bis in die Tie-
fen der Gottheit und prigt darum das trinitarische Leben Gottes in Ewig-
keit. Im Zentrum der Trinitit steht christlich immer das Kreuz, denn das
Kreuz offenbart das Herz des dreieinigen Gottes, das fiir seine ganze
Schopfung schldgt.“ Gott teilt mein Leid, das Leid der Menschen, und
deshalb wird unser Leid nicht leichter, aber doch leichter tragbar: Das ist
der Kern des Erlosungsglaubens. Eugen Drewermann scheint in seinen
letzten Verdéffentlichungen noch einen anderen Schritt zu riskieren und
nimmt mit dem jiidischen Philosophen Hans Jonas die kabbalistische
Theorie des ,,Zim-Zum*“ auf: ,,Gott 148t sich bei der Weltschépfung auf
ein Wagnis ein, dessen Ausgang er nicht in der Hand hat. Er verzichtet
auf seine Allmacht und kann in die Geschichte, auch in die von Ausch-
witz, nicht eingeifen (Willi Oelmiiller).

Aber darf man diese so menschlich klingenden ,,Theorien* von Gott in
Jesus Christus nun als eine ,,Lésung* der Frage nach dem Ubel und dem
Leid ansehen? Darf man sie nun wie ein System, in dem alles aufgeht, der
Frage nach dem Leid entgegenstellen? Hegel versuchte es wohl, als er
vom ,,spekulativen Tod Gottes* sprach und damit letztlich dem konkre-
ten Leid der Menschen ins Gesicht schlug. Hans Urs von Balthasar wehrt
sich in seiner ,,Theodramatik*“ daher scharfsinnig gegen den Versuch, mit
dem Sprechen vom Leiden Gottes nun ein System der Leidensbewilti-
gung zu erstellen. Karl Rahner bringt die spekulativen Ausfliichte auf den
Punkt: ,,Um - einmal primitiv gesagt — aus meinem Dreck und Schlamas-



Zum Fragen nach dem Sinn des Ubels 411

sel und meiner Verzweiflung herauszukommen, niitzt es mir doch nichts,
wenn es Gott — um es einmal grob zu sagen - genauso dreckig geht”; es
gehore ,,doch zu meinem Trost, daf3 Gott, wenn und insofern er in diese
Geschichte selber als in seine eigene eingetreten ist, jedenfalls auf eine
andere Weise eingetreten ist als ich“. Noch schérfer wehrt sich Johann
Baptist Metz gegen solche Losungen; die Problemstellung der ,,Theodi-
zee“ in sich: Wie Gott wegen des Ubels in der Welt zu rechtfertigen sei,
gilt ihm als Zeichen ménschlichen Ubermuts. Sie ,,war und ist eine Versu-
chung der menschlichen Vernunft, eine Versuchung zur Hypertrophierung
der Rationalitit. Es bleibt: Das Mégliche zu tun, das Unabénderliche
standhaft an(zu)erkennen; und gerade darin liegt ein moglicher Verweis
auf Hoffnung*. Darin zeigt sich seine Angst, iiber der ,,Theodizee*-Pro-
blematik die Not der Zeit zu iibersehen. ,,Zu viel Gesang, zu wenig
Schreie“ heiBt einer seiner Aufsitze.

Man sollte zwar den Theologen und Philosophen das Nachdenken
iiber Sinn und Unsinn von Tod und Leid nicht verwehren. Nur muf} ich
als Christ wissen, daB kein Nachdenken tiber Gott und Gottes Tun diesen
Gott jemals einholen kann. Das gilt besonders vom Leid in Gottes Schop-
fung, von dem Karl Rahner schreibt: ,,Die Unbegreiflichkeit des Leids ist
ein Stiick der Unbegreiflichkeit Gottes.“ Auch die Theologie muf} sich
dazu bekennen, daBl nicht der Gedanke, sondern der Blick auf Jesus die
Tiir - nicht zur Lésung, sondern zum Umgang mit — der Frage nach dem
Leid 6ffnet: nach allem Nachdenken und als Hohepunkt des Nachden-
kens Hinschauen auf Jesus Christus. Nach allem Griibeln tiber das Bose
das Sich-Hinwenden zu Jesus, der das Bose besiegt hat. Wie viele Men-
schen haben doch in diesem Blick auf ihn die Hilfe in threm Schmerz ge-
funden, die kein Nachdenken geben kann.

Aber dies ist, wie Metz in seiner ,,politischen®, also titig werdenden
Theologie betont, ein Trost und eine Hilfe, die aufruft zum Mit-Leiden
und mehr noch zum Mit-Tun mit Jesus, der umherging ,,und heilte im
Volk alle Krankheiten und Leiden* (Mt 4,23). Es ist eine Hilfe, die zu tun
hat mit dem Gebet der Psalmen, selbst mit dem Protest gegen Gott von
Psalm 88 und mit der Klage des Ijob-Buches; die zu tun hat mit dem
Jesus-Schrei am Kreuz; eine Hilfe, die auf Jesus schaut, der ,,durch alle
Stidte und Dorfer” zog und ,,alle Krankheiten und Leiden heilte”, der
»Mitleid hatte mit den Menschen; denn sie waren miide und erschopft®,
und die Jinger zur Arbeit auf diesem Felde aufruft (Mt 9,35-38). Man
muf} erst Jesus in seiner Ganzheit anschauen, so wie von ihm die Evange-
lien berichten in seiner Einheit von Vertrauen auf Gott und Hinwendung
zu dem Menschen, ehe man ihn theologisch zu verstehen und zu systema-
tisieren versucht.



Josef Sudbrack 412

Ausgerechnet Bertolt Brecht besingt in einem frithen Krippengedicht
diesen Blick auf Jesus und die Kraft, die Menschen daraus empfangen
haben. Das Gedicht 148t etwas von dem Trost lebendig werden, den Ge-
nerationen von Miittern mit Maria im Leid um ihre Tochter und Séhne
erfahren haben, weil ihr Glaube ihnen die Begegnung mit Jesus schenkte.
Bertolt Brecht schildert die Armut, die Not und die Scham Marias bei der
Geburt des Herrn. Doch darin 148t er zugleich die Hoffnung auf das
Licht aufleuchten, eine Hoffnung, die nach ihm in ein Tun, in den Einsatz
zur Aufhebung der Leiden fithren muB; eine Hoffnung, die er ablesen
konnte an den Erzdhlungen der Evangelien von Jesus Christus:

Alles dies

Kam vom Gesicht ihres Sohnes, der leicht war
Gesang liebte

Arme zu sich lud

Und die Gewohnbheit hatte, unter Kénigen zu leben
Und einen Stern iiber sich zu sehen zur Nachtzeit.

Verwendete und weiterfiihrende Literatur:

W. Gleixner, Das Leiden und die Frage nach Gott und dem Menschen, in: GuL 66
(1993), 202-207.

H. Kiing, Gott und das Leid. Einsiedeln 1977.

Theodizee — Gott vor Gericht? Hrsg. von W. Oelmiiller. Miinchen 1990.

W. Gross/K.-J. Kuschel, ,, Ich schaffe Finsternis und Unheil!“ Ist Gott verantwort-
lich fiir das Ubel? Mainz 1992.

K.-J. Kuschel, , Ich glaube nicht, daf ich Atheist bin“, Neue Gespriche iiber Reli-
gion und Literatur. Miinchen 1992.

Woriiber man nicht schweigen kann. Neue Diskussionen zur Theodizeefrage.
Hrsg. von W. Oelmiiller. Miinchen 1992.

G. Streminger, ,, Gottes Giite und die Ubel der Welt“ Das Theodizeeproblem. Tii-
bingen 1992.

H. Schwarz, Im Fangnetz des Bosen. Siinde - Ubel — Schuld. Géttingen 1993.

Mani, Auf der Spur einer verschollenen Religion. Hrsg. von L. Koenen, C. Romer,
eingeleitet von J. Sudbrack. Freiburg 1993.

R. Hofer, Die Hiobsbotschaft C. G. Jungs. Folgen sexuellen MiBbrauchs. Liine-
burg 1993.

E. Drewermann/E. Biser, Welches Credo? Hrsg. von Michael Albus. Freiburg
1993.





