
Zum Fragen nach dem Sinn des Übels 
und nach dem Bösen 
Josef Sudbrack, München 

•Ich bin der Herr und sonst niemand 
Ich erschaffe das Licht und mache das Dunkel 
Ich bewirke das Heil und erschaffe das Unheil" 

(Jesaja) 

In seinem Gespräch mit Eugen Drewermann betont Eugen Biser mehr- 
mals, daß der Tod das einzige ernstzunehmende Argument gegen den 
wahren Gott sei. Mit dem Wort vom Tod umschließt er all das Leid, den 
Schmerz, das Sterben, die Grausamkeit, die Ausweglosigkeit, die Verbit- 
terung, das Zerbrechen, die Angst, die Not, die Bosheit, die Schuld, die 
Sünde, all das Schlimme, was jedem Menschen Tag für Tag begegnet, 
wenn er nur offene Augen und ein lebendiges Herz hat. Die Bibel nimmt 
das Gewicht dieses •Arguments" in existentieller Weise ernst. Jesu To- 
desruf (Mk 15,34; Ps 22,2) ist ein Widerhall alttestamentlichen Ringens, 
wie es Jesaja im Zitat der Überschrift (45,6 f) hinausschreit, oder das 
Ijob-Buch oder Psalm 88 (15. und der Schlußvers): •Warum, o Herr, ver- 
wirfst du mich. Mein Vertrauter ist nur noch Finsternis." Und selbst in 
den friedvollen Geschichten um die Geburt des Herrn klingen schon die 
Obertöne mit vom Tod, vom •Schmerz, das durch deine Seele dringen 
wird". 

Seit jeher ahnen die Menschen: Der finstere Komplex des Bösen muß 
einen einzigen dunklen Ursprung haben. Eines der wichtigen Anliegen in 
Drewermanns psychologischer Theologie ist es, an diese eine Wurzel zu 
gelangen, in der Sünde (als frei gewollte Bosheit) und Angst oder 
Schmerz (als Erfahrung des Übels, dem der Mensch ausgeliefert ist) 
ihren gemeinsamen Grund haben. 

Das Grauen vor diesem dunklen Urgrund begleitet die Menschheits- 
geschichte von Anfang an. Und immer neu stemmt man sich dagegen 
und sucht man das Glück eines Paradieses; man flüchtet vor dem Bösen 
in den Bereich des Göttlichen, mag dieses •Göttliche" noch so schil- 
lernde Züge tragen. Der Psychologismus und der Rationalismus des 19. 
Jahrhunderts - sie ragen beide weit in unser Jahrhundert hinein - analy- 
sierten dies und behaupteten: Nur deshalb erfanden die Menschen Gott 
und Göttliches, weil sie ihr Unglück überspringen wollten in ein Jen- 
seits, in eine Zukunft fern von unserem irdischen Todestal. Aber wird 



Josef Sudbrack 402 

man damit zum Beispiel dem Buddhismus gerecht, dem gewaltigen Ver- 
such, schon in diesem Leben sich über die Grausamkeit eben dieses Le- 
bens hinauszuheben? Sind nicht die gewaltigen Grabmäler der Pharao- 
nen ein steingewordener Protest gegen Tod und Untergang? Kann man 
diesen Protest leichthin als menschliche Selbsttäuschung entzaubern? 
Der Versuch, das Glücksverlangen des Menschen, in dem er nach einem 
leidlosen Jenseits der reinen Freude Ausschau hält, als Illusion und 
Selbsttäuschung zu entlarven, endet konsequenterweise in der totalen 
Dunkelheit und völligen Sinnlosigkeit von Mensch und Welt. •Und alles 
Glück will Ewigkeit, will tiefe, tiefe Ewigkeit", dichtete Friedrich Nietz- 
sche, einer der radikalsten Gottesleugner; er wußte: Jedes Glück, das 
auf Ewigkeit und Endgültigkeit verzichtet, ist nur eine trügerische 
Schale um den bitteren Kern des Unglücks; es hat in sich schon den 
Geschmack abgrundtiefer Sinnlosigkeit. Jean Paul Sartre hat dies noch 
radikaler durchdacht: Menschliche Existenz sei nichts als •Ekel" - •La 
nausee" heißt eines seiner Bücher. 

Das Böse als Gegengott - Das Böse als Mangel am Sein 

Auf die Angst vor der Dunkelheit, die jenseits der Todesgrenze auf uns 
wartet, versuchten weise Menschen aller Zeiten in vielfältigem Ansatz 
verschieden zu antworten. Die eben erwähnte rationalistische Antwort, 
die man bei Denkern des letzten Jahrhunderts (von Feuerbach bis Scho- 
penhauer, von Marx bis Freud) findet, ist unter allen Antworten wohl die 
schwächste. Stärker, persönlich erlebt und erlitten, ist sogar der Versuch 
oder die Versuchung, aus dem Nein, das der Tod zum Leben und das 
Böse zum Guten spricht, nun eine radikale Verneinung zu machen, das 
Böse als feste ontologische •Substanz" zu deuten, wie es der Manichäis- 
mus lehrt. In dieser Weltanschauung wird das Böse, das Tödliche so über- 
mächtig erfahren, daß man die Welt in zwei miteinander kämpfende Ur- 
prinzipien aufteilen muß: in ein gutes, das Geistige, Schöpferische, 
Schöne, und in ein böses Prinzip, das Materielle, Vernichtende, Finstere, 
beide gleich ewig und mächtig; - Gott und Satan würden wir heute sagen, 
aber Satan verstanden nicht als gefallenes Geschöpf Gottes, sondern als 
der gleich-mächtige und gleich-ewige Gegengott. Der Mensch in der Not 
seiner bösen, vernichtenden Triebe wird bei Mani (geb. 216 in der Nähe 
des heutigen Bagdad) zum Austragungsplatz eines Ur-Konfliktes zwi- 
schen dem Bösen und dem Guten, zwischen Tod und Leben, zwischen 
Untergang und Erlösung. Der Mensch soll daher das Böse, Triebhaftige, 
Ungeistige, Häßliche, das ein Teil seiner selbst ist, bekämpfen, unterdrük- 



Zum Fragen nach dem Sinn des Übels 403 

ken; so kann er den anderen Teil seiner selbst, den Geist, den Funken des 
Guten, Schönen und Heilenden befreien. Und wie von selbst - so muß 
man sagen - wird dabei das Böse mit dem •Fleisch" identifiziert; mit al- 
lem, was - wie ein späterer Schriftsteller schreibt - •unter dem Gürtel 
ist": mit Geschlechtlichkeit, mit sinnenhaftem Vergnügen wie Fleisches- 
sen, mit leiblicher Freude usw. All dem muß der reine Manichäer entsa- 
gen, um das Geistige freizusetzen. 

Damals etablierte sich der Manichäismus rasch zu einer Weltreligion. 
Bis ins ferne China ging sein missionarischer Einfluß. Im Mittelalter 
wuchsen die ähnlich denkenden und lebenden Katharer in Norditalien 
und Südfankreich schnell zu einer machtvollen Gegenkirche heran. Hi- 
storisch sind sie wohl nicht unmittelbar vom Manichäismus abhängig, 
aber ideologisch sind sie vom gleichen radikalen Dualismus der beiden 
Prinzipien geprägt: Gutes gegen Böses. All ihre Macht mußte die Chri- 
stenheit in oftmals grausamer Form gegen diese manichäistische Weltan- 
schauung aktivieren. Doch in vielen schmalen Bächen floß entsprechen- 
des Geistesgut vom •bösen Fleisch" als dem Urheber von Leid, Tod und 
Sünde weiter. Heute pflegen gewisse sektiererische Bewegungen wie der 
Satanismus eben dies in pervertierter Form fortzusetzen. Aber ob sich 
nicht auch in manchem christlichen Aufruf zur •Abtötung des Fleisches" 
manichäische Spuren finden? Doch man sollte sich zunächst von Wer- 
tungen fernhalten. Der Manichäismus zeigt, daß die Frage nach dem Bö- 
sen, die er so radikal finster beantwortet, eine Menschheitsfrage, wenn 
nicht gar die Menschheitsfrage ist, gleich ob es um das Böse der Sünde 
geht oder um das von Leid und Tod und Untergang. Wer von ihr nicht 
mehr getrieben ist, läuft Gefahr, seine eigene Menschlichkeit zu verraten. 

Auch der junge Augustinus war eine Zeitlang Manichäer, wandte sich 
zwar radikal von dieser Weltdeutung ab und bekämpfte sie als Christ in 
schärfster Weise. Aber manche seiner damaligen und heutigen Kritiker 
werfen ihm vor, daß er dennoch bis zum Ende seines Lebens den Einfluß 
dieses finsteren Dualismus nicht völlig überwunden und ihn in manchen 
seiner Lehren an die westliche Christenheit weitergegeben habe. Grund- 
sätzlich aber bekennt er sich zu einer radikal anderen Antwort auf die 
Frage nach dem Wesen des Bösen: Weil Gott gut ist, kann auch sein Werk 
der Schöpfung nur gut sein; und deshalb können das Böse und Übel 
keine echte Wirklichkeit haben, sondern nur ein Mangel am Guten sein, 
eine •privatio boni", wie Thomas von Aquin definieren wird. Das Böse 
hat keine eigene Seinsqualität, steht nicht in sich selbst, sondern ist nur 
ein Fehlen von Seinshaftigkeit. Das nun ist der genaue Gegensatz zum 
Manichäismus: Das Böse, das Leid, der Schmerz und auch das Sterben 
sind nicht in sich wahrhaft existent; sie haben ihre Wirklichkeit nur in ei- 



Josef Sudbrack 404 

nem positiv Guten, das nicht ganz vollendet'ist; sie zeigen nur eine •Pri- 
vatio", eine •Beraubung" von Sein an. So auf den reinen Begriff gebracht, 
klingt diese augustinische Theorie des Bösen recht abstrakt und wirklich- 
keitsfern. Aber noch der große evangelische Theologe Karl Barth bewegt 
sich in unserem Jahrhundert auf ähnlichen Denkpfaden. 

Am konsequentesten hat Gottfried Wilhelm von Leibniz (t 1716) diese 
Auffassung vom Bösen als •nur-fehlendem-Sein" entwickelt. Er gilt als 
eines der seltenen Universal-Genies der Weltgeschichte und war überdies 
- was von anderen Genies nicht immer gilt - ein gütiger, ausgeglichener 
Mensch, der zum Beispiel zwischen den christlichen Konfessionen zu 
vermitteln suchte. Aus seiner harmonisierenden Weltsicht heraus entwik- 
kelte Leibniz die •Theodizee", übersetzt: •Rechtfertigung Gottes"; 
Rechtfertigung nämlich dafür, daß in Gottes ureigener Schöpfung doch 
so viel •Böses" zu existieren scheint. •Scheint" - dieses Böse ist nämlich 
für Leibniz eben nur ein •Mangel an Gutem"; und daß dieser Mangel, 
diese •Nicht-Existenz" nun dennoch zu finden ist, also irgendwie •exi- 
stiert", ist deshalb •gerechtfertigt", weil damit - wie durch den Schatten 
auf einem Bild - das Licht des Guten sichtbar gemacht wird. 

Der Rationalist Pierre Bayle stellt damals Leibniz vor die Alternative, 
die in der Antike schon Epikur formulierte und bis heute virulent geblie- 
ben ist: Entweder kann Gott das Übel nicht verhindern - dann ist er nicht 
allmächtig; oder er will es nicht verhindern - dann ist er nicht allgütig. 
Aber was soll ein Gott, der entweder nicht recht gut oder irgendwie ohn- 
mächtig ist? Leibniz antwortet darauf mit der Theorie vom Bösen als 
•nur-Seinsmangel", der überdies notwendig ist, um das Gute leuchten zu 
lassen. In seiner •Gottes-Rechtfertigung" (Theodizee) unterscheidet er 
ein dreifaches Böses: 

- das metaphysische Übel, weil nämlich jedes Geschöpf, jeder Mensch 
endlich ist und nicht alles kann, nicht vollkommen und rund alles aus- 
füllt, was in seinem Wesen zu liegen scheint. Doch wenn in der Harmonie 
der Schöpfung eine Vielzahl von Geschöpfen leben soll, dann müssen, so 
meint Leibniz, sich die einzelnen Geschöpfe mit Teilstücken der Voll- 
kommenheit begnügen; die Seinsqualitäten der einzelnen Geschöpfe 
müssen begrenzt sein. Im Zusammenklingen ihrer Verschiedenheit be- 
zeugen sie die Harmonie und den Reichtum der Schöpfung. 

- das physische Übel, den Schmerz. Ihn gibt es, weil es Leiblichkeit 
gibt, in der jedes Geschöpf nur einen Teil des Ganzen haben kann und 
darin abgegrenzt ist von dem anderen. Leiblichkeit bringt ein Stoßen-im- 
Raum mit sich und ein Nicht-Haben von etwas Fernliegendem, wie den 
wohlschmeckenden Äpfeln in einem fernen Garten; nach einer gewissen 
Lebenszeit muß man einem anderen Lebewesen Platz machen, also ster- 



Zum Fragen nach dem Sinn des Übels 405 

ben. Für den Christen Leibniz kommt wesentlich noch die Rolle des 
Leids als Strafe und Erziehungsmittel hinzu. 

- das moralische Übel, das willentlich gesetzte Böse. Es ist notwendig 
gegeben mit der größten Gabe Gottes an den Menschen, der Freiheit. In 
diesem Geschenk läßt Gott die Möglichkeit des frei-gewollten Bösen of- 
fen. Doch Gott ist zugleich so allmächtig und gütig, daß er jedes Böse in 
ein noch größeres Gut einbringen wird. So steht es doch in dem ambrosia- 
nischen Gesang von der •felix culpa", der •glückseligen Schuld" Adams 
und Evas, die uns in Jesus Christus einen so großen Erlöser schenkte. 
Schon Paulus berührt dieses Thema im Römerbrief (5,20-6,2). Und Au- 
gustinus schreibt in seinem Buch über die Ordnung: •Die Herrlichkeit 
der Weltordnung strahlt noch glänzender hervor, wenn auch das Böse in 
ihr sich vorfindet und dem Guten dienen muß." 

Das Fragen bleibt 

Bevor der Mensch von heute dazu sich zu Wort meldet, mag er realisie- 
ren, daß sich zwischen diesen drei Thesen die anderen Theorien zum Ver- 
ständnis des Bösen anordnen lassen: Das Böse als Zeichen der Sinnlosig- 
keit menschlicher Existenz - •La Nausee", der Ekel, das Kotzen. Das 
Böse als Gegenmacht gegen Gott - ein Satan, der mächtig ist wie Gott 
selbst. Das Böse als ästhetisch empfundener Schatten für das Licht des 
Guten - in der dialektischen Philosophie Hegels zum Beispiel wird das 
•Böse" zum notwendigen Motor für Entwicklung zur Ganzheit des Sy- 
stems. In der Gnosis hingegen, die heute von so klugen Philosophen wie 
Peter Sloterdijk und Thomas H. Macho wiederbelebt wird, entleert sich 
das •Böse" zu einem schwachen Sein, das kaum noch Gewicht hat. Und 
bei •Heroen"-Gestalten moderner Esoterik wie Aleister Crowley oder in 
manchen (nicht in allen!) Hexenkulten scheint Satan als eine widergute 
göttliche Gestalt aufzuerstehen. Der französische Philosoph Emile M. 
Cioran scheint sogar direkt für einen modernen Manichäismus zu plädie- 
ren, •für den ewigen Kampf zwischen den zwei gleich ursprünglichen 
Göttern und Mächten des Guten und des Bösen" (Willi Oelmüller). 

Als Christ muß man sich daran erinnern, daß auch in der christlichen 
Überlieferung das Reden vom Teufel in seiner Bosheit oftmals so kraß ge- 
malt und die Angst vor ihm so bedrückend gepredigt worden ist, daß der 
Glaube an Gottes Güte in den Hintergrund gedrängt wurde. Man darf bei 
den Lehren der Kirche über die Gründe des Bösen nie vergessen, daß de- 
ren geheimnisvolle Tiefen in den Verstehensversuchen um so unergründ- 
licher werden, je mehr man darüber zu wissen glaubt. Wenn schon das 



Josef Sudbrack 406 

kirchliche Lehramt weiß, daß jede Aussage über Gott mehr unähnlich als 
ähnlich, also mehr falsch als wahr ist, um wieviel mehr gilt das von den 
Aussagen über das Böse. 

Wie vielsagend ist es doch, daß der zum Kardinal ernannte Theologe 
Hans Urs von Balthasar zurückhaltend das Wort •Erbsünde" ablehnt, da 
es in eher falscher als richtiger Weise über das Böse spreche; der marxisti- 
sche Atheist Max Horkheimer hingegen, die Vater-Gestalt der Frankfur- 
ter Schule, meint zur gleichen Zeit in seinem berühmten Interview von 
der Sehnsucht nach dem ganz Anderen, daß man die Tatsache der Erb- 
sünde jeden Morgen in der Zeitung lesen könne. Wie vielsagend ist es 
doch, daß der gleiche Kardinal von Balthasar zur Hölle sagt: Wir müssen 
(ja, müssen!) hoffen (das ist etwas anderes als glauben), daß am Ende 
Gottes Barmherzigkeit sich als so unüberbietbar zeigt, daß selbst die Ver- 
dammten der Hölle von ihr heimgeholt werden; zum kirchlichen Impri- 
matur heißt es sogar: •Gelesen vom Präfekten der Glaubenskongrega- 
tion" (d. i. Kardinal Ratzinger). Der agnostische Literat Wolfgang Hildes- 
heimer reagierte hingegen ganz anders, als ihn Karl-Josef Kuschel mit 
dem Bekenntnis ansprach: •Ich könnte zum Beispiel den Satz ,Sie haben 
deine Gnade nicht verdient', als Christ nicht sprechen." Hildesheimer 
nämlich antwortet: •Das unterscheidet eben Sie von mir. Ich verdamme 
diese Leute. Denn sonst hätten der Gerechte und der Ungerechte die glei- 
chen Chancen." Ähnlich reagierte der kirchenkritische Dramatiker Franz 
Xaver Kroetz: •Ich hoffe nicht, daß Gottes Liebe so unendlich ist, daß er 
uns alles verzeiht. Das möchte ich nicht, das wünsche ich mir nicht... Ich 
bin eben ein alttestamentarischer Bayer." 

So tief es uns trifft, es ist schwierig, manchmal sogar unmöglich, die 
rechten Worte über das zu finden, was uns Menschen als Übel treffen 
kann, und was wir Menschen an Bösem vollbringen können. Und manch- 
mal ist man in der Versuchung, das Radikal-Böse in Gott selbst hineinzu- 
legen. So scheint es C. G. Jung in seinen späten •Erinnerungen" zu tun; 
dort spricht er sogar von Gottes •Rachsucht. Seine gefährliche Zornmü- 
tigkeit. Sein unverständliches Verhalten gegenüber den Geschöpfen Sei- 
ner Allmacht". 

Unser Nicht-Wissen oder die Behutsamkeit des Fragens 

Man kann mit dem Sprechen und - mehr noch - mit dem Systematisieren 
dieser drängenden Fragen nicht vorsichtig und zurückhaltend genug sein. 
Hierin zeigt sich wohl auch die wahre Mystik in ihrer Zeugniskraft und 
Ehrlichkeit. Auch in ihrer tiefsten Gottes-•Erfahrung" •erfährt" sie zu- 



Zum Fragen nach dem Sinn des Übels 407 

gleich: Gott ist dennoch ganz anders, ist •je größer", •Deus semper 
maior" (Ignatius von Loyola). Darin liegt ein Unterschied zur sogenann- 
ten •Theosophie"; denn diese will in ihrem Wissen oder Erfahren von 
Gott diesen zugleich umgreifen. 

Aber muß nicht die Scheu vor den groß(-trabend-)en Antworten wach- 
sen in jeder Begegnung mit einem wirklichen Übel, einer wirklichen (?) 
Bosheit? Muß sich nicht alles im Menschen sträuben, auch sein Reden 
und Denken von Gott, wenn er vor dem Sterbebett einer jungen Mutter 
steht? Wenn er hilflos miterleben muß, wie eine grausame Krankheit sich 
unaufhaltsam in einen lieben Menschen hineinfrißt? Wenn er die zerris- 
senen Leichen eines der vielen großen oder kleinen Kriege auch nur auf 
Bildern vor Augen hat? (Gibt es überhaupt •kleine" Kriege?) Wenn er 
der seelischen Zerrüttetheit eines Menschen, den er doch liebt, begegnen 
muß? Wenn er Kinder sieht, die hungern, die zerstümmelt sind, die vor 
Schmerz nicht einmal mehr weinen können? Wie viele von ihnen müssen 
doch Tag für Tag, Stunde für Stunde sterben! Und da kommt irgendein 
Philosoph oder Theologe und entwirft eine großartige Theorie über den 
Sinn des Leids; oder ein sogenannter •Mystiker" entfaltet die innerste 
Weisheit (Sophia, Theosophie) Gottes, in der sich alles Leid in Wohlge- 
fallen auflöst! Bekannt wurde das Wort eines wirklichen Weisen, Ro- 
mano Guardini. Todkrank sagte er: •Er werde sich im Letzten Gericht 
nicht nur fragen lassen, sondern auch selber fragen; er hoffe in Zuver- 
sicht, daß ihm dann der Engel die wahre Antwort nicht versagen werde 
auf die Frage, die ihm kein Buch, auch die Schrift selber nicht, die ihm 
kein Dogma und kein Lehramt, die ihm keine ,Theodizee' und Theologie, 
auch die eigene nicht, habe beantworten können: Warum, Gott, zum Heil 
die fürchterlichen Umwege, das Leid der Unschuldigen, die Schuld?" 
Die Theorien sind zerbrochen, es bleibt der Aufschrei vor der Unbegreif- 
lichkeit Gottes, die im Leid so brutal erfahren wird. 

Vielleicht, nur vielleicht gelingt es einigen wenigen, im eigenen Leid zu 
bestehen; vielleicht hat ein solcher tief ins eigene Innere geschaut und da 
den dunklen Kern von Schuld entdeckt, der wie eine sensible Waagschale 
das eigene Leiden auszuwiegen scheint. Wer aber vor fremdem Leid, wie 
dem Leid der hungernden Kinder, solchen •Gerechtigkeits"-Ausgleich 
auf die Waagschale zu legen versucht, der kann doch nur auf dem Weg 
zum Zynismus sein; dieses Leid widersetzt sich jeder •Erklärung". 

Fühlsame Menschen werden heute mehr als je zuvor auch getroffen 
von dem Leid der vormenschlichen Kreatur. Schon Vergil schrieb: •Sunt 
lacrimae rerum" - •Auch die Dinge haben Tränen". Paulus rief das 
•Seufzen der gesamten Schöpfung, die in Wehen liegt" auf (Rom 8,22), 
als er die Hoffnung auf Jesus Christus zu beschreiben versuchte. In unse- 



Josef Sudbrack 40g 

ren Tagen war es Reinhold Schneider, der zwar während des Zweiten 
Weltkriegs vielen Menschen christliche Hoffnung schenkte, der aber 
dann in seinem letzten Tagebuch •Winter in Wien" am Leid der Welt ver- 
zweifelte. Den Satz aus einer seiner Sonetten, der während des großen 
Krieges viele Menschen ins Herz traf: •Nur den Betern wird es noch ge- 
lingen", hat er ausdrücklich zurückgenommen. In seinem Tagebuch über 
den •Winter in Wien" bezieht er in den Schmerz der Welt ausdrücklich 
auch die Schmerzen der Tiere mit ein, die doch keine •Schuld" haben, 
nicht einmal die Schuld, die man als Christ mit dem schwierigen Wort 
•Erbsünde" zu benennen versucht. 

Am schlimmsten aber trifft einen die schneidende Härte des Schmer- 
zes, wenn er glaubt, das zuschlagende Schwert werde von der Bosheit der 
Menschen geführt. Die großen Scheusale der Geschichte tauchen auf. 
Aber manchmal berichten auch die Tageszeitungen von einem solchen 
Scheusal, das ein Kind zu Tode quälte. Und wie schnell möchte man 
Wolfgang Hildesheimer oder Franz Xaver Kroetz oder auch Michelan- 
gelo und Pieter Breughel mit ihren Gemälden vom Jüngsten Gericht und 
den Qualen der Hölle zustimmen: Braucht das abgrundtiefe Böse nicht 
eine abgrundtiefe Vergeltung? Der amerikanische Soziologe Peter L. Ber- 
ger, der durch sein hoffnungsfrohes Buch •Auf den Spuren der Engel" 
bekannt wurde, meint sogar: Da der Gerechtigkeitssinn eine Höllenstrafe 
für die Scheusale der Geschichte verlange, dürfe man in einer Art von Be- 
weis auf einen ewigen Gott schließen, der diesem Gerechtigkeitssinn ge- 
nugtue. 

Aber wer weiß, was Bosheit wirklich ist? Ob sie aus der freien Entschei- 
dung des Täters oder ob sie aus dem dunklen Urgrund stammt, den ein je- 
der in sich trägt? Psychologie, Soziologie, Verhaltensforschung belehren 
uns über die unergründliche Dunkelheit der •Freiheit", an der ein jeder 
teilhat, am meisten vielleicht diejenigen, die auf die Unabhängigkeit ihrer 
eigenen Freiheitsentscheidung stolz sein zu dürfen glauben. Die von dem 
preußischen Philosophen Immanuel Kant gepredigte Autonomie der ei- 
genen Freiheit ist eine Utopie des vergangenen Rationalismus. Sich dar- 
auf berufen (zum Beispiel in der Kritik an Eugen Drewermann, aber auch 
bei Drewermann in seiner Kritik an der Kirche) kann nur jemand, der 
blind ist gegenüber dem, was die moderne Zeit mühsam und mit vielen 
Fehlgriffen gelernt hat und noch zu lernen unterwegs ist. Das Geheimnis 
der Freiheit ist so unergründlich wie das des Bösen. 



Zum Fragen nach dem Sinn des Übels 409 

Die andere Blickrichtung des christlichen Glaubens 

Das Thema aber vom frei vollbrachten oder bitter erlebten Übel und vom 
Umgang mit dem Leid ist und bleibt ein Menschheitsthema. Die erstaun- 
lich große Anzahl von Büchern, die in letzter Zeit über •Theodizee" er- 
schienen sind, zeigt es. Nur eine esoterische Harmlosigkeit, wie sie sich in 
vielen Publikationen über •Lebenshilfe" oder ähnliches findet und sich 
in utopischen Ausblicken auf eine schönere und vollkommene Zukunft 
badet, kann daran vorübergehen. 

Im schon zitierten Römerbrief geht es Paulus um das Geheimnis der 
Bosheit und des Schmerzes. Doch man verfängt sich in einem Knoten un- 
entwirrbarer Fäden, wenn man dieses Geheimnis in sich selbst aufzulö- 
sen versucht. Paulus hingegen vollzieht eine radikale Blickwendung weg 
von diesem Bösen. Er schaut auf Jesus Christus: •Ich unglücklicher 
Mensch! Wer wird mich aus diesem dem Tod verfallenen Leib erretten? 
Dank sei Gott durch Jesus Christus, unseren Herrn! Jetzt gibt es keine 
Verurteilung mehr für die, welche in Christus Jesus sind" (Rom 7,24f; 
8,1). 

Dieser radikalen Blickwendung kann man sich nun von einer menschli- 
chen Erfahrung her nähern, die einem jeden zugängig sein sollte: Ich 
stehe bei einem Menschen, den tiefster Schmerz getroffen hat; vielleicht 
ist ihm soeben sein Partner, der ihm alles bedeutete, durch einen grausa- 
men Tod von der Seite gerissen worden. Was soll ich ihm sagen? Jedes 
tröstende Wort kommt mir wie eine Lüge vor; eine Lüge, die aus dem Ab- 
stand des anderen •Unbeteiligten" am Schmerz diesen Schmerz nur ver- 
tieft und verbittert. Was ich tun kann, ist •nur" (dies ist ein •nur" der hu- 
manen Konzentration, keines der Einschränkung!): seine Hand ergreifen 
und mit ihm trauern, mich selbst von seinem Schmerz treffen lassen. Ge- 
teilter Schmerz ist zwar nicht leichter, aber ist leichter zu tragen. 

Seit jeher versuchte man in dieser Weise Gottes Kommen in unsere 
Welt durch die Menschwerdung Jesu Christi zu verstehen; daß nämlich 
Gott selbst im Menschen Jesus, der in der Qual des Kreuzes starb, mit uns 
mitleiden wollte. Man versucht damit auch Paulus (Rom 8,32) zu verste- 
hen: •Er hat seinen einzigen Sohn nicht verschont, sondern ihn für uns 
alle hingegeben." Oder das Jesus-Wort bei Johannes (3,16): •Denn Gott 
hat die Welt so sehr geliebt, daß er seinen einzigen Sohn dahingab." Ein 
Konzil legte sogar fest, daß es richtig sei - wenn auch auf der Grenze zum 
Irrtum stehend -, von Gott zu sagen, daß er am Kreuz gelitten habe. Mei- 
ster Eckhart drückt es in spekulativer Allgemeinheit aus: •Alles, was der 
gute Mensch um Gottes willen leidet, das leidet er in Gott, und Gott ist 
mit ihm leidend in seinem Leiden." •Gott, der leidet gern Schmach und 



Josef Sudbrack 410 

Ungemach und will gern Dienst und Lob entbehren, auf daß die Frieden 
in sich haben, die ihn lieben und ihm zugehören." Die Herz-Jesu-Vereh- 
rung, die schon in der Väterzeit lebendig war, mit Gertrud der Großen 
und dann Maria Margareta Alacoque in die Mitte der Frömmigkeit trat, 
besagt doch nichts anderes als: Gott ließ unseren Schmerz durch sein ei- 
genes Herz gehen, um mit uns zu leiden, uns zu trösten, uns zu befreien in 
seiner ewigen Liebe. Was der Glaube über •Erlösung" weiß, kann man 
dann in diesem Bild des für uns durchbohrten Herzens •restlos" verste- 
hen. Ganze Generationen von Christen fanden im •Hinblicken auf den, 
den sie durchbohrt haben" (Joh 19,17; Sach 12,10) die tröstende Antwort 
auf die Frage nach dem Leid; eine Antwort, die •nur" mit einer radikalen 
Blickwendung auf Jesus möglich ist. 

In der neueren Theologie haben evangelische Theologen wie Jürgen 
Moltmann und Eberhard Jüngel oder katholische Theologen wie Walter 
Kasper oder Gisbert Greshake dieses Thema aufgegriffen und sprechen 
•vom leidenden Gott, vom Leiden zwischen Gott und Gott, vom Leiden 
in Gott". •Wenn Gott selbst leidet, ist das Leiden kein Einwand mehr ge- 
gen Gott" (W. Kasper). Moltmann spricht sogar von einem •Theodizee- 
Prozeß auf Golgatha": •Was auf Golgatha geschieht, reicht bis in die Tie- 
fen der Gottheit und prägt darum das trinitarische Leben Gottes in Ewig- 
keit. Im Zentrum der Trinität steht christlich immer das Kreuz, denn das 
Kreuz offenbart das Herz des dreieinigen Gottes, das für seine ganze 
Schöpfung schlägt." Gott teilt mein Leid, das Leid der Menschen, und 
deshalb wird unser Leid nicht leichter, aber doch leichter tragbar: Das ist 
der Kern des Erlösungsglaubens. Eugen Drewermann scheint in seinen 
letzten Veröffentlichungen noch einen anderen Schritt zu riskieren und 
nimmt mit dem jüdischen Philosophen Hans Jonas die kabbalistische 
Theorie des •Zim-Zum" auf: •Gott läßt sich bei der Weltschöpfung auf 
ein Wagnis ein, dessen Ausgang er nicht in der Hand hat. Er verzichtet 
auf seine Allmacht und kann in die Geschichte, auch in die von Ausch- 
witz, nicht eingeifen" (Willi Oelmüller). 

Aber darf man diese so menschlich klingenden •Theorien" von Gott in 
Jesus Christus nun als eine •Lösung" der Frage nach dem Übel und dem 
Leid ansehen? Darf man sie nun wie ein System, in dem alles aufgeht, der 
Frage nach dem Leid entgegenstellen? Hegel versuchte es wohl, als er 
vom •spekulativen Tod Gottes" sprach und damit letztlich dem konkre- 
ten Leid der Menschen ins Gesicht schlug. Hans Urs von Balthasar wehrt 
sich in seiner •Theodramatik" daher scharfsinnig gegen den Versuch, mit 
dem Sprechen vom Leiden Gottes nun ein System der Leidensbewälti- 
gung zu erstellen. Karl Rahner bringt die spekulativen Ausflüchte auf den 
Punkt: •Um - einmal primitiv gesagt - aus meinem Dreck und Schlamas- 



Zum Fragen nach dem Sinn des Übels 411 

sei und meiner Verzweiflung herauszukommen, nützt es mir doch nichts, 
wenn es Gott - um es einmal grob zu sagen - genauso dreckig geht"; es 
gehöre •doch zu meinem Trost, daß Gott, wenn und insofern er in diese 
Geschichte selber als in seine eigene eingetreten ist, jedenfalls auf eine 
andere Weise eingetreten ist als ich". Noch schärfer wehrt sich Johann 
Baptist Metz gegen solche Lösungen; die Problemstellung der •Theodi- 
zee" in sich: Wie Gott wegen des Übels in der Welt zu rechtfertigen sei, 
gilt ihm als Zeichen menschlichen Übermuts. Sie •war und ist eine Versu- 
chung der menschlichen Vernunft, eine Versuchung zur Hypertrophierung 
der Rationalität. Es bleibt: Das Mögliche zu tun, das Unabänderliche 
standhaft an(zu)erkennen; und gerade darin liegt ein möglicher Verweis 
auf Hoffnung". Darin zeigt sich seine Angst, über der •Theodizee"-Pro- 
blematik die Not der Zeit zu übersehen. •Zu viel Gesang, zu wenig 
Schreie" heißt einer seiner Aufsätze. 

Man sollte zwar den Theologen und Philosophen das Nachdenken 
über Sinn und Unsinn von Tod und Leid nicht verwehren. Nur muß ich 
als Christ wissen, daß kein Nachdenken über Gott und Gottes Tun diesen 
Gott jemals einholen kann. Das gilt besonders vom Leid in Gottes Schöp- 
fung, von dem Karl Rahner schreibt: •Die Unbegreiflichkeit des Leids ist 
ein Stück der Unbegreiflichkeit Gottes." Auch die Theologie muß sich 
dazu bekennen, daß nicht der Gedanke, sondern der Blick auf Jesus die 
Tür - nicht zur Lösung, sondern zum Umgang mit - der Frage nach dem 
Leid öffnet: nach allem Nachdenken und als Höhepunkt des Nachden- 
kens Hinschauen auf Jesus Christus. Nach allem Grübeln über das Böse 
das Sich-Hinwenden zu Jesus, der das Böse besiegt hat. Wie viele Men- 
schen haben doch in diesem Blick auf ihn die Hilfe in ihrem Schmerz ge- 
funden, die kein Nachdenken geben kann. 

Aber dies ist, wie Metz in seiner •politischen", also tätig werdenden 
Theologie betont, ein Trost und eine Hilfe, die aufruft zum Mit-Leiden 
und mehr noch zum Mit-Tun mit Jesus, der umherging •und heilte im 
Volk alle Krankheiten und Leiden" (Mt 4,23). Es ist eine Hilfe, die zu tun 
hat mit dem Gebet der Psalmen, selbst mit dem Protest gegen Gott von 
Psalm 88 und mit der Klage des Ijob-Buches; die zu tun hat mit dem 
Jesus-Schrei am Kreuz; eine Hilfe, die auf Jesus schaut, der •durch alle 
Städte und Dörfer" zog und •alle Krankheiten und Leiden heilte", der 
•Mitleid hatte mit den Menschen; denn sie waren müde und erschöpft", 
und die Jünger zur Arbeit auf diesem Felde aufruft (Mt 9,35-38). Man 
muß erst Jesus in seiner Ganzheit anschauen, so wie von ihm die Evange- 
lien berichten in seiner Einheit von Vertrauen auf Gott und Hinwendung 
zu dem Menschen, ehe man ihn theologisch zu verstehen und zu systema- 
tisieren versucht. 



Josef Sudbrack 412 

Ausgerechnet Bertolt Brecht besingt in einem frühen Krippengedicht 
diesen Blick auf Jesus und die Kraft, die Menschen daraus empfangen 
haben. Das Gedicht läßt etwas von dem Trost lebendig werden, den Ge- 
nerationen von Müttern mit Maria im Leid um ihre Töchter und Söhne 
erfahren haben, weil ihr Glaube ihnen die Begegnung mit Jesus schenkte. 
Bertolt Brecht schildert die Armut, die Not und die Scham Marias bei der 
Geburt des Herrn. Doch darin läßt er zugleich die Hoffnung auf das 
Licht aufleuchten, eine Hoffnung, die nach ihm in ein Tun, in den Einsatz 
zur Aufhebung der Leiden führen muß; eine Hoffnung, die er ablesen 
konnte an den Erzählungen der Evangelien von Jesus Christus: 

Alles dies 
Kam vom Gesicht ihres Sohnes, der leicht war 
Gesang liebte 
Arme zu sich lud 
Und die Gewohnheit hatte, unter Königen zu leben 
Und einen Stern über sich zu sehen zur Nachtzeit. 

Verwendete und weiterführende Literatur: 

W. Gleixner, Das Leiden und die Frage nach Gott und dem Menschen, in: GuL 66 
(1993), 202-207. 

H. Küng, Gott und das Leid. Einsiedeln 1977. 
Theodizee- Gott vor Gericht.?Hrsg. von W. Oelmüller. München 1990. 
W. Gross/K.-J. Kuschel, •Ich schaffe Finsternis und Unheilflst Gott verantwort- 

lich für das Übel? Mainz 1992. 
K.-J. Kuschel, •Ich glaube nicht, daß ich Atheist bin". Neue Gespräche über Reli- 

gion und Literatur. München 1992. 
Worüber man nicht schweigen kann. Neue Diskussionen zur Theodizeefrage. 

Hrsg. von W. Oelmüller. München 1992. 
G. Streminger, •Gottes Güte und die Übel der Welt". Das Theodizeeproblem. Tü- 

bingen 1992. 
H. Schwarz, Im Fangnetz des Bösen. Sünde - Übel - Schuld. Göttingen 1993. 
Mani, Auf der Spur einer verschollenen Religion. Hrsg. von L. Koenen, C. Römer, 

eingeleitet von J. Sudbrack. Freiburg 1993. 
R. Höfer, Die Hiobsbotschaft C. G. Jungs. Folgen sexuellen Mißbrauchs. Lüne- 

burg 1993. 
E. Drewermann/E. Biser, Welches Credo? Hrsg. von Michael Albus. Freiburg 

1993. 




