
Was bleibt von den Weihnachtsevangelien 
übrig? 
Jacob Kremer, Wien 

Nicht selten wird heutzutage behauptet, viele Motive von Weihnachtslie- 
dern, Krippendarstellungen und selbst der Weihnachtsevangelien seien 
bloß fromme Legenden oder spätere bildhafte Veranschaulichungen, an- 
gefangen vom Geburtsort Betlehem bis hin zur Flucht nach Ägypten und 
zum Tempelbesuch des Zwölfjährigen. Meist beruft man sich dafür auf 
Bibelwissenschaftler, die mit ernsten Argumenten darlegen, daß die 
Evangelien heute nicht mehr so unbefangen wir früher gelesen werden 
dürfen. Was bleibt aber dann von den Weihnachtsevangelien übrig? 
Diese Frage kann nicht damit beantwortet werden, daß man pauschal alle 
kritischen Äußerungen der Bibelwissenschaftler als Irrtümer zurück- 
weist. Nach guter alter katholischer Tradition, die sich auch das 2. Vatika- 
nische Konzil in diesem Fragenkomplex zu eigen machte, sind die kriti- 
schen Äußerungen vielmehr auf ihre Berechtigung hin zu prüfen. Dabei 
ist im einzelnen sorgfältig zu unterscheiden. 

Außerbiblische Veranschaulichungen und Legenden 

Hilfreich ist es, zunächst auf einige außerhalb der Bibel verbreitete Mo- 
tive einzugehen, die in den Weihnachtsevangelien gar nicht erwähnt wer- 
den. So beruht die Darstellung von Ochs und Esel an der Krippe auf der 
Klage Gottes im Buch Jesaja: •Der Ochse kennt seinen Besitzer und der 
Esel die Krippe seines Herrn; Israel aber hat keine Erkenntnis ..." 
(Jes 1,3). Christen verbanden diesen Text später mit der griechischen 
Übersetzung eines Spruchs des Propheten Habakuk: •zwischen zwei Tie- 
ren wirst du erkannt" (Hab 3,2 LXX) und sahen darin die Geburt Jesu im 
voraus abgebildet: •So beteten sogar die Tiere Ochs und Esel ihn an .." 
(Pseudo-Matthäusevangelium, 8.-9. Jahrhundert). Die Verehrung und 
die Abbildungen der •Hl. Drei Könige" fußen auf der Zusammenschau 
der Angaben über die Magier und ihre drei Geschenke (Mt 2,1 f) mit dem 
Psalmvers: •Die Könige von Tarschisch und von den Inseln bringen Ge- 
schenke, die Könige von Saba und Seba kommen mit Gaben" (Ps 72,10). 
Die Motive Herbergssuchen, •stille Nacht", Staunen der Natur und 
Lichtschein in der Höhle bei der ohne Geburtswehen und Verletzung des 
Mutterschoßes Mariens erfolgenden Geburt Jesu stammen aus dem apo- 
kryphen •Protoevangelium des Jakobus" (2. Jahrhundert). 



Jacob Kremer 414 

Von solchen legendären und anderen idyllischen Ausfaltungen der 
Weihnachtsevangelien sind diese selbst zu unterscheiden. Allerdings sind 
auch sie keine Berichte im Sinn moderner Geschichtswissenschaft, son- 
dern um die Geschichte kreisende •Geschichten" (Erzählungen). Im Hin- 
blick darauf heißt es in der Erklärung des 2. Vatikanischen Konzils •Über 
das Wort Gottes", daß die Wahrheit in den biblischen Büchern •je anders 
dargelegt und ausgedrückt [wird] in Texten von in verschiedenem Sinn 
geschichtlicher, prophetischer oder dichterischer Art" (Dei Verbum 12). 
Ein Durchblick der nur von Matthäus und Lukas (wohl zwischen 70-85) 
aufgeschriebenen Kindheitsevangelien läßt unschwer ihre jeweils eigene 
Struktur, Sprache und theologische Zielsetzung erkennen. 

Midraschartige Vorgeschichten des Matthäusevangeliums 

Matthäus beginnt sein Buch mit dem kunstvoll (3x14) gegliederten 
Stammbaum Jesu (1,1-17) von Abraham bis •Josef, den Mann Mariens, 
von der geboren wurde Jesus, der Christus genannt wird" (1,16). In einem 
Nachtrag (1,18-25) erklärt er dann, inwiefern dieser Stammbaum des Jo- 
sefauch der Stammbaum Jesu ist: Weil Josef, durch einen Engel über die 
geistgewirkte Schwangerschaft belehrt, Maria als Gattin zu sich heimge- 
führt und ihrem Sohn den Namen •Jesus" gegeben hat. Darin sieht der 
Evangelist eine Erfüllung der nach dem griechischen Text zitierten altte- 
stamentlichen Verheißung: •Seht, die Jungfrau wird ein Kind empfan- 
gen, einen Sohn wird sie gebären, und man wird ihm den Namen Imma- 
nuel geben, das heißt übersetzt: Gott ist mit uns" (1,23; vgl. Jes 7,14). Es 
geht Matthäus also hier um den Nachweis, daß der seinen Lesern als 
Sohn Mariens bekannte Jesus von Nazaret dank der Namensgebung 
durch den Davididen Josef ein Sohn Davids und somit in der Tat der ver- 
heißene Messias, ja Sohn Gottes ist, der als Immanuel (•Gott mit uns") 
sein Volk von den Sünden befreien wird. 

Im 2. Kapitel unterstreicht Matthäus das im Blick auf die Ablehnung 
Jesu seitens der amtlichen Vertreter seines Volkes, im Unterschied zu sei- 
ner Anerkennung durch die Heiden. Darum stellt er zunächst in einer 
Schwarz-Weiß-Zeichnung den heidnischen Magiern die Bewohner Jeru- 
salems gegenüber: Die Magier sind auf das Zeichen eines Sterns hin nach 
Jerusalem aufgebrochen, erkundigen sich dort nach dem Geburtsort des 
•Königs der Juden", hören auf die ihnen von den Juden aus der Bibel 
(Mi 5,1.3) erteilte Auskunft und finden dank der Führung durch den 
Stern das Kind in Betlehem, das sie gläubig anbeten; die Bewohner der 
Heiligen Stadt hingegen kennen zwar die Bibel, bleiben aber zu Hause, 
und ihr König Herodes sinnt sogar auf den Tod des Kindes, wie nach 



Weihnachtsevangelien 415 

dem jüdischen Schriftsteller Flavius Josephus (t 105) - in freier Ausle- 
gung der Bibel - der ägyptische Pharao auf den Tod des Mose sann. Als 
die Magier, durch einen Engel im Traum belehrt, nicht zu Herodes zu- 
rückkehren, verhält dieser sich so, wie es Flavius Josephus ähnlich vom 
Pharao erzählt: Um den gefürchteten Rivalen zu beseitigen, läßt er alle 
Knaben in Betlehem töten, was für Matthäus wiederum einer biblischen 
Klage entspricht (Jer 31,15). Der Knabe Jesus entgeht, ähnlich wie Mose, 
diesem Anschlag, weil der im Traum belehrte Josef ihn zusammen mit sei- 
ner Mutter nach Ägypten in Sicherheit bringt. Darin sieht der Evangelist 
wiederum die Erfüllung einer alttestamentlichen Aussage (•aus Ägypten 
habe ich meinen Sohn gerufen", Hos 11,1). Später kehren dann die für 
Matthäus offensichtlich aus Betlehem stammenden Eltern Jesu nicht 
dorthin zurück, wo sie zu Hause waren, sondern ziehen aus Furcht vor 
dem judäischen Nachfolger des Herodes in das nördlich gelegene Naza- 
ret. Auch das deutet Matthäus als Erfüllung einer alten Verheißung 
(2,23). 

Wer ein wenig die damalige jüdische Bibelauslegung (Midrasch) kennt, 
wie sie auch die Funde von Qumran belegen, sieht leicht, wie sehr die 
matthäischen Kindheitsevangelien damit verwandt sind. Das verbietet es 
uns heute, darin protokollarische Berichte zu sehen und daraus konkrete 
historische Einzelheiten über Jesu Geburt und Kindheit abzuleiten, etwa 
Engelserscheinungen im Traum, die Ankunft der Magier, die Flucht nach 
Ägypten, den Kindermord usw. (Ebenso kann niemand aus dem im Wie- 
ner Schottenstift gezeigten Gemälde der Flucht nach Ägypten [um 1469] 
mit dem alten Panorama der Stadt Wien darauf schließen, diese Flucht 
sei entlang der Donau geschehen.) Daraus folgt aber nicht, daß den 
midraschartigen Erzählungen jeder Bezug zur Geschichte Jesu und zu 
seiner wunderbaren Lebensentstehung fehlt. 

Kunstvoller Prolog zum Lukasevangelium 

Wie das Matthäusevangelium beginnt auch das Lukasevangelium mit ei- 
ner kunstvoll zusammengefügten Erzähleinheit, die einen Prolog zum 
ganzen Buch darstellt (1,5-2,52). Bei näherer Betrachtung zeigt sich ein 
symmetrischer Aufbau: Auf die Ankündigung der Geburt des Täufers 
durch den Engel Gabriel an den Priester Zacharias im Tempel zu Jerusa- 
lem folgt die Ankündigung der Geburt Jesu durch denselben Engel an 
Maria in dem abgelegenen Nazaret. Nach einer Schilderung der Begeg- 
nung der beiden werdenden Mütter wird zunächst kurz die Geburt des 
Täufers erzählt und im Hymnus des Zacharias gedeutet. Sodann wird die 
Geburt Jesu ebenfalls kurz berichtet und durch die Engelserscheinung 



Jacob Kremer 416 

vor den Hirten sowie durch die Worte des greisen Simeon im Tempel er- 
schlossen. Den Abschluß bildet die Erzählung vom Zwölfjährigen im 
Tempel mit dem ersten Wort Jesu. Charakteristisch für diese Komposi- 
tion ist, daß die Angaben bei der Verkündigung und Geburt Jesu jeweils 
die der Verkündigung und Geburt des Täufers überbieten: Es geht nicht 
bloß um die Geburt aus einer als unfruchtbar geltenden Frau, sondern 
aus einer Jungfrau; außerdem wird in der Begegnung von Maria und Eli- 
sabeth angedeutet, daß Jesus derjenige ist, auf den das ganze Wirken des 
Täufers hinzielt. 

Die beiden Geburtsankündigungen entsprechen alttestamentlichen 
Verheißungserzählungen (vgl. etwa Ri 13). Der Engel •Gabriel" ist aus 
dem Buch Daniel bekannt (Dan 9,21). Seine Worte sind wesentlich Zitate 
alttestamentlicher Texte (z. B. Jes 7,14; 2 Sam 7,12ff) und entsprechen in 
ihrer Zusammenstellung der urkirchlichen Predigt: Jesus ist der verhei- 
ßene Sohn Davids, ja der Sohn Gottes (vgl. Rom 1,3 f)- Als Zeichen dafür 
gilt seine geistgewirkte Lebensentstehung im Schoß der Jungfrau Maria 
(Lk 1,35). In der Erzählung der Geburt Jesu stellt Lukas dem mächtigen 
Augustus, der damals als Friedensbringer gefeiert wurde, den wahren 
Friedensbringer gegenüber: das hilflose Kind der kleinen Leute aus Na- 
zaret. Die Nachricht von dem wohl später stattgefundenen kaiserlichen 
Steuererlaß dient Lukas dazu, diese Gegenüberstellung zu verschärfen 
und außerdem zu begründen, warum dieser Jesus von Nazaret in der 
Stadt Davids geboren wurde. Als Bote Gottes verkündet ein •Engel des 
Herrn" den Hirten als Vertretern des Volkes, wer das Kind in der Krippe 
ist. Diese frohe Botschaft bestätigt ein Chor himmlischer Heerscharen, 
indem er Gott in der Höhe und seinen Frieden für alle •Menschen seiner 
Gnade" (nicht bloß für die Gutwilligen) auf Erden preist. Dem Schema 
alttestamentlicher Verkündigungsgeschichten entsprechend, eilen die 
Hirten nach Betlehem, um das ihnen gegebene Zeichen zu •sehen" (spä- 
ter als Hineilen zur Anbetung ausgemalt). Von Maria heißt es, daß sie 
staunend die Botschaft der Hirten vernahm und sie in ihrem Herzen •be- 
wahrte" (d. h. wie andere Offenbarungen sollte auch diese vorerst noch 
verborgen bleiben). Die Erzählung über Jesu Darstellung im Tempel, den 
greisen Simeon und die Prophetin Hanna hebt hervor, daß dieser Jesus 
von Nazaret in der Tat der ersehnte Retter Israels ist. Die knappe Ge- 
schichte vom Zwölfjährigen im Tempel sagt sodann den Lesern durch 
Jesu erstes Wort •Wußtet ihr nicht, daß ich in dem sein muß, was meinem 
Vater gehört?", wer der in Wahrheit ist, •der für den Sohn Josefs gehalten 
wurde" (Lk 3,23): der Sohn Gottes. 

Der Erzählkreis der lukanischen Weihnachtsevangelien unterscheidet 
sich zwar deutlich von den midraschartigen Schilderungen im Matthäus- 



Weihnachtsevangelien 417 

evangelium, gestattet aber ebensowenig einen Rückschluß auf den kon- 
kreten Hergang. Das gilt z. B. für die Zeitangabe unter Bezug auf den er- 
sten Befehl des Kaisers Augustus, •alle Bewohner des Reiches in Steuerli- 
sten einzutragen", für den es sonst keinen Beleg gibt. Da Herodes schon 4 
v. Chr. starb, rechnen viele Historiker damit, daß Jesus etwa im Jahr 6-7 
v. Chr. geboren wurde. (Ob eine für diesen Zeitpunkt belegte außerge- 
wöhnliche astronomische Beobachtung die Darstellung des Matthäus be- 
einflußt hat, muß offenbleiben.) Die von beiden Evangelisten schon vor- 
gefundene Schilderung des Auftretens von Engeln hat in vielen jüdischen 
Schriften wie auch in den Osterevangelien und der Johannesapokalypse 
ihre Parallelen und ist wie dort als ein Stilmittel zu bewerten, um eine mit 
menschlichem Verstand nicht zu begreifende Nachricht als Botschaft 
Gottes zu qualifizieren. Auch die Erwähnung der Davidstadt Betlehem 
als Geburtsort Jesu geht möglicherweise auf das Bemühen zurück, auf 
diese Weise die Davidsohnschaft und Messianität Jesu zu veranschauli- 
chen. Gilt Ähnliches auch für das beiden Verfassern vorgegebene, aber 
sonst nicht bekannte Motiv der geistgewirkten Lebensentstehung im 
Schöße der Jungfrau Maria als Hinweis auf die Gottessohnschaft Jesu? 

Das Bleibende der Weihnachtsevangelien 

Wenn aus der Sicht neuerer Bibelwissenschaft vieles nicht als historisch 
sicher gelten kann, was bleibt dann von den Weihnachtsevangelien 
übrig? Sicher nicht viel, wenn die Texte buchstäblich und fälschlich nach 
Art moderner Berichterstattung interpretiert werden. (Dasselbe gilt, wenn 
ich Krippendarstellungen wie Photographien auf ihre historische Rich- 
tigkeit hin überprüfe.) Alles aber bleibt übrig, wenn ich die Texte wortge- 
treu interpretiere als in der Sprache des 1. Jahrhunderts ergangene Ver- 
kündigung der Geburt Jesu: Dieser ist der erwartete Retter aus dem Ge- 
schlecht Davids und der ewige Sohn Gottes. Die wunderbare Geburt von 
der Jungfrau ist dabei nicht die unabdingbare Voraussetzung seiner ewi- 
gen Gottessohnschaft; sie ist aber ein deutliches Zeichen dafür, das je- 
dem zu denken gibt, auch dann, wenn es ihm schwerfällt, dieses Zeichen 
im Sinn der kirchlichen Tradition zu verstehen. 

Alle Aussagen der Weihnachtsevangelien laden darum heute noch 
dazu ein, zu Weihnachten wie Maria besonders über die auf der Linie des 
Alten Testamentes liegende, letztlich aber unbegreifliche Menschwer- 
dung Gottes (vgl. Joh 1,14) nachzusinnen (Lk 2,19), wie die Hirten dar- 
über zu staunen und Gott dafür zu preisen (Lk 2,20) und wie die Magier 
in diesem Kind den anzubeten, der als •Immanuel" (Gott mit uns) und 
•König der Juden" für alle am Kreuz gestorben ist. Hier wird uns also in 



Johannes Beutler 418 

eindringlicher Weise gesagt, daß wir in dieser Welt schrecklichen Mor- 
dens und schlimmster Gleichgültigkeit nicht uns selbst und dem Verder- 
ben überlassen sind. Wer die Weihnachtsevangelien auf diese Weise im 
Einklang mit der kirchlichen Tradition als •Wort Gottes" in menschli- 
cher Sprache liest, den ermutigt Gott selbst zum Glauben an seinen 
menschgewordenen Sohn und zu dessen Nachfolge in der Liebe zu allen 
Menschen. Und das gilt auch dann, wenn diese Texte dem heutigen Men- 
schen keine sichere Antwort auf viele der modernen Neugier entsprin- 
gende und im Grunde unwichtige Fragen geben.1 

1 Überarbeitete Fassung eines Artikels in den Salzburger Nachrichten (Weihnachten 1992). 

So sehr hat Gott die Welt geliebt (Joh 3,16) 
Zum Heilsuniversalismus im Johannesevangelium 

Johannes Beutler, Frankfurt am Main 

Die Überzeugung von der Berufung aller Menschen zum Heil gehört zum 
unverzichtbaren Besitz heutiger Christen. Mag auch die Tatsache, daß 
Milliarden von Menschen dieses Heil nicht im Rahmen eines christlichen 
Bekenntnisses finden, die heutige Theologie beschäftigen - an der Mög- 
lichkeit des Heils selbst für NichtChristen wird heute selten gezweifelt. 
Eine Stütze für diese Glaubenszuversicht findet sich in der Aussage des 
Ersten Timotheusbriefes: •(Gott) will, daß alle Menschen gerettet wer- 
den und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen" (2,4). Freilich klingen 
nicht alle Aussagen des Neuen Testaments zur Möglichkeit der Rettung 
für alle so eindeutig wie diese. 




