Johannes Beutler 418

eindringlicher Weise gesagt, daf3 wir in dieser Welt schrecklichen Mor-
~ dens und schlimmster Gleichgiiltigkeit nicht uns selbst und dem Verder-
ben iliberlassen sind. Wer die Weihnachtsevangelien auf diese Weise im
Einklang mit der kirchlichen Tradition als ,,Wort Gottes* in menschli-
cher Sprache liest, den ermutigt Gott selbst zum Glauben an seinen
menschgewordenen Sohn und zu dessen Nachfolge in der Liebe zu allen
Menschen. Und das gilt auch dann, wenn diese Texte dem heutigen Men-
schen keine sichere Antwort auf viele der modernen Neugier entsprin-
gende und im Grunde unwichtige Fragen geben.!

1 Uberarbeitete Fassung eines Artikels in den Salzburger Nachrichten (Weihnachten 1992).

So sehr hat Gott die Welt geliebt (Joh 3,16)

Zum Heilsuniversalismus im Johannesevangelium

Johannes Beutler, Frankfurt am Main

Die Uberzeugung von der Berufung aller Menschen zum Heil gehort zum
unverzichtbaren Besitz heutiger Christen. Mag auch die Tatsache, daf
Milliarden von Menschen dieses Heil nicht im Rahmen eines christlichen
Bekenntnisses finden, die heutige Theologie beschiftigen — an der Mog-
lichkeit des Heils selbst fiir Nichtchristen wird heute selten gezweifelt.
Eine Stiitze fiir diese Glaubenszuversicht findet sich in der Aussage des
Ersten Timotheusbriefes: ,,(Gott) will, daf3 alle Menschen gerettet wer-
den und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen“ (2,4). Freilich klingen
nicht alle Aussagen des Neuen Testaments zur Méglichkeit der Rettung
fuir alle so eindeutig wie diese.



So sehr hat Gott die Welrt geliebt 419

Heilsuniversalismus bei Johannes?

Die Frage, ob es im Neuen Testament ein Heilsangebot fir alle Men-
schen gebe, ist beim Johannesevangelium nicht ganz so leicht positiv zu
beantworten, wie dies bei anderen Schriften moglich erscheint. Man mag
beim Matthiusevangelium vielleicht zweifeln, ob hier das Heil vielleicht
nicht doch an den jiidischen Lebensweg, an Gesetz und Beschneidung,
gebunden bleibt (vgl. Mt 5,17-19). Beim Johannesevangelium besteht
eher die umgekehrte Schwierigkeit. Es ist von einem scheinbar uniiber-
briickbaren Gegensatz zwischen dem Bereich der Glaubenden, die das
Heil finden, und den Widersachern Jesu und des Glaubens gekennzeich-
net. Als Reprisentanten dieses Bereichs erscheinen fast durchgehend in-
nerhalb des Vierten Evangeliums die ,,Juden®. Sie sind die Vertreter der
ungldubigen ,,Welt“ schlechthin, die das Heil nicht finden kann. Dies
wird vor allem in den groBlen Kontroversen zwischen Jesus und den ,,Ju-
den* in den Kapiteln 5-10 des Johannesevangeliums entfaltet.

Ein Beispicltext moge diese Schwierigkeit erldutern. In Joh 8,21-24
sagt Jesus zu den Juden: ,, Ich gehe fort, und ihr werdet mich suchen, und
ihr werdet in eurer Siinde sterben. Wohin ich gehe, dorthin kénnt ihr
nicht gelangen. Da sagten die Juden: Will er sich etwa umbringen?
Warum sagt er sonst: Wohin ich gehe, dorthin kénnt ihr nicht gelangen?
Er sagte zu ihnen: IThr stammt von unten, ich stamme von oben; ihr seid
aus dieser Welt, ich bin nicht aus dieser Welt. Ich habe euch gesagt: Ihr
werdet in euren Siinden sterben; denn wenn ihr nicht glaubt, daB Ich es
bin, werdet ihr in euren Siinden sterben.” Die ,,Juden* erscheinen hier
klar als die Repriasentanten der ungldubigen ,,Welt*, die als solche in der
Siinde lebt und stirbt, d.h. das Heil nicht finden kann; die unfihig ist,
dorthin zu gelangen, wohin Jesus geht, nidmlich zum Vater. Die Gegen-
spieler Jesu stehen dabei nicht erst durch ihre freie Entscheidung, son-
dern vorgingig zu dieser bereits im Bereich des Niederen, Gottfernen,
des ,.Unten*, aus dem sie sich nicht aus eigener Kraft befreien kdnnen.
Freilich gibt es doch einen Weg aus diesem Bereich hinaus. Er ist durch
das Geschenk des Glaubens gegeben — des Glaubens, daB3 Jesus der vom
Vater gesandte ,,Sohn“, ja Gott selber ist (wie die Anspielung auf die alt-
testamentliche Offenbarungsformel ,,Ich bin es“ andeutet). Damit er-
scheinen die wesentlichen Koordinaten des allgemeinen Heilswillens im
Johannesevangelium vorgezeichnet. Im einzelnen 146t sich eine doppelte
Linie unterscheiden, wie sich die Aussagen des Vierten Evangeliums zur
Heilsméglichkeit aller Menschen zusammenfassen und verstehen lassen.
Zum einen gibt es eine inkarnatorische Linie, die das ,, Kommen* oder
die ,,Sendung* Jesu zum Heil aller Menschen ausdriickt, zum andern eine



Johannes Beutler 420

eschatologische, die die ,,Stunde” der ,,Erh6hung“ und ,,Verherrlichung*
Jesu als Zeitpunkt und innere Erméglichung des universalen Heils be-
greift. Folgen wir dieser doppelten Bewegung in den beiden nichsten
Schritten.

Das Kommen Jesu zum Heil der Welt

a) Der erste Text, der von einem Kommen des Logos oder Christi in die
Welt zum Heil der Menschen spricht, ist im Johannesevangelium der sog.
Prolog (1, 1-18). Dabei ist die Frage der literarischen Entstehung dieses
Textes hier von untergeordneter Bedeutung. Auch die Einteilung des vor-
liegenden Logosliedes oder der ihm zugrunde liegenden Textvorlage in
Strophen ist hier fiir das Verstindnis nicht unbedingt als bekannt voraus-
zusetzen. Wichtig ist - liber die Verse vom ,,Zeugnis“ des Taufers (V. 6-8,
vgl. 15) hinweg - die Darstellung des Weges des gottlichen ,, Wortes* zu
den Menschen (V. 1-4) und seines Geschicks in Ablehnung (V. 5.9-12)
und Aufnahme (V. 13, vgl. 14.16-18). Erneut wird hier, wie in dem zitier-
ten Text Joh §8,21-24, eine zunéchst pauschal klingende Bestreitung der
Heilsméglichkeit der sich dem ,,Licht* widersetzenden Menschen nach-
triglich zuriickgenommen im Sinne einer Heilsmdglichkeit durch den
Glauben an Jesus (V. 13). Wer den gottgesandten Logos aufnimmt, indem
er an den Namen Jesu glaubt, wird zum Gotteskind bzw. erweist sich als
ein solches. Die Kindschaft ist nicht die Frucht von Fleisch und Blut, son-
dern allein das Werk Gottes, der sein eigenes Leben mitteilt.

Eine Einschrinkung der Heilsmoglichkeit auf die Angehérigen einer
bestimmten religiésen oder ethnischen Gruppe wird im Prolog nicht er-
kennbar. So wie nach V. 4 der Logos ganz einfachhin ,,das Licht der Men-
schen“ ist, so kommt er nach V. 10 ,,in die Welt“, und die ,,Seinen*, von
denen in V.11 die Rede ist, diirften einfach die Bewohner der durch ihn
geschaffenen Welt, seines ,,Eigentums®, sein. Ein besonderer Bezug auf
Israel wird hier noch nicht erkennbar. Von ihm ist erst in den Gegeniiber-
stellungen von V.17f die Rede. Nicht die Herkunft des Menschen be-
stimmt also seine Heilsméglichkeit in Christus, sondern allein das Ge-
schenk des Glaubens. Dabei bleibt freilich eine Polaritit erhalten: nach
V. 13 wird die Gotteskindschaft denen verheilen, die an Jesus glauben.
An Jesus glauben auf der anderen Seite diejenigen, die aus Gott gezeugt
sind. Uber ein solches zirkuldres Verhiltnis fiithrt das Johannesevange-
lium letztlich nicht hinaus. Vielleicht kann man hier ein Vorspiel des
Streites um das Verhiltnis von Gnade und Freiheit erkennen. Der Vierte
Evangelist 16st das Problem der Priddestination nicht logisch, sondern



So sehr hat Gott die Welt geliebt 421

durch Gegeniiberstellung komplementirer Aussagen. In ihrer Polaritét
werden sie dem Zugleich von Gnade und Freiheit gerecht.

b) Ein weiterer Text des Johannesevangeliums, der vom Angebot des
Heils fiir alle Menschen spricht, ist das berithmte Jesuswort in Joh 3,16:
,,Denn Gott hat die Welt so sehr geliebt, da} er seinen einzigen Sohn hin-
gab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht zugrunde geht, sondern das
ewige Leben hat.“ Innerhalb des Johannesevangeliums steht diese Aus-
sage einzig da. Sie erstaunt deswegen, weil sich durch das gesamte Evan-
gelium der bereits eingangs erwihnte Gegensatz zwischen Gott und der
., Welt* als dem Raum und Inbegriff der widergottlichen Michte zu zie-
hen scheint. Dies ist vor allem in den Abschiedsreden der Kapitel 15 und
16 und im sog. ,,Hohenpriesterlichen Gebet“ von Joh 17 der Fall. Die
,, Welt“ haBt auf jeden Fall der Jiinger, damit auch Jesus und letztlich den
Vater (Joh 15,23f; 17,14). So kann Jesus auch nicht fiir sie beten (17,9),
da sie ihn nicht erkannt hat (17,25). Sie scheint also keine Heilsmdglich-
keit zu besitzen - oder keine mehr. Dem steht freilich entgegen, daf selbst
im Gebet von Joh 17 noch eine Heilsmaoglichkeit fiir die ,, Welt* vorausge-
setzt erscheint. Die Welt bleibt Raum der Sendung Jesu und der Jiinger
(17, 18). Durch das Zeugnis der Einheit der Jiinger kann und soll sie zum
Glauben an die Sendung Jesu kommen (17,21.23). Man muf} also zwi-
schen der ,,Welt* im weiteren Sinne als Raum der Sendung Jesu und der
Jinger und im engeren Sinne als Inbegriff der Ablehnung Jesu durch den
Unglauben unterscheiden. Nur die letztere hat keine Heilsmdoglichkeit
mehr.

Was bedeutet nun die ,,Gabe* des ,.einzigen* Sohnes durch Gott nach
Joh 3,162 Durch den Ausdruck ,,Hingabe“ deutet die Einheitsiiberset-
zung mit zahlreichen Kommentaren die ,,Gabe* des Sohnes als Hingabe
in den Tod. Dafiir kénnten die beiden vorhergehenden Verse sprechen,
die von der ,,Erh6hung* des Menschensohns als Voraussetzung des Heils
fiir die Glaubenden sprechen. Auf der anderen Seite scheinen aber auch
die folgenden Verse das Wort von Joh 3,16 zu interpretieren. Hier wird
die ,,Gabe“ des Sohnes eindeutig von seiner Sendung in die Welt her defi-
niert, was dann auch die offene Widergabe des griechischen Ausdrucks
durch ,,gab“ im revidierten Luthertext rechtfertigt. Wie immer man die
,,Gabe“ des Sohnes als Ausdruck der Liebe des Vaters zur Welt versteht,
auf jeden Fall erscheint von der gottlichen Liebe zunéchst niemand aus-
gegrenzt. Allein der Glaube entscheidet dariiber, ob der Mensch das
~ewige Leben“ findet oder zugrunde geht.



Johannes Beutler 422

-

¢) Der unmittelbare Kommentar des Jesuswortes von Joh 3,16 findet
sich im folgenden Vers (3,17): ,,Denn Gott hat seinen Sohn nicht in die
Welt gesandt, damit er die Welt richtet, sondern damit die Welt durch ihn
gerettet wird.“ In ihrem schonen Artikel ,,Le salut dans la littérature jo-
hannique* hat Michéle Morgen' auf den inneren Zusammenhang der bei-
den Verse hingewiesen. Sie verweist auch auf die literarische und theolo-
gische Klammer, die Joh 3,17 mit 12,47 bildet: hier wie dort ist von Jesu
Sendung bzw. seinem ,,Kommen* zur ,,Rettung* der Welt die Rede. Das
gesamte Leben und Wirken Jesu vor seiner Passion steht also unter die-
sem Vorzeichen. In Joh 3,17 bildet den Kontext das Gesprich mit dem
Juden Nikodemus. In einen gleichen Kontext gehéren die beiden Stellen
Joh 5,34 und 10,9, in denen Jesus in Auseinandersetzung mit einer jiidi-
schen Horerschaft von der Moglichkeit der ,,Rettung® durch den Glau-
ben an ihn spricht.

Von diesen Aussagen abzuheben sind zwei Texte in Joh 4,1-42, in de-
nen Jesus vom ,,Heil“ spricht bzw. als ,,Heiland, Retter” bezeichnet wird.
In Joh 4,22 sagt Jesu zu der samaritischen Frau: ,,Denn das Heil kommt
von den Juden.* Das vieldiskutierte Wort sollte nicht leichtfertig als se-
kundir gestrichen werden.? Es gibt aus der Sicht des Evangelisten ver-
mutlich nur die heilsgeschichtliche Tatsache wieder, daB das (in Jesus ge-
kommene) Heil von Israel, ja im engeren Sinne von Juda und Jerusalem
seinen Ausgangspunkt nahm, sich die Samaritaner fiir ihren religisen
Anspruch also nicht auf ihre Tradition berufen kénnen.? Freilich fiihrt
der Text selbst sofort iiber diese Perspektive hinaus: in der jetzt angebro-
chenen eschatologischen Stunde gibt es keinen bevorzugten Ort der Got-
tesverehrung mehr. Gott will im Geist und in der ,,Wahrheit* angebetet
werden, und diese ist letztlich in Jesus verkérpert.

Schrittweise fithrt der Text vom Aufenthalt Jesu in Samaria zur Glau-
benserkenntnis der samaritischen Frau und dann ihres ganzen Dorfes,
das am Schluf3 bekennt: ,Er ist wirklich der Retter der Welt* (Joh 4,42).
Damit ist die universale Dimension des von Jesus gebrachten Heils un-
miBverstindlich zum Ausdruck gebracht.* Die anschlieBende Reise Jesu

! DBS 11, fasc. 62 (1988) 720-726f (Abkiirzungen nach S. Schwertner, Theologische Real-
enzyklopddie, Abkiirzungsverzeichnis. Berlin-New York 1976).

?So R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (KEK 2). Gotlingen 1941 (Neuaufl.), 139;
J. Becker, Das Evangelium des Johannes I (Okumenischer Taschenbuch-Kommentar zum
Neuen Testament 4,1). Giitersloh-Wiirzburg 1979, 175; E. Haenchen, Das Johannesevan-
gelium. Ein Kommentar. Hrsg. v. U. Busse, Tiibingen 1980, 243 f.

*In diesem Sinne R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium I (HThK 1V,1). Freiburg
i.B. 1965 (Neuaufl.), 475f; R. E. Brown, The Gospel According to John I(AncB 29). Garden
City, NY, 1969, 172; J. Blank, Das Evangelium nach Johannes la (Geistliche Schrifilesung
1V/1a). Disseldorf 1981, 297.

# Zur Samariamission Jesu und ihrem paradigmatischen Charakter vgl. jetzt Teresa Okure,



So sehr hat Gott die Welt geliebt 423

nach Galilda bringt ihm auch dort Aufnahme unter Nicht-Juddern (Joh
4,45). Damit schlieBt sich ein Kreis, den das zweite Kana-Zeichen (Joh
4,46-54) auch literarisch abschlieBt: Jesus ist wirklich der Retter aller.

Die Erhohung und VerheiBung Jesu zum Heil der Welt

Der absteigenden, inkarnatorischen Linie des Heils im Johannesevange-
lium entspricht eine aufsteigende, die durch den Heimgang Jesu zum Va-
ter in seiner ,,Erhohung* am Kreuz vorgezeichnet ist. Streng genommen
ist die Bewegung dieser beiden Linien nicht gegensitzlich. Vielmehr be-
deutet die ,,Stunde“ der ,,Erhohung* Jesu am Kreuz nur den Schluf3- und
Hohepunkt seiner Sendung zum Heil der Welt. ,,Vom Vater bin ich ausge-
gangen und in die Welt gekommen; ich verlasse die Welt wieder und gehe
zum Vater* (Joh 16, 28).

Jesu Heimgang zum Vater wird im Johannesevangelium friihzeitig an-
gekiindigt und theologisch gedeutet. Aussagen zur Bedeutung seines
Scheidens fiir das Heil der Welt finden sich vor allem in dem der Passion
unmittelbar vorausgehenden Abschnitt der Kapitel 10-12, wobei den Ka-
piteln 11-12 als Ubergangssektion zum Passions- und Auferstehungsbe-
richt eine wichtige Rolle zukommt.’ Jesus hat hier ein fiir allemal den
Tempelbereich verlassen (Joh 10,39f) und sich jenseits des Jordan zu-
riickgezogen. Ein Verweis auf die dort einst erfolgte Tatigkeit des Taufers
schlieBt den Bogen mit Joh 1,19-51 (10,40 ff). Was folgt, weist schon vor-
aus auf die Passion. Da steht zunichst die Auferweckung des Lazarus
(Joh 11,1-44), die den bevorstehenden Tod Jesu, aber auch seine eigene
Auferstehung vorausbildet. Es folgt der TodesbeschluB gegen Jesu
(11,47-53), seine Salbung (12,1-9) und sein triumphaler Einzug in Jeru-
salem (12,12-19), jeweils mit kurzen Zwischenszenen. Die Hellenenrede
schlieBt sich an und bringt mit weiteren Reflexionen des Evangelisten
dieses Zwischenspiel zum Abschlufl (Joh 12,20-50). An drei Stellen sehe
ich hier vor allem den Gedanken der Universalitit des Heils zum Aus-
druck gebracht: in der Ankiindigung der kiinftigen ,,Sammlung* der Got-
teskinder in Joh 11,52; im Kommen der Griechen zu Jesus (Joh 12,20ff)
und im Wort Jesu vom ,,An sich ziehen aller bei seiner ,,Erh6hung* in
Joh 12,32. Gehen wir diese Texte nacheinander durch.

The Johannine Approach to Mission. A Contextual Study of John 4:1-42 (WUNT 2. Reihe
31). Tiibingen 1988.

5 Vgl. H. Thyen, Johannes 10 im Kontext des vierten Evangeliums, in: J. Beutler - R. T.
Fortna (Hrsg.), The Shepherd Discourse of Joh 10 and Its Context (SNTSMS 67). Cam-
bridge, UK, 1991, 116-134.



Johannes Beutler 424

a) An das Wort des Kajafas, das empfichlt, einen Menschen zu opfern
statt das ganze Volk zugrunde gehen zu lassen, schlieBt sich in Joh 11,51 f
eine Reflexion des Evangelisten. Sie bezieht sich zum einen auf den Cha-
rakter des Kajafaswortes, zum andern auf dessen Inhalt. Die Art der Au-
Berung des Kajafas war nicht privat, er sprach vielmehr als ,,Hoherprie-
ster jenes Jahres“ und somit prophetisch. Sein Wort konnte also als Of-
fenbarungswort gelten. Der Inhalt besteht in einer soteriologischen Deu-
tung der zunichst allein von politischen Motiven ausgehenden Erwigung
des Kajafas. DaB es besser sei, daB ein Mensch fiir das Volk sterbe, als
daB das ganze Volk zugrunde gehe, gilt im Sinne der frithchristlichen Er-
16sungslehre und 148t sich auch johanneisch verstehen: durch seinen Tod
schenkt Christus seiner Gemeinde das Leben. Dieses Leben wird letztlich
als eschatologische Sammlung des Gottesvolkes verstanden. Nach V. 51
stirbt Jesus fiir das Gottesvolk Israel, das hier abweichend vom sonstigen
Sprachgebrauch nicht mehr /aos, sondern (wie die Heidenvélker) ethnos
genannt wird, vermutlich deswegen, weil es durch die bisherige Ableh-
nung Jesu sein Vorrecht als (exklusives) Gottesvolk verwirkt hat.¢ Die
Aussage in V. 52 geht einen Schritt weiter: der Tod Jesu fiihrt auch die
eschatologische Sammlung der Gotteskinder herbei. Die israelitische Per-
spektive scheint hier aufgegeben. Gewil3 kennen die exilischen und nach-
exilischen Propheten den Gedanken der Sammlung der zwéIf Stimme Is-
raels aus Nord und Siid, Ost und West und ihr Einswerden unter einem
Hirten (vgl. Jes 43,5f; Jer 23,3f.8; Ez 34,11-15.23f).” Doch unterliegt die
Berufung der ,,Gotteskinder* im Johannesevangelium keinerlei Be-
schrankung, wie wir bereits eingangs (s.0. Das Kommen Jesu) gesehen
haben. So sind im Alten Testament eher jene Texte zum Vergleich heran-
zuziehen, die von der endzeitlichen Vélkerwallfahrt zum Zion sprechen
(wie Jes 2,2-5; Mich 4,1-3; Ps 24 u.a.). Die Fiihrung der versprengten
Gotteskinder zur ,,Einheit“ gibt einerseits einen johanneischen Gedan-
ken wieder, wie ein vergleichender Blick auf das sog. ,,Hohepriesterliche
Gebet“ von Joh 17 (V. 21.23) zeigt, greift anderseits aber doch auch auf
iberliefertes Gut zuriick, wie ein Paralleltext in Joh 10 erkennen 14Bt.

In der Hirtenrede von Joh 10, 1-18 folgt auf die Bildrede in V. 1-5 ein
doppeltes Bildwort, das Jesus als ,,die Tiir kennzeichnet (V. 7 und 9), an
das sich das doppelte Bildwort von Jesus als ,,gutem Hirten“ anschlieBt
(V. 10 und 14). Negative Aussagen stehen jeweils eher voran, was sich aus
dem eher polemischen Zug der ganzen Rede ergibt, positive folgen mit
dem jeweils zweiten Bildwort. So stehen sich denn auch in V. 11-13 das

¢ Vgl. S. Pancaro, ,, People of God* in St John's Gospel, in: NTS 16 (1969-70) 14-129.
" Vgl. dazu J. Beutler, Der alttestamentlich-jiidische Hintergrund der Hirtenrede in Johannes
10, in: J. Beutler / R. T. Fortna, The Shepherd Discourse (oben, Anm. 5), 18-32.



So sehr hat Gott die Welt geliebt 425

»Zerstreuen der Schafe durch den Wolf und in V. 14-18 das ,,Herbeifiih-
ren“ zu ,.einer Herde* unter ,,einem Hirten* gegeniiber. Dem Eigennutz
des Wolfes wird dabei die Selbstlosigkeit Jesu gegeniibergestellt, der sein
Leben fiir seine Schafe hingibt. Dabei endet das Werk Jesu an seinen
Schafen nicht mit der Hiirde, in die sie gehoéren. Er wird auch andere
Schafe herbeifiihren, die sich nicht in der Hiirde befinden. Der Ausdruck,
daB dann ,,eine Herde* und ,,ein Hirt* sein werden, verweist von den Pa-
rallelstellen Ez 34,23; 37,24 her zwar auf das endzeitlich gesammelte Is-
rael, weist im johanneischen Kontext jedoch iiber diesen hinaus. Man
wird mit der Mehrheit der Autoren hier an die Heidenwelt denken, die
der einen Herde unter dem einen Hirten Jesus weltweit zugefiihrt wird.
Versuche, diese Ausweitung gerade wegen ihres , kirchlichen* Charakters
als sekundir auszuscheiden?, sind in Gefahr der petitio principii, da sie
den Beweis schuldig bleiben, daBl der Evangelist Johannes nicht in ekkle-
siologischen Kategorien denke. Gerade die Hirtenrede in ihrem Gesamt-
aufbau, wie wir ihn angedeutet haben, spricht gegen eine solche An-
nahme. So bleibt es bei dem durch die bisherigen Texte gestiitzten Be-
fund, daB3 der Vierte Evangelist in der Tat ein christliches Heil fiir die
Volker im Blick hat.

b) Daf} die Volkerwelt zum Heil in Christus berufen ist, zeigt klar der
Abschnitt Joh 12,20-36, die sog. ,Hellenenrede“. Eine groBe Volks-
menge zog Jesus bei seinem Einzug in Jerusalem aus der Stadt entgegen,
beeindruckt nicht nur von seiner Erscheinung, sondern auch von den Be-
richten Giber das ,,Zeichen* der Auferweckung des Lazarus. Die Reaktion
der Pharisder ist Ratlosigkeit bzw. wachsende Entschlossenheit, den ent-
standenen Zustand zu beenden, denn ,,seht, die (ganze) Welt ist hinter
ihm hergelaufen“ (Joh 12, 19). Man kann dieses Wort durchaus zu den be-
wublt doppeldeutigen Ausdriicken im Johannesevangelium zdhlen. In der
Tat ist die ,,Welt“ im Sinne der Menschheitsfamilie dabeli, sich Jesus an-
zuschlieflen. Eben dies zeigt der Beginn der sog. ,,Hellenenrede“. Hier
kommen nun ,,Griechen®, um Jesus zu sehen.’

Es wiirde kaum ausreichen, in der hier zu Jesus kommenden Men-
schengruppe einfach nur Juden der griechischsprechenden Diaspora se-
hen zu wollen. Dafiir wire der Ausdruck ,,Hellenisten“ geeigneter gewe-
sen. Eher diirfte es sich um sog. ,,Gottesfiirchtige* handeln, die einen Teil
der Observanz der jidischen Thora {ibernommen hatten, ohne sich be-

8 Vgl. die in Anm. 2 genannten Autoren zu Joh 10, 16.

 Vgl. J. Beutler, Greeks Come to See Jesus (John 12,20), in: Bibl 71 (1990) 333-347; ders.,
Griechen kommen, um Jesus zu sehen (Joh 12,201), in: J. Hainz (Hrsg.), Methodenstreit zum
Johannesevangelium. Frankfurt a. M. o.J., 162-179.



Johannes Beutler 426

schneiden zu lassen, und die zu Hochfesten nach Jerusalem hinaufzogen,
um dort am Kult Israels teilzunehmen. Darauf deutet der Text ausdriick-
lich hin. Das Erscheinen der Griechen fillt zusammen mit Jesu bewuf3t
akzeptiertem Todesschicksal, wie es gerade in diesem Abschnitt noch ein-
mal angekiindigt wird (vgl. 12,23-28). Hinter dem ganzen Abschnitt steht
vermutlich das Vierte Gottesknechtslied von Jes 52,13-53,12 nach dem
Septuagintatext, wie ich zu zeigen versucht habe.!° Dabei 148t sich auch
der Wunsch von Menschen, die bisher nicht gesehen haben, zu sehen, aus
dem genannten Septuagintakontext verstindlich machen: er findet sich
wortlich, und zwar abweichend vom masoretischen Text, in Jes 52,15
LXX: ,Denn diejenigen, denen von ihm nichts verkiindet worden ist,
werden sehen, und diejenigen, die nicht gehort haben, werden zur Ein-
sicht kommen.“ DaB hier die Heidenwelt gemeint ist, zeigt zum einen der
Beginn von V. 15 im Septuagintatext (wo von ,,Vélkern* und ,, Kénigen*
die Rede ist), zum andern ein interessanter Vergleichstext bei Paulus zu
Ende des Romerbriefes (R6m 15, 18-21). Paulus begriindet hier sein Mis-
sionswerk unter den Heiden fernab von Jerusalem bis hin nach Illyrien
damit, daB er nicht auf fremdem Fundament bauen wolle. ,Denn es heif3t
in der Schrift: Sehen werden die, denen nichts iiber ihn verkiindet wurde,
und die werden verstehen, die nichts gehdrt haben.“ Der Vers aus dem
Vierten Gottesknechtslied dient hier also klar der Begriindung der Hei-
denmission.

c) Ein letzter, zusammenfassender Text, wo vom universalen Heil
durch Jesus die Rede ist, steht im weiteren Verlauf der Hellenenrede:
,und ich, wenn ich iiber die Erde erh6ht bin, werde alle zu mir ziehen*
(Joh 12,32). Wenn wir die Aussage genauer erfassen wollen, ist es ratsam,
auf ihren Kontext zu achten. Die Rede Jesu 148t sich in drei Teile teilen,
in denen jeweils einmal Jesus zu Wort kommt. Der erste Teil reicht mit
der Einleitung von V. 20 bis 28a und kreist um das Thema der ,,Verherrli-
chung* Jesu, das die Jesusworte rahmt. Der zweite Abschnitt beginnt mit
einer Himmelstimme, die nacheinander durch zwei Gruppen des Volkes
und dann durch Jesus gedeutet wird (V. 28b-33). Stichworte sind hier
»Erhoht-“ und ,Verherrlichtwerden“. Im dritten Abschnitt spricht Jesus
nach erneuter Intervention des Volkes zum letztenmal. Hier kreisen seine
Worte nur noch um das ,,Erhéhtwerden® (V. 34-36). Die Verwendung der
Stichworte scheint nicht zufillig zu sein, entspricht sie doch einerseits
ganz der johanneischen Christologie, anderseits der Aussage, mit der das
Vierte Gottesknechtslied in Jes 52,13 LXX beginnt: ,,Seht, mein Knecht

10 Vgl. ebd.



So sehr hat Gott die Welt geliebt 427

wird verstindig sein und {iberaus erhéht und verherrlicht werden.“ Dal}
in der Tat der auf Joh 12,20 folgende Abschnitt stark unter dem Einflufl
von Jesaja und dem Lied von Jes 52,13-53, 12 bestimmt ist, zeigt auch die
direkte Verwendung von Jes 53,1 LXX in Joh 12,38 sowie die erneute
doppelte Nennung von Jesaja im Kontext (V. 39, mit Zitat V. 40, und
V. 41).

Der Einflu3 der Gottesknechtstheologie in Joh 12,20-44 wird viel-
leicht deswegen nicht so leicht bemerkt, da Johannes als Vertreter einer
innerhalb des Neuen Testaments spiten Christologie die den einzelnen
christologischen Titeln zugeordneten Pradikate nicht mehr beachtet und
Aussagen iiber den Gottesknecht zu solchen iiber den Menschensohn
macht. Dies ist freilich zu diesem Zeitpunkt der frithchristlichen Christo-
logie keineswegs sehr verwunderlich, da sich der Menschensohntitel
schon in der synoptischen Tradition zum bevorzugten Triger von Selbst-
aussagen Jesu iiber sein kommendes Leiden und seine Auferstehung ent-
wickelt hat. .

Diirfen wir hinter dem Wort von Joh 12,32 also das letzte Gottes-
knechtslied des Jesaja sehen, dann stellt sich die Frage nach dem nédheren
Verstiandnis des Verses bei Johannes im Licht der jesajanischen Uberlie-
ferung. Das ,,Ansichziehen aller” kénnte man von einer gern herangezo-
genen Parallelstelle bei Johannes (14, 3) vielleicht im Sinne der eschatolo-
gischen Heimholung der Gerechten deuten, wie sie in Joh 14,4-14.15-24
neu gedeutet wird. Doch wiirde uns hier der jesajanische Text wenig hel-
fen. Im Gottesknechtslied bei Jesaja findet sich eher ein anderer Ge-
danke, nimlich derjenige, da3 der Gottesknecht ,,viele erben wird* (Jes
53,11) und ,,die Stinden vieler auf sich nahm und fiir deren Siinden hinge-
geben wurde® (53,12). Johannes diirfte die biblische Mengenangabe
(,,viele“ im Sinne von ,,Vielheit®, ,alle”) verdeutlicht und das Bild auf
den (am Kreuz und dann zum Vater) ,,Erh6hten® im Sinne von Jes 52,13
LXX bezogen haben. So steht am Schluf3 dieser Reihe von Texten eine
Aussage von ungewdéhnlicher Kraft und Tiefe, die die universale Heilsbe-
deutung Jesu in zugleich biblischer und johanneischer Sprache uniiber-
bietbar zum Ausdruck bringt.

Abschlieend sei noch auf einen Text verwiesen, der das durch Jesus
gestiftete universale Heil in einen eucharistischen Kontext stellt. In einer
iiberraschenden Wendung leitet Jesus in der Lebensbrotrede von Joh
6,26-58 in V. 51 von dem Brot, das er ist, zu dem Brot {iber, das er (eucha-
ristisch) gibt: ,,Und zwar ist das Brot, das ich geben werde, mein Fleisch
fiir das Leben der Welt.“ Es besteht Konsens dariiber, da8 hier eine jo-
hanneische Neuformulierung der bei Paulus und den Synoptikern iiber-
lieferten Einsetzungsworte vorliegt. Jesu Leib ist geradezu — und fast



Johannes Beutler 428

schockierend - sein ,,Fleisch®, und dies nicht nur fiir ,euch* oder fiir
»viele“, sondern ,.fiir das Leben der Welt“.

Ausblick

Schauen wir zuriick, so sehen wir, daB ein Heil fiir alle Menschen trotz
des durchgingigen Dualismus in der Perspektive des Johannesevange-
liums liegt. Die Scheidung der Wirklichkeit in ,oben“ und ,unten“
schliefit also nicht aus, sondern ein, dal jemand aus dem Bereich der
Gottferne in die Gemeinschaft mit Gott gefiihrt wird. Es gibt grundsiitz-
lich fiir jeden Menschen eine Méglichkeit des Glaubens, auch wenn diese
ihm von Gott geschenkt werden muB. Freiheit und Pridestination blei-
ben komplementédr aufeinander bezogen, so dall Gotteskindschaft so-
wohl zum Glauben fiihrt als auch diesen voraussetzt.

Paradigmatisch fiir die Volkerwelt stehen im Johannesevangelium ei-
nerseits die Samaritaner, anderseits die Griechen. Die Religion der Sama-
ritaner vollendet sich in der ,,Anbetung in Geist und Wahrheit“, die die
Samaritaner mit den zum Glauben gekommenen Juden verbindet. Doch
bleibt das Heil nicht auf Paldstina beschriankt. Im Kommen der Griechen
zu Jesus kiindigt sich das Kommen der Welt zum Glauben an. Im Tod des
Gottesknechtes und Menschensohnes, der seine Sendung unter die Men-
schen abschlieB3t und vollendet, 6ffnet sich der Volkerwelt die Moglich-
keit des Heils iiber alle ethnischen und religiésen Schranken hinweg.

Auf eine letzte Frage finden wir freilich im Johannesevangelium kaum
eine Antwort, niamlich diejenige nach der Heilsbedeutung nichtchrist-
licher Religionen. Die von uns befragten Texte sprechen von einer Mog-
lichkeit der Rettung fiir Juden, Galilder und Samaritaner, die den Glau-
ben an Jesus annehmen. Uber die Méglichkeit, daB sie als Juden, Galilder
oder Samaritaner das Heil finden kénnten, hat der Vierte Evangelist nicht
nachgedacht. Er hat freilich gerade im Gesprich Jesu mit der Samariterin
eine Richtung angedeutet, in der die Antwort auf unsere Frage zu suchen
sei. Wenn Jesus der Samariterin verheiflt, die Stunde werde kommen und
sei schon da, in der die wahren Anbeter den Vater in Geist und Wahrheit
anbeten wiirden (Joh 4,24), und damit iiber die Kontroverse des Heilig-
tums auf dem Garizim oder auf dem Zion hinausweist, so blickt er in eine
Richtung, in der bisherige verfalite Religiositit tiberstiegen wird, ohne
daB} an ihre Stelle eine vergleichbare neue trite. Vielleicht 148t sich aus
dieser Sicht auch ein christliches Gesprich mit den Weltreligionen -
nicht zuletzt den groB3en Religionen Asiens - fiihren.





