
Johannes Beutler 418 

eindringlicher Weise gesagt, daß wir in dieser Welt schrecklichen Mor- 
dens und schlimmster Gleichgültigkeit nicht uns selbst und dem Verder- 
ben überlassen sind. Wer die Weihnachtsevangelien auf diese Weise im 
Einklang mit der kirchlichen Tradition als •Wort Gottes" in menschli- 
cher Sprache liest, den ermutigt Gott selbst zum Glauben an seinen 
menschgewordenen Sohn und zu dessen Nachfolge in der Liebe zu allen 
Menschen. Und das gilt auch dann, wenn diese Texte dem heutigen Men- 
schen keine sichere Antwort auf viele der modernen Neugier entsprin- 
gende und im Grunde unwichtige Fragen geben.1 

1 Überarbeitete Fassung eines Artikels in den Salzburger Nachrichten (Weihnachten 1992). 

So sehr hat Gott die Welt geliebt (Joh 3,16) 
Zum Heilsuniversalismus im Johannesevangelium 

Johannes Beutler, Frankfurt am Main 

Die Überzeugung von der Berufung aller Menschen zum Heil gehört zum 
unverzichtbaren Besitz heutiger Christen. Mag auch die Tatsache, daß 
Milliarden von Menschen dieses Heil nicht im Rahmen eines christlichen 
Bekenntnisses finden, die heutige Theologie beschäftigen - an der Mög- 
lichkeit des Heils selbst für NichtChristen wird heute selten gezweifelt. 
Eine Stütze für diese Glaubenszuversicht findet sich in der Aussage des 
Ersten Timotheusbriefes: •(Gott) will, daß alle Menschen gerettet wer- 
den und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen" (2,4). Freilich klingen 
nicht alle Aussagen des Neuen Testaments zur Möglichkeit der Rettung 
für alle so eindeutig wie diese. 



So sehr hat Gott die Welt geliebt 419 

Heilsuniversalismus bei Johannes? 

Die Frage, ob es im Neuen Testament ein Heilsangebot für alle Men- 
schen gebe, ist beim Johannesevangelium nicht ganz so leicht positiv zu 
beantworten, wie dies bei anderen Schriften möglich erscheint. Man mag 
beim Matthäusevangelium vielleicht zweifeln, ob hier das Heil vielleicht 
nicht doch an den jüdischen Lebensweg, an Gesetz und Beschneidung, 
gebunden bleibt (vgl. Mt 5,17-19). Beim Johannesevangelium besteht 
eher die umgekehrte Schwierigkeit. Es ist von einem scheinbar unüber- 
brückbaren Gegensatz zwischen dem Bereich der Glaubenden, die das 
Heil finden, und den Widersachern Jesu und des Glaubens gekennzeich- 
net. Als Repräsentanten dieses Bereichs erscheinen fast durchgehend in- 
nerhalb des Vierten Evangeliums die •Juden". Sie sind die Vertreter der 
ungläubigen •Welt" schlechthin, die das Heil nicht finden kann. Dies 
wird vor allem in den großen Kontroversen zwischen Jesus und den •Ju- 
den" in den Kapiteln 5-10 des Johannesevangeliums entfaltet. 

Ein Beispieltext möge diese Schwierigkeit erläutern. In Joh 8,21-24 
sagt Jesus zu den Juden: •Ich gehe fort, und ihr werdet mich suchen, und 
ihr werdet in eurer Sünde sterben. Wohin ich gehe, dorthin könnt ihr 
nicht gelangen. Da sagten die Juden: Will er sich etwa umbringen? 
Warum sagt er sonst: Wohin ich gehe, dorthin könnt ihr nicht gelangen? 
Er sagte zu ihnen: Ihr stammt von unten, ich stamme von oben; ihr seid 
aus dieser Welt, ich bin nicht aus dieser Welt. Ich habe euch gesagt: Ihr 
werdet in euren Sünden sterben; denn wenn ihr nicht glaubt, daß Ich es 
bin, werdet ihr in euren Sünden sterben." Die •Juden" erscheinen hier 
klar als die Repräsentanten der ungläubigen •Welt", die als solche in der 
Sünde lebt und stirbt, d.h. das Heil nicht finden kann; die unfähig ist, 
dorthin zu gelangen, wohin Jesus geht, nämlich zum Vater. Die Gegen- 
spieler Jesu stehen dabei nicht erst durch ihre freie Entscheidung, son- 
dern vorgängig zu dieser bereits im Bereich des Niederen, Gottfernen, 
des •Unten", aus dem sie sich nicht aus eigener Kraft befreien können. 
Freilich gibt es doch einen Weg aus diesem Bereich hinaus. Er ist durch 
das Geschenk des Glaubens gegeben - des Glaubens, daß Jesus der vom 
Vater gesandte •Sohn", ja Gott selber ist (wie die Anspielung auf die alt- 
testamentliche Offenbarungsformel •Ich bin es" andeutet). Damit er- 
scheinen die wesentlichen Koordinaten des allgemeinen Heilswillens im 
Johannesevangelium vorgezeichnet. Im einzelnen läßt sich eine doppelte 
Linie unterscheiden, wie sich die Aussagen des Vierten Evangeliums zur 
Heilsmöglichkeit aller Menschen zusammenfassen und verstehen lassen. 
Zum einen gibt es eine inkarnatorische Linie, die das •Kommen" oder 
die •Sendung" Jesu zum Heil aller Menschen ausdrückt, zum andern eine 



Johannes Beutler 420 

eschatologische, die die •Stunde" der •Erhöhung" und •Verherrlichung" 
Jesu als Zeitpunkt und innere Ermöglichung des universalen Heils be- 
greift. Folgen wir dieser doppelten Bewegung in den beiden nächsten 
Schritten. 

Das Kommen Jesu zum Heil der Welt 

a) Der erste Text, der von einem Kommen des Logos oder Christi in die 
Welt zum Heil der Menschen spricht, ist im Johannesevangelium der sog. 
Prolog (1,1-18). Dabei ist die Frage der literarischen Entstehung dieses 
Textes hier von untergeordneter Bedeutung. Auch die Einteilung des vor- 
liegenden Logosliedes oder der ihm zugrunde liegenden Textvorlage in 
Strophen ist hier für das Verständnis nicht unbedingt als bekannt voraus- 
zusetzen. Wichtig ist - über die Verse vom •Zeugnis" des Täufers (V. 6-8, 
vgl. 15) hinweg - die Darstellung des Weges des göttlichen •Wortes" zu 
den Menschen (V. 1-4) und seines Geschicks in Ablehnung (V. 5.9-12) 
und Aufnahme (V. 13, vgl. 14.16-18). Erneut wird hier, wie in dem zitier- 
ten Text Joh 8,21 -24, eine zunächst pauschal klingende Bestreitung der 
Heilsmöglichkeit der sich dem •Licht" widersetzenden Menschen nach- 
träglich zurückgenommen im Sinne einer Heilsmöglichkeit durch den 
Glauben an Jesus (V. 13). Wer den gottgesandten Logos aufnimmt, indem 
er an den Namen Jesu glaubt, wird zum Gotteskind bzw. erweist sich als 
ein solches. Die Kindschaft ist nicht die Frucht von Fleisch und Blut, son- 
dern allein das Werk Gottes, der sein eigenes Leben mitteilt. 

Eine Einschränkung der Heilsmöglichkeit auf die Angehörigen einer 
bestimmten religiösen oder ethnischen Gruppe wird im Prolog nicht er- 
kennbar. So wie nach V. 4 der Logos ganz einfachhin •das Licht der Men- 
schen" ist, so kommt er nach V. 10 •in die Welt", und die •Seinen", von 
denen in V. 11 die Rede ist, dürften einfach die Bewohner der durch ihn 
geschaffenen Welt, seines •Eigentums", sein. Ein besonderer Bezug auf 
Israel wird hier noch nicht erkennbar. Von ihm ist erst in den Gegenüber- 
stellungen von V. 17 f die Rede. Nicht die Herkunft des Menschen be- 
stimmt also seine Heilsmöglichkeit in Christus, sondern allein das Ge- 
schenk des Glaubens. Dabei bleibt freilich eine Polarität erhalten: nach 
V. 13 wird die Gotteskindschaft denen verheißen, die an Jesus glauben. 
An Jesus glauben auf der anderen Seite diejenigen, die aus Gott gezeugt 
sind. Über ein solches zirkuläres Verhältnis führt das Johannesevange- 
lium letztlich nicht hinaus. Vielleicht kann man hier ein Vorspiel des 
Streites um das Verhältnis von Gnade und Freiheit erkennen. Der Vierte 
Evangelist löst das Problem der Prädestination nicht logisch, sondern 



So sehr hat Gott die Welt geliebt 421 

durch Gegenüberstellung komplementärer Aussagen. In ihrer Polarität 
werden sie dem Zugleich von Gnade und Freiheit gerecht. 

b) Ein weiterer Text des Johannesevangeliums, der vom Angebot des 
Heils für alle Menschen spricht, ist das berühmte Jesuswort in Joh 3,16: 
•Denn Gott hat die Welt so sehr geliebt, daß er seinen einzigen Sohn hin- 
gab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht zugrunde geht, sondern das 
ewige Leben hat." Innerhalb des Johannesevangeliums steht diese Aus- 
sage einzig da. Sie erstaunt deswegen, weil sich durch das gesamte Evan- 
gelium der bereits eingangs erwähnte Gegensatz zwischen Gott und der 
•Welt" als dem Raum und Inbegriff der widergöttlichen Mächte zu zie- 
hen scheint. Dies ist vor allem in den Abschiedsreden der Kapitel 15 und 
16 und im sog. •Hohenpriesterlichen Gebet" von Joh 17 der Fall. Die 
•Welt" haßt auf jeden Fall der Jünger, damit auch Jesus und letztlich den 
Vater (Joh 15,23f; 17,14). So kann Jesus auch nicht für sie beten (17,9), 
da sie ihn nicht erkannt hat (17,25). Sie scheint also keine Heilsmöglich- 
keit zu besitzen - oder keine mehr. Dem steht freilich entgegen, daß selbst 
im Gebet von Joh 17 noch eine Heilsmöglichkeit für die •Welt" vorausge- 
setzt erscheint. Die Welt bleibt Raum der Sendung Jesu und der Jünger 
(17,18). Durch das Zeugnis der Einheit der Jünger kann und soll sie zum 
Glauben an die Sendung Jesu kommen (17,21.23). Man muß also zwi- 
schen der •Welt" im weiteren Sinne als Raum der Sendung Jesu und der 
Jünger und im engeren Sinne als Inbegriff der Ablehnung Jesu durch den 
Unglauben unterscheiden. Nur die letztere hat keine Heilsmöglichkeit 
mehr. 

Was bedeutet nun die •Gabe" des •einzigen" Sohnes durch Gott nach 
Joh 3,16? Durch den Ausdruck •Hingabe" deutet die Einheitsüberset- 
zung mit zahlreichen Kommentaren die •Gabe" des Sohnes als Hingabe 
in den Tod. Dafür könnten die beiden vorhergehenden Verse sprechen, 
die von der •Erhöhung" des Menschensohns als Voraussetzung des Heils 
für die Glaubenden sprechen. Auf der anderen Seite scheinen aber auch 
die folgenden Verse das Wort von Joh 3,16 zu interpretieren. Hier wird 
die •Gabe" des Sohnes eindeutig von seiner Sendung in die Welt her defi- 
niert, was dann auch die offene Widergabe des griechischen Ausdrucks 
durch •gab" im revidierten Luthertext rechtfertigt. Wie immer man die 
•Gabe" des Sohnes als Ausdruck der Liebe des Vaters zur Welt versteht, 
auf jeden Fall erscheint von der göttlichen Liebe zunächst niemand aus- 
gegrenzt. Allein der Glaube entscheidet darüber, ob der Mensch das 
•ewige Leben" findet oder zugrunde geht. 



Johannes Beutler 422 

c) Der unmittelbare Kommentar des Jesuswortes von Joh 3,16 findet 
sich im folgenden Vers (3,17): •Denn Gott hat seinen Sohn nicht in die 
Welt gesandt, damit er die Welt richtet, sondern damit die Welt durch ihn 
gerettet wird." In ihrem schönen Artikel •Le salut dans la litterature jo- 
hannique" hat Michele Morgen1 auf den inneren Zusammenhang der bei- 
den Verse hingewiesen. Sie verweist auch auf die literarische und theolo- 
gische Klammer, die Joh 3,17 mit 12,47 bildet: hier wie dort ist von Jesu 
Sendung bzw. seinem •Kommen" zur •Rettung" der Welt die Rede. Das 
gesamte Leben und Wirken Jesu vor seiner Passion steht also unter die- 
sem Vorzeichen. In Joh 3,17 bildet den Kontext das Gespräch mit dem 
Juden Nikodemus. In einen gleichen Kontext gehören die beiden Stellen 
Joh 5,34 und 10,9, in denen Jesus in Auseinandersetzung mit einer jüdi- 
schen Hörerschaft von der Möglichkeit der •Rettung" durch den Glau- 
ben an ihn spricht. 

Von diesen Aussagen abzuheben sind zwei Texte in Joh 4,1-42, in de- 
nen Jesus vom •Heil" spricht bzw. als •Heiland, Retter" bezeichnet wird. 
In Joh 4,22 sagt Jesu zu der samaritischen Frau: •Denn das Heil kommt 
von den Juden." Das vieldiskutierte Wort sollte nicht leichtfertig als se- 
kundär gestrichen werden.2 Es gibt aus der Sicht des Evangelisten ver- 
mutlich nur die heilsgeschichtliche Tatsache wieder, daß das (in Jesus ge- 
kommene) Heil von Israel, ja im engeren Sinne von Juda und Jerusalem 
seinen Ausgangspunkt nahm, sich die Samaritaner für ihren religiösen 
Anspruch also nicht auf ihre Tradition berufen können.3 Freilich führt 
der Text selbst sofort über diese Perspektive hinaus: in der jetzt angebro- 
chenen eschatologischen Stunde gibt es keinen bevorzugten Ort der Got- 
tesverehrung mehr. Gott will im Geist und in der •Wahrheit" angebetet 
werden, und diese ist letztlich in Jesus verkörpert. 

Schrittweise führt der Text vom Aufenthalt Jesu in Samaria zur Glau- 
benserkenntnis der samaritischen Frau und dann ihres ganzen Dorfes, 
das am Schluß bekennt: •Er ist wirklich der Retter der Welt" (Joh 4,42). 
Damit ist die universale Dimension des von Jesus gebrachten Heils un- 
mißverständlich zum Ausdruck gebracht.4 Die anschließende Reise Jesu 
1 DBS 11, fasc. 62 (1988) 720-726 f (Abkürzungen nach S. Schwertner, Theologische Real- 
enzyklopädie, Abkürzungsverzeichnis. Berlin-New York 1976). 
2 So R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes(KEK 2). Göttingen 1941 (Neuaufl.), 139; 
J. Becker, Das Evangelium des Johannes I (Ökumenischer Taschenbuch-Kommentar zum 
Neuen Testament 4,1). Gütersloh-Würzburg 1979, 175; E. Haenchen, Das Johannesevan- 
gelium. Ein Kommentar. Hrsg. v. U. Busse, Tübingen 1980, 243 f. 
3 In diesem Sinne R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium 1 (HThK IV, 1). Freiburg 
i. B. 1965 (Neuaufl.), 475 f; R. E. Brown, The Gospel According to John /(AncB 29). Garden 
City, NY, 1969, 172; J. Blank, Das Evangelium nach Johannes la (Geistliche Schriftlesung 
IV/la). Düsseldorf 1981, 297. 
4 Zur Samariamission Jesu und ihrem paradigmatischen Charakter vgl. jetzt Teresa Okure, 



So sehr hat Gott die Welt geliebt 423 

nach Galiläa bringt ihm auch dort Aufnahme unter Nicht-Judäern (Joh 
4,45). Damit schließt sich ein Kreis, den das zweite Kana-Zeichen (Joh 
4,46-54) auch literarisch abschließt: Jesus ist wirklich der Retter aller. 

Die Erhöhung und Verheißung Jesu zum Heil der Welt 

Der absteigenden, inkarnatorischen Linie des Heils im Johannesevange- 
lium entspricht eine aufsteigende, die durch den Heimgang Jesu zum Va- 
ter in seiner •Erhöhung" am Kreuz vorgezeichnet ist. Streng genommen 
ist die Bewegung dieser beiden Linien nicht gegensätzlich. Vielmehr be- 
deutet die •Stunde" der •Erhöhung" Jesu am Kreuz nur den Schluß- und 
Höhepunkt seiner Sendung zum Heil der Welt. •Vom Vater bin ich ausge- 
gangen und in die Welt gekommen; ich verlasse die Welt wieder und gehe 
zum Vater" (Joh 16,28). 

Jesu Heimgang zum Vater wird im Johannesevangelium frühzeitig an- 
gekündigt und theologisch gedeutet. Aussagen zur Bedeutung seines 
Scheidens für das Heil der Welt finden sich vor allem in dem der Passion 
unmittelbar vorausgehenden Abschnitt der Kapitel 10-12, wobei den Ka- 
piteln 11-12 als Übergangssektion zum Passions- und Auferstehungsbe- 
richt eine wichtige Rolle zukommt.5 Jesus hat hier ein für allemal den 
Tempelbereich verlassen (Joh 10,39f) und sich jenseits des Jordan zu- 
rückgezogen. Ein Verweis auf die dort einst erfolgte Tätigkeit des Täufers 
schließt den Bogen mit Joh 1,19-51 (10,40 ff). Was folgt, weist schon vor- 
aus auf die Passion. Da steht zunächst die Auferweckung des Lazarus 
(Joh 11,1-44), die den bevorstehenden Tod Jesu, aber auch seine eigene 
Auferstehung vorausbildet. Es folgt der Todesbeschluß gegen Jesu 
(11,47-53), seine Salbung (12,1-9) und sein triumphaler Einzug in Jeru- 
salem (12,12-19), jeweils mit kurzen Zwischenszenen. Die Hellenenrede 
schließt sich an und bringt mit weiteren Reflexionen des Evangelisten 
dieses Zwischenspiel zum Abschluß (Joh 12,20-50). An drei Stellen sehe 
ich hier vor allem den Gedanken der Universalität des Heils zum Aus- 
druck gebracht: in der Ankündigung der künftigen •Sammlung" der Got- 
teskinder in Joh 11,52; im Kommen der Griechen zu Jesus (Joh 12,20 ff) 
und im Wort Jesu vom •An sich ziehen aller" bei seiner •Erhöhung" in 
Joh 12,32. Gehen wir diese Texte nacheinander durch. 

The Johannine Approach to Mission. A Contextual Study of John 4:1-42 (WUNT 2. Reihe 
31). Tübingen 1988. 
3 Vgl. H. Thyen, Johannes 10 im Kontext des vierten Evangeliums, in: J. Beutler - R. T. 
Fortna (Hrsg.), The Shepherd Discourse of Joh 10 and Its Context (SNTSMS 67). Cam- 
bridge, UK, 1991, 116-134. 



Johannes Beutler 424 

a) An das Wort des Kajafas, das empfiehlt, einen Menschen zu opfern 
statt das ganze Volk zugrunde gehen zu lassen, schließt sich in Joh 11,51 f 
eine Reflexion des Evangelisten. Sie bezieht sich zum einen auf den Cha- 
rakter des Kajafas Wortes, zum andern auf dessen Inhalt. Die Art der Äu- 
ßerung des Kajafas war nicht privat, er sprach vielmehr als •Hoherprie- 
ster jenes Jahres" und somit prophetisch. Sein Wort konnte also als Of- 
fenbarungswort gelten. Der Inhalt besteht in einer soteriologischen Deu- 
tung der zunächst allein von politischen Motiven ausgehenden Erwägung 
des Kajafas. Daß es besser sei, daß ein Mensch für das Volk sterbe, als 
daß das ganze Volk zugrunde gehe, gilt im Sinne der frühchristlichen Er- 
lösungslehre und läßt sich auch johanneisch verstehen: durch seinen Tod 
schenkt Christus seiner Gemeinde das Leben. Dieses Leben wird letztlich 
als eschatologische Sammlung des Gottesvolkes verstanden. Nach V. 51 
stirbt Jesus für das Gottesvolk Israel, das hier abweichend vom sonstigen 
Sprachgebrauch nicht mehr laos, sondern (wie die Heidenvölker) ethnos 
genannt wird, vermutlich deswegen, weil es durch die bisherige Ableh- 
nung Jesu sein Vorrecht als (exklusives) Gottesvolk verwirkt hat.6 Die 
Aussage in V. 52 geht einen Schritt weiter: der Tod Jesu führt auch die 
eschatologische Sammlung der Gotteskinder herbei. Die israelitische Per- 
spektive scheint hier aufgegeben. Gewiß kennen die exilischen und nach- 
exilischen Propheten den Gedanken der Sammlung der zwölf Stämme Is- 
raels aus Nord und Süd, Ost und West und ihr Einswerden unter einem 
Hirten (vgl. Jes 43,5 f; Jer 23,3 f. 8; Ez 34,11 -15.23 f).7 Doch unterliegt die 
Berufung der •Gotteskinder" im Johannesevangelium keinerlei Be- 
schränkung, wie wir bereits eingangs (s. o. Das Kommen Jesu) gesehen 
haben. So sind im Alten Testament eher jene Texte zum Vergleich heran- 
zuziehen, die von der endzeitlichen Völkerwallfahrt zum Zion sprechen 
(wie Jes 2,2-5; Mich 4,1-3; Ps 24 u.a.). Die Führung der versprengten 
Gotteskinder zur •Einheit" gibt einerseits einen johanneischen Gedan- 
ken wieder, wie ein vergleichender Blick auf das sog. •Hohepriesterliche 
Gebet" von Joh 17 (V. 21.23) zeigt, greift anderseits aber doch auch auf 
überliefertes Gut zurück, wie ein Paralleltext in Joh 10 erkennen läßt. 

In der Hirtenrede von Joh 10,1-18 folgt auf die Bildrede in V. 1-5 ein 
doppeltes Bildwort, das Jesus als •die Tür" kennzeichnet (V. 7 und 9), an 
das sich das doppelte Bildwort von Jesus als •gutem Hirten" anschließt 
(V. 10 und 14). Negative Aussagen stehen jeweils eher voran, was sich aus 
dem eher polemischen Zug der ganzen Rede ergibt, positive folgen mit 
dem jeweils zweiten Bildwort. So stehen sich denn auch in V. 11-13 das 

6 Vgl. S. Pancaro, •People of God" in St John's Gospel, in: NTS 16 (1969-70) 14-129. 
7 Vgl. dazu J. Beutler, Der alttestamentlich-jüdische Hintergrund der Hirtenrede in Johannes 
10, in: J. Beutler / R. T. Fortna, The Shepherd Discourse (oben, Anm. 5), 18-32. 



So sehr hat Gott die Welt geliebt 425 

•Zerstreuen" der Schafe durch den Wolf und in V. 14-18 das •Herbeifüh- 
ren" zu •einer Herde" unter •einem Hirten" gegenüber. Dem Eigennutz 
des Wolfes wird dabei die Selbstlosigkeit Jesu gegenübergestellt, der sein 
Leben für seine Schafe hingibt. Dabei endet das Werk Jesu an seinen 
Schafen nicht mit der Hürde, in die sie gehören. Er wird auch andere 
Schafe herbeiführen, die sich nicht in der Hürde befinden. Der Ausdruck, 
daß dann •eine Herde" und •ein Hirt" sein werden, verweist von den Pa- 
rallelstellen Ez 34,23; 37,24 her zwar auf das endzeitlich gesammelte Is- 
rael, weist im johanneischen Kontext jedoch über diesen hinaus. Man 
wird mit der Mehrheit der Autoren hier an die Heidenwelt denken, die 
der einen Herde unter dem einen Hirten Jesus weltweit zugeführt wird. 
Versuche, diese Ausweitung gerade wegen ihres •kirchlichen" Charakters 
als sekundär auszuscheiden8, sind in Gefahr der petitio principii, da sie 
den Beweis schuldig bleiben, daß der Evangelist Johannes nicht in ekkle- 
siologischen Kategorien denke. Gerade die Hirtenrede in ihrem Gesamt- 
aufbau, wie wir ihn angedeutet haben, spricht gegen eine solche An- 
nahme. So bleibt es bei dem durch die bisherigen Texte gestützten Be- 
fund, daß der Vierte Evangelist in der Tat ein christliches Heil für die 
Völker im Blick hat. 

b) Daß die Völkerwelt zum Heil in Christus berufen ist, zeigt klar der 
Abschnitt Joh 12,20-36, die sog. •Hellenenrede". Eine große Volks- 
menge zog Jesus bei seinem Einzug in Jerusalem aus der Stadt entgegen, 
beeindruckt nicht nur von seiner Erscheinung, sondern auch von den Be- 
richten über das •Zeichen" der Auferweckung des Lazarus. Die Reaktion 
der Pharisäer ist Ratlosigkeit bzw. wachsende Entschlossenheit, den ent- 
standenen Zustand zu beenden, denn •seht, die (ganze) Welt ist hinter 
ihm hergelaufen" (Joh 12,19). Man kann dieses Wort durchaus zu den be- 
wußt doppeldeutigen Ausdrücken im Johannesevangelium zählen. In der 
Tat ist die •Welt" im Sinne der Menschheitsfamilie dabei, sich Jesus an- 
zuschließen. Eben dies zeigt der Beginn der sog. •Hellenenrede". Hier 
kommen nun •Griechen", um Jesus zu sehen.9 

Es würde kaum ausreichen, in der hier zu Jesus kommenden Men- 
schengruppe einfach nur Juden der griechischsprechenden Diaspora se- 
hen zu wollen. Dafür wäre der Ausdruck •Hellenisten" geeigneter gewe- 
sen. Eher dürfte es sich um sog. •Gottesfürchtige" handeln, die einen Teil 
der Observanz der jüdischen Thora übernommen hatten, ohne sich be- 

8 Vgl. die in Anm. 2 genannten Autoren zu Joh 10,16. 
» Vgl. J. Beutler, Greeks Come to See Jesus (John 12,20), in: Bibl 71 (1990) 333-347; ders., 
Griechen kommen, um Jesus zu sehen (Joh 12,20f), in: J. Hainz (Hrsg.), Methodenstreit zum 
Johannesevangelium. Frankfurt a. M. o.J., 162-179. 



Johannes Beutler 426 

schneiden zu lassen, und die zu Hochfesten nach Jerusalem hinaufzogen, 
um dort am Kult Israels teilzunehmen. Darauf deutet der Text ausdrück- 
lich hin. Das Erscheinen der Griechen fällt zusammen mit Jesu bewußt 
akzeptiertem Todesschicksal, wie es gerade in diesem Abschnitt noch ein- 
mal angekündigt wird (vgl. 12,23-28). Hinter dem ganzen Abschnitt steht 
vermutlich das Vierte Gottesknechtslied von Jes 52,13-53,12 nach dem 
Septuagintatext, wie ich zu zeigen versucht habe.10 Dabei läßt sich auch 
der Wunsch von Menschen, die bisher nicht gesehen haben, zu sehen, aus 
dem genannten Septuagintakontext verständlich machen: er findet sich 
wörtlich, und zwar abweichend vom masoretischen Text, in Jes 52,15 
LXX: •Denn diejenigen, denen von ihm nichts verkündet worden ist, 
werden sehen, und diejenigen, die nicht gehört haben, werden zur Ein- 
sicht kommen." Daß hier die Heidenwelt gemeint ist, zeigt zum einen der 
Beginn von V. 15 im Septuagintatext (wo von •Völkern" und •Königen" 
die Rede ist), zum andern ein interessanter Vergleichstext bei Paulus zu 
Ende des Römerbriefes (Rom 15,18-21). Paulus begründet hier sein Mis- 
sionswerk unter den Heiden fernab von Jerusalem bis hin nach Illyrien 
damit, daß er nicht auf fremdem Fundament bauen wolle. •Denn es heißt 
in der Schrift: Sehen werden die, denen nichts über ihn verkündet wurde, 
und die werden verstehen, die nichts gehört haben." Der Vers aus dem 
Vierten Gottesknechtslied dient hier also klar der Begründung der Hei- 
denmission. 

c) Ein letzter, zusammenfassender Text, wo vom universalen Heil 
durch Jesus die Rede ist, steht im weiteren Verlauf der Hellenenrede: 
•Und ich, wenn ich über die Erde erhöht bin, werde alle zu mir ziehen" 
(Joh 12,32). Wenn wir die Aussage genauer erfassen wollen, ist es ratsam, 
auf ihren Kontext zu achten. Die Rede Jesu läßt sich in drei Teile teilen, 
in denen jeweils einmal Jesus zu Wort kommt. Der erste Teil reicht mit 
der Einleitung von V. 20 bis 28a und kreist um das Thema der •Verherrli- 
chung" Jesu, das die Jesusworte rahmt. Der zweite Abschnitt beginnt mit 
einer Himmelstimme, die nacheinander durch zwei Gruppen des Volkes 
und dann durch Jesus gedeutet wird (V. 28b-33). Stichworte sind hier 
•Erhöht-" und •Verherrlichtwerden". Im dritten Abschnitt spricht Jesus 
nach erneuter Intervention des Volkes zum letztenmal. Hier kreisen seine 
Worte nur noch um das •Erhöhtwerden" (V. 34-36). Die Verwendung der 
Stichworte scheint nicht zufällig zu sein, entspricht sie doch einerseits 
ganz der johanneischen Christologie, anderseits der Aussage, mit der das 
Vierte Gottesknechtslied in Jes 52,13 LXX beginnt: •Seht, mein Knecht 

10 Vgl. ebd. 



So sehr hat Gott die Welt geliebt All 

wird verständig sein und überaus erhöht und verherrlicht werden." Daß 
in der Tat der auf Joh 12,20 folgende Abschnitt stark unter dem Einfluß 
von Jesaja und dem Lied von Jes 52,13-53,12 bestimmt ist, zeigt auch die 
direkte Verwendung von Jes 53,1 LXX in Joh 12,38 sowie die erneute 
doppelte Nennung von Jesaja im Kontext (V. 39, mit Zitat V. 40, und 
V. 41). 

Der Einfluß der Gottesknechtstheologie in Joh 12,20-44 wird viel- 
leicht deswegen nicht so leicht bemerkt, da Johannes als Vertreter einer 
innerhalb des Neuen Testaments späten Christologie die den einzelnen 
christologischen Titeln zugeordneten Prädikate nicht mehr beachtet und 
Aussagen über den Gottesknecht zu solchen über den Menschensohn 
macht. Dies ist freilich zu diesem Zeitpunkt der frühchristlichen Christo- 
logie keineswegs sehr verwunderlich, da sich der Menschensohntitel 
schon in der synoptischen Tradition zum bevorzugten Träger von Selbst- 
aussagen Jesu über sein kommendes Leiden und seine Auferstehung ent- 
wickelt hat. s 

Dürfen wir hinter dem Wort von Joh 12,32 also das letzte Gottes- 
knechtslied des Jesaja sehen, dann stellt sich die Frage nach dem näheren 
Verständnis des Verses bei Johannes im Licht der jesajanischen Überlie- 
ferung. Das •Ansichziehen aller" könnte man von einer gern herangezo- 
genen Parallelstelle bei Johannes (14,3) vielleicht im Sinne der eschatolo- 
gischen Heimholung der Gerechten deuten, wie sie in Joh 14,4-14.15-24 
neu gedeutet wird. Doch würde uns hier der jesajanische Text wenig hel- 
fen. Im Gottesknechtslied bei Jesaja findet sich eher ein anderer Ge- 
danke, nämlich derjenige, daß der Gottesknecht •viele erben wird" (Jes 
53,11) und •die Sünden vieler auf sich nahm und für deren Sünden hinge- 
geben wurde" (53,12). Johannes dürfte die biblische Mengenangabe 
(•viele" im Sinne von •Vielheit", •alle") verdeutlicht und das Bild auf 
den (am Kreuz und dann zum Vater) •Erhöhten" im Sinne von Jes 52,13 
LXX bezogen haben. So steht am Schluß dieser Reihe von Texten eine 
Aussage von ungewöhnlicher Kraft und Tiefe, die die universale Heilsbe- 
deutung Jesu in zugleich biblischer und johanneischer Sprache unüber- 
bietbar zum Ausdruck bringt. 

Abschließend sei noch auf einen Text verwiesen, der das durch Jesus 
gestiftete universale Heil in einen eucharistischen Kontext stellt. In einer 
überraschenden Wendung leitet Jesus in der Lebensbrotrede von Joh 
6,26-58 in V. 51 von dem Brot, das er ist, zu dem Brot über, das er (eucha- 
ristisch) gibt: •Und zwar ist das Brot, das ich geben werde, mein Fleisch 
für das Leben der Welt." Es besteht Konsens darüber, daß hier eine jo- 
hanneische Neuformulierung der bei Paulus und den Synoptikern über- 
lieferten Einsetzungsworte vorliegt. Jesu Leib ist geradezu - und fast 



Johannes Beutler 428 

schockierend - sein •Fleisch", und dies nicht nur für •euch" oder für 
•viele", sondern •für das Leben der Welt". 

Ausblick 

Schauen wir zurück, so sehen wir, daß ein Heil für alle Menschen trotz 
des durchgängigen Dualismus in der Perspektive des Johannesevange- 
liums liegt. Die Scheidung der Wirklichkeit in •oben" und •unten" 
schließt also nicht aus, sondern ein, daß jemand aus dem Bereich der 
Gottferne in die Gemeinschaft mit Gott geführt wird. Es gibt grundsätz- 
lich für jeden Menschen eine Möglichkeit des Glaubens, auch wenn diese 
ihm von Gott geschenkt werden muß. Freiheit und Prädestination blei- 
ben komplementär aufeinander bezogen, so daß Gotteskindschaft so- 
wohl zum Glauben führt als auch diesen voraussetzt. 

Paradigmatisch für die Völkerwelt stehen im Johannesevangelium ei- 
nerseits die Samaritaner, anderseits die Griechen. Die Religion der Sama- 
ritaner vollendet sich in der •Anbetung in Geist und Wahrheit", die die 
Samaritaner mit den zum Glauben gekommenen Juden verbindet. Doch 
bleibt das Heil nicht auf Palästina beschränkt. Im Kommen der Griechen 
zu Jesus kündigt sich das Kommen der Welt zum Glauben an. Im Tod des 
Gottesknechtes und Menschensohnes, der seine Sendung unter die Men- 
schen abschließt und vollendet, öffnet sich der Völkerwelt die Möglich- 
keit des Heils über alle ethnischen und religiösen Schranken hinweg. 

Auf eine letzte Frage finden wir freilich im Johannesevangelium kaum 
eine Antwort, nämlich diejenige nach der Heilsbedeutung nichtchrist- 
licher Religionen. Die von uns befragten Texte sprechen von einer Mög- 
lichkeit der Rettung für Juden, Galiläer und Samaritaner, die den Glau- 
ben an Jesus annehmen. Über die Möglichkeit, daß sie als Juden, Galiläer 
oder Samaritaner das Heil finden könnten, hat der Vierte Evangelist nicht 
nachgedacht. Er hat freilich gerade im Gespräch Jesu mit der Samariterin 
eine Richtung angedeutet, in der die Antwort auf unsere Frage zu suchen 
sei. Wenn Jesus der Samariterin verheißt, die Stunde werde kommen und 
sei schon da, in der die wahren Anbeter den Vater in Geist und Wahrheit 
anbeten würden (Joh 4,24), und damit über die Kontroverse des Heilig- 
tums auf dem Garizim oder auf dem Zion hinausweist, so blickt er in eine 
Richtung, in der bisherige verfaßte Religiosität überstiegen wird, ohne 
daß an ihre Stelle eine vergleichbare neue träte. Vielleicht läßt sich aus 
dieser Sicht auch ein christliches Gespräch mit den Weltreligionen - 
nicht zuletzt den großen Religionen Asiens - führen. 




