Biographisch vom Glauben sprechen

Die ,,Confessiones“ des Augustinus als Zeugnis eines
lebensgeschichtlich ausgelegten Glaubens.

Werner Simon, Mainz

Lebensgeschichte als Problem

Sozialwissenschaftler beschreiben die Entwicklung, die zur Ausbildung
der modernen Gesellschaft fithrte, als einen Prozefl zunehmender Diffe-
renzierung. Immer mehr Teilbereiche werden aus dem unmittelbaren Le-
benszusammenhang ausgegliedert und nach eigenen Sachgesetzen orga-
nisiert: Politik und Recht, Wirtschaft und Konsum, Wissenschaft und Bil-
dung, Kiinste und Religion. Wir leben nicht in einer Lebenswelt. Der ein-
zelne lebt vielmehr in einer Vielzahl von Lebenswelten. Er lebt diese Teil-
bezichungen nicht selten in einem spannungsreichen, oft als wider-
spriichlich erlebten Nebeneinander. Vom einzelnen wird eine hohe Flexi-
bilitiat und Mobilitit erwartet: die Bereitschaft, in raschem Wechsel den
situationsspezifischen Anforderungen angemessen Rechnung zu tragen.
Nicht wenige erfahren diese Herausforderung als eine Belastung und als
eine Uberforderung. Es bricht die Frage auf, wie in solchen zerrissenen
Lebenszusammenhingen ,,identisches* Leben gewahrt, wie in ihnen die
Einheit und die Kontinuitit einer persénlichen Lebensgeschichte gewon-
nen werden konnen. Identitit ist immer weniger vorgegeben durch einen
fraglos giiltigen Traditionszusammenhang. Sie ist vielmehr stets neu auf-
gegeben. Sie wird dort erlangt, wo der einzelne als Person die vielfaltigen
Erwartungen und Herausforderungen - auswihlend und gewichtend - in
einer sinnvollen lebensgeschichtlichen Perspektive annehmen, integrie-
ren und verantwortlich gestalten kann. Der Pluralisierung der Sinn- und
Wertorientierungen entspricht eine Individualisierung der Lebensfiih-
rung und der sie leitenden Lebensentwiirfe. Es sind weniger die in einem
die Generationen iibergreifenden Traditionszusammenhang vermittelten
Orientierungsmuster, die dabei Uberzeugungskraft erlangen. Gesucht
wird eine erfahrungsbezogene Einsichtigkeit und die praktische Bewih-
rung im eigenen Lebenszusammenhang. Lebensgeschichten werden viel-
faltiger. Vielfiltiger werden auch die Glaubensgeschichten, die in diese
Lebensgeschichten eingebettet sind. Die Lebensgeschichte wird so zum
Lernort des Glaubens. Der konkrete Glaube hat eine lebensgeschichtli-
che Gestalt, die ihm nicht nur duBerlich bleibt.



Werner Simon 430

Die Bekenntnisse des Augustinus*

Das Bemiihen, die eigene Lebensgeschichte als Glaubensgeschichte zu
verstehen, die Suche nach Einheit in einem Lebenszusammenhang, der
durch vielerlei Briiche und Zerrissenheit gekennzeichnet ist, die Suche
nach GewiBlheit und nach dem, was in aller Fliichtigkeit des Lebens
Stand fassen 148t — das sind auch zentrale Themen und Motive der ,,Be-
kenntnisse”“ (,,Confessiones*) des Augustinus. Augustinus vergegenwair-
tigt in ihnen die Geschichte seines Lebens und seiner Bekehrung. Er lddt
den Leser ein, mit ihm ,,Spuren Gottes* in dieser Lebensgeschichte zu
entdecken, sie als eine Geschichte im Horizont der Zuwendung Gottes
und seiner VerheiBungen zu lesen.

In der Spitschrift der ,,Retractationes* faB3t Augustinus den Inhalt der
»Confessiones* knapp zusammen: ,,Die dreizehn Biicher meiner Be-
kenntnisse rithmen den gerechten und guten Gott aus Anlafl sowohl mei-
nes Bosen wie auch meines Guten und rufen den menschlichen Verstand
und das Gemiit zu ihm auf ... Vom ersten bis zum zehnten Buch handeln
sie von mir, in den drei iibrigen von den Heiligen Schriften, angefangen
von dem, daB3 geschrieben ist ,Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde*
bis zur Sabbatruhe (Retract. 2,6,32). So beziehen sich die Biicher 1-9 des
zwischen 397 und 401 verfaBlten Werkes auf die Lebensgeschichte des
Augustinus bis zum Jahre 387, dem Jahr seiner Taufe in Mailand und sei-
ner Riickkehr nach Afrika. Buch 10 will Auskunft geben auf die Frage,
»wer ich jetzt bin, jetzt zur Zeit (der Niederschrift) meiner Bekenntnisse*
(Conf. 10,3,4). Die Biicher 11-13 enthalten eine Auslegung des Schop-
fungstextes von Gen 1,1-2,4a. Sie stellen die autobiographische Refle-
xion in den Zusammenhang des umfassenden Schépfungshandelns Got-
tes, die Zeit des Menschen und seiner Lebensgeschichte in den Zusam-
menhang der zeitumgreifenden Ewigkeit Gottes. Denn nur in einem sol-
chen universalen Horizont kann die Dynamik des menschlichen Lebens,
konnen Ursprung und Ziel der menschlichen Lebensgeschichte angemes-
sen begriffen und zur Sprache gebracht werden.

. Confessio“: Schuldbekenntnis und Lobpreis

»~Confessiones* (,,Bekenntnisse”) iiberschreibt Augustinus den Riick-
blick auf die Geschichte seines Lebens. Wer aber ist der Adressat dieser
Bekenntnisse? Und welche Intention verfolgen sie?

Mit dem Begriff der ,,Confessio“ bringt Augustinus ein Zweifaches

* Die Zitate aus den ,,Confessiones“ wurden vom Verfasser dieses Beitrages nahe am
Wortlaut des lateinischen Textes neu iibersetzt.



Biographisch vom Glauben sprechen 43]

zum Ausdruck. Sie ist zum einen ,,Bekenntnis der Schuld“: der Irrwege,
des Versagens, der Briiche, des Unheilen, das als Verstrickung und als Tat
menschlicher Freiheit die Geschichte des eigenen Lebens durchzieht.
,Confessio”“ meint zum anderen das ,,Bekenntnis des Lobes*: der Erfah-
rung des Erbarmens, der Zuwendung, der Vergebung Gottes, des Heils,
die Augustinus in seinem Leben machen durfte und von der er, Gott lo-
bend und preisend, Zeugnis ablegen will. ,,Confitemini*, so iibersetzen
lateinische Bibeliibersetzungen das hebriische ,,hodu* der Psalmen: ,,lo-
bet, preiset, danket dem Herrn“. Das Wissen um Gottes Erbarmen befreit
Augustinus vom Zwang der Selbstrechtfertigung und erméglicht ihm,
angstfrei auch die dunklen Seiten des Lebens zur Sprache zu bringen, um
sie im Horizont der Vergebung Gottes in das Ganze seines Lebens zu inte-
grieren.

»Ich fiithre keinen Rechtsstreit mit Dir, der Du die Wahrheit bist; und ich will
nicht mich selbst tduschen, ,damit nicht meine Siinde sich selbst beliige* (Ps
27,12). Nicht also fiihre ich einen Rechtsstreit mit Dir, denn ,wenn du Siinden be-
achten wiirdest, Herr, wer wird bestehen? (Ps 130,3).“ (Conf. 1,5,6)

~,Aber ich richte mich auch nicht selbst* (1 Kor 4,3) ... Du namlich, Herr, rich-
test mich.“ (10,4,6f.)

»Denn siehe, Dein Erbarmen ist es, nicht ein Mensch, der mich auslacht, zu
dem ich rede.” (1,6,7)

Gott selbst ist der erste Adressat der ,,Confessiones“. Im Gebet vor
Gott und in seiner Anrufung hebt Augustinus die vergangenen Ereignisse
in die Erinnerung, fiihrt er das Zerstreute und Fragmentarische seines Le-
bens zusammen.

»Ich sammle mich aus der Zerstreuung, in die ich in Stiicke zersplitterte, da ich,
von Dir, dem Einen, abgewandt, in das Viele verlorenging.“ (2,1,1)

So kann die Wahrheit seines Lebens offenbar werden. Das Wissen
darum, da3 Gott bereits vor dem Bekenntnis des Menschen um die Wahr-
heit dieses seines Lebens weif}, befreit ihn, sich auch dem Abgriindigen
und den ungelosten Fragen dieses Lebens zu stellen, es vor Gott im Be-
kenntnis ins BewuBtsein zu heben und zur Sprache zu bringen.

,»Und Dir freilich, Herr, vor dessen Augen offenliegt der Abgrund des mensch-
lichen BewuBtseins, was wire Dir in mir verborgen, auch wenn ich es Dir nicht
bekennen wolite ? Denn ich wiirde Dich vor mir, nicht aber mich vor Dir verber-
gen.“ (10,2,2)

,»Dir also, Herr, ,bin ich offenbar® (2 Kor 5,11), wer immer ich sei.* (10,2,2)

Im Lichte der Gegenwart Gottes soll das eigene Leben Klarheit gewin-
nen. Solche Selbsterkenntnis geht nicht auf menschliche Leistung zuriick.

Sie wird dem Menschen geschenkt, dort, wo sich der Mensch dieser Ge-
genwart Gottes offnet.



Werner Simon 432

»50 méchte ich also bekennen, was ich von mir weil}, bekennen auch, was ich
von mir nicht weil. Denn was ich von mir weiB3, weiBl ich, weil Du mir leuchtest,
und was ich von mir nicht weiB, weif3 ich solange nicht, bis ,meine Finsternis wird
wie der Mittag® (Jes 58,10) vor Deinem Angesicht.” (10,5,7)

Zwar ist Gott der urspriingliche und erste Adressat der ,,Confessio-
nes“. Die schriftliche Fassung macht sie jedoch zugleich zu einem Zeug-
nis fiir alle diejenigen, die lesend zum Horer dieses Bekenntnisses wer-
den.

... daB} ich dies bekenne nicht nur vor Dir..., sondern auch den Ohren der glau-
benden Menschenkinder, der Genossen meiner Freude und Gefiahrten meiner
Sterblichkeit, meiner Mitbiirger und Mitpilger, die mir vorausgehen, mir folgen
oder Begleiter auf meinem Wege sind.” (10,4,6)

Sie sollen ihnen Gottes Wirken vor Augen stellen, sie einladen, mitein-
zustimmen in Klage und Lobpreis. Sie wollen Glaube und Liebe wecken,
von denen sie Zeugnis geben.

»WeiBt Du, Herr, da Dein doch die Ewigkeit ist, etwa nicht, was ich Dir sage,
oder siehst Du etwa in der Weise der Zeit, was in der Zeit geschieht? Warum er-
zihle ich Dir also breit alle diese Dinge? Gewif3 nicht, dal Du sie durch mich er-
fahrst, sondern ich fache meiner und derer, die dies lesen, Liebe zu Dir an, auf
daB wir alle sprechen: ,GroB3 bist Du, Herr, und hoch zu preisen.’ (Ps 96,4).“
(11,1,1)

»Sie mogen aufatmen bei allem meinem Guten, sie mégen aufseufzen bei allem
meinem Bosen. Mein Gutes sind Deine Unterweisungen und Deine Gaben. Mein
Boses sind meine Vergehen und Deine Urteile. Sie mégen aufatmen bei jenen und
aufseufzen bei diesen, und Lobgesang und Klagegesang mogen aufsteigen vor
Dein Angesicht aus briiderlichen Herzen...“ (10,4,5)

Leben in der Zeit

Das ist die grundlegende Erfahrung des Augustinus: daf3 das Leben des
Menschen verginglich ist und daB die Sehnsucht des Menschen, die die
Dynamik dieses seines vergidnglichen Lebens bestimmt, weiter reicht, als
daB sie in diesem vergidnglichen Leben ihr Ziel und ihre Erfiillung finden
koénnte.

Der Mensch lebt in der Zeit. Dieses Schicksal teilt er mit allen anderen
Geschopfen, die kommen und gehen, die sich wandeln und verdndern
und als vergiingliche keine bleibende Dauer haben.

»Sie gehen auf, sie gehen unter. Und im Aufgehen beginnen sie gleichsam zu
sein, und sie wachsen, um vollendet zu werden. Und vollendet altern sie und ge-
hen zugrunde. Und nicht alle altern, aber alle gehen zugrunde ... So viel ist ihr
MaB, so viel nur hast Du ihnen gegeben, weil sie Teile sind, die nicht alle zugleich
sind. Sondern sie alle bilden im Abtreten und Nachfolgen das Gesamt, dessen
Teile sie sind.* (4,10,15)



Biographisch vom Glauben sprechen 433

Der Mensch lebt in der Zeit. Das heiflt aber auch, daB3 er im Durchgang
durch die Zeit immer neu in der Gefahr steht, sich selbst zu verfliichtigen,
im Nacheinander der einander ablosenden Zeitmomente auseinanderge-
rissen zu werden, in der Zeit verloren zu gehen.

»Ich aber zerspringe in Zeiten, deren Ordnung ich nicht kenne, und meine Ge-

danken, die innersten Eingeweide meiner Seele, werden durch lirmende Wechsel
zerfleischt ...“ (11,29,39)

Das Leben des Menschen in der Zeit bedarf der Integration, die es da-
vor bewahrt, zu zerflieBen und in diesem ZerflieBen zunichte zu werden.
Die Suche nach einer Orientierung, die dem Lebensweg eine verlidBliche
Richtung zu geben vermag, die Suche nach GewiBheit, die den zufilligen
und fliichtigen Wandel transzendiert, die Suche nach Einheit, die die Zer-
rissenheit und die Spaltungen des menschlichen Lebens noch einmal um-
greift und so relativiert, die Suche nach Ruhe, in der die Unbestindigkeit
des menschlichen Lebens, sein Werden und Vergehen Dauer und Be-
stand finden - sie sind dem Menschen gleichsam in einer urspriinglichen
Weise ins Herz geschrieben. Diese Sehnsucht des Menschen nach dem,
was sein Leben nicht der Verlorenheit und so der Vernichtung preisgibt,
sie ist die Sehnsucht nach dem wahren, dem gliicklichen, dem ewigen Le-
ben.

»Ist es nicht dieses gliickselige Leben, das alle wollen? Und es gibt wahrlich
keinen, der es nicht will. Wo haben sie es kennengelernt, da sie es so sehr wollen?

Wo haben sie es gesehen, so daB3 sie es lieben? Zweifellos besitzen wir es, ich weill
nicht wie.“ (10,20,29)

Die Begegnung mit dem ,,Hortensius*, einer heute verlorenen Schrift
Ciceros, die den Leser zur Philosophie und zur philosophischen Wahr-
heitssuche einliddt, wird fiir Augustinus zu einem Schliisselerlebnis.

»Es schwand mir plétzlich alle Hoffnung auf Nichtiges, und mit unglaublicher
Leidenschaft des Herzens begehrte ich nach der unsterblichen Weisheit ... ,Liebe
zur Weisheit* aber heifit auf Griechisch ,philosophia‘. Zu ihr entflammte mich
jene Schrift. (3,4,7f)

»Doch erfreute mich an jener Mahnschrift allein schon dies, daB ich durch ihr
Wort angefacht wurde, nicht diese oder jene Schule, sondern die Weisheit selbst,
was immer sie sei, zu lieben, zu suchen, zu erlangen, festzuhalten und mit Kraft zu
umarmen. Ich wurde angefacht durch jene Rede, ich wurde entziindet, und ich
brannte. (3,4,8)

Im Laufe seines Lebensweges und im Riickblick erkennt Augustinus
den religiosen Kern dieser Wahrheitssuche. Dort, wo der Mensch in radi-
kaler Weise nach dem Ursprung, dem Grund und Ziel dieses seines Le-
bens fragt, dort sucht er, ohne daB} er sich dessen bewuflt sein muf3, jene
Weisheit und jene Wahrheit, die in Gott selbst griindet, die Gott selber ist.



Werner Simon 434

In dieser urspriinglichen Gottesbezogenheit gewinnt das menschliche Le-
ben Richtung und Ziel.

,»GroB bist Du, Herr, und hoch zu preisen‘ (Ps 145,3), und ,groB ist Deine
Kraft, und Deine Weisheit hat kein MaB3* (Ps 147,5). Und preisen will Dich der
Mensch, nur ein kleiner Teil Deiner Schopfung, der Mensch, der herumtragt
seine Sterblichkeit, herumtrigt das Zeugnis seiner Siinde und das Zeugnis dessen,
daB Du ,den Stolzen widerstehst® (Jak 4,6). Und dennoch: preisen will Dich der
Mensch, nur ein kleiner Teil Deiner Schépfung. Du selbst fachst an, daB es
Freude macht, Dich zu preisen. Denn Du hast uns geschaffen hin zu Dir, und un-
ruhig ist unser Herz, bis es ruht in Dir.* (1,1,1)

In der Dynamik dieser Bezogenheit gewinnt das menschliche Leben
eine gerichtete Spannkraft (intentio).

... folgend dem einen, das Vergangene vergessend, nicht zerdehnt (distentus),
sondern ausgerichtet (extentus), nicht auf das, was sein und voriibergehen wird,
sondern auf das, was vor uns liegt. Nicht in Zerspannung (distentio), sondern in
gespannter Sammlung (intentio) strebe ich nach der Palme der Berufung von
oben, wo ich horen werde die Stimme des Lobs und betrachten werde Deine
Wonne, die nicht kommt und nicht vergeht.“ (11,29,39)

Gott erkennen lernen

So 14Bt sich der Lebensweg des Augustinus verstehen als ein Weg der Su-
che und eines erfahrungsbezogenen Lernens. Er lernt auf diesem Wege,
Gott in existentiell bedeutsamer Weise als das Ziel und als den Ursprung
dieses seines Lebens erkennen. Und er lernt Gott erkennen, indem er im-
mer wieder verlernt, nimlich lernt, ungeniigende und unangemessene
Vorstellungen von Gott hinter sich zu lassen. Er entdeckt, daB Gott nur
erkannt werden kann, wenn er erkannt wird in seiner Unbegreiflichkeit.

In der Begegnung und in der Auseinandersetzung mit den Manichédern
trifft Augustinus zunéchst auf eine in mythischen Bildern kosmologisch
ausgelegte Gottesvorstellung. Gott wird vorgestellt in menschlichen An-
schauungsformen von Raum und Zeit und in Kategorien, die von der
sinnlichen Wahrnehmung her gewonnen werden.

Augustinus bekennt zuriickblickend das Ungeniigen dieser aus der An-
schauung gewonnenen Vorstellungsbilder:

,,Du aber ... bist nicht die Koérper da, die wir sehen, sei es auch am Himmel, nicht
die, die wir dort nicht sehen. Denn Du hast sie geschaffen und Du haltst sie nicht
einmal fiir Deine héchsten Geschopfe. Wie weit erst bist Du entfernt von jenen
meinen (phantasierten) Vorstellungsbildern von Kérpern, die gidnzlich nicht sind
... Aber auch die Seele bist Du nicht, die das Leben der Kérper ist ... Vielmehr bist
Du das Leben der Seelen, das Leben der Leben, Du lebst durch Dich selbst und
unterliegst keinem Wandel, (Du) Leben meiner Seele.” (3,6,10)

,Du aber, Héchster und Néchster, Verborgenster und Gegenwirtigster. Du



Biographisch vom Glauben sprechen 435

hast keine Glieder, die einen gréBer, die anderen kleiner. Vielmehr bist Du iiber-
all in Deiner Ganzheit. Und nicht irgendwo bist Du an einem Ort ...* (6,3,4)

Eine neue Moglichkeit, eine nicht in den Kategorien von Raum und
Zeit gedachte Gottesvorstellung zu entfalten, erschlieft das Wirklich-
keitsverstindnis der Neuplatoniker, deren Schriften Augustinus studiert.
Sie eroffnen ihm eine in der Erfahrung des menschlichen Geistes griin-
dende Erkenntnis und Gewiheit von Wahrheit, die eine Raum und Zeit
transzendierende Giltigkeit beanspruchen kann.

Augustinus durchforscht die Rdume des menschlichen Bewuftseins,
ob er dort der Gegenwart Gottes gewill werden kann.

,.Wo aber hast Du eine Bleibe in meinem Gedichtnis, Herr, wo hast Du dort
eine Bleibe? ... Da ich Deiner gedachte, bin ich ndmlich tiber jene Teile hinausge-
schritten, die auch die Tiere haben, da ich Dich dort nicht fand zwischen den Bil-
dern der korperlichen Dinge. Und ich kam zu jenen Teilen, wo ich die Gemiitsbe-
wegungen meines Geistes niederlege. Auch dort fand ich Dich nicht. Und ich
betrat die Wohnstiitte meines Geistes selbst, die er im Gedichtnis hat. Denn auch
an sich selbst erinnert sich der Geist. Auch dort warst Du nicht...“ (10,25,36)

Ich werde hinausgehen auch iiber diese meine Kraft, die Gedachtnis heift, und
will von dort her anriihren, von wo her Du angeriihrt werden kannst, und Dir von
dort her anhiingen, von wo her man Dir anhdngen kann ... Ich werde hinausgehen
auch iiber das Gedichtnis hinaus, um wo Dich zu finden, Du wahrhaft Guter und
verldBliche Wonne, um wo Dich zu finden? Wenn ich Dich aulerhalb des Ge-
dichtnisses finde, bin ich Deiner nicht eingedenk. Und wie soll ich Dich je fin-
den, wenn ich Detner nicht eingedenk bin?* (10,17,26)

Der Geist des Menschen vermag sich selbst nicht noch einmal selbst zu
umfassen. Er rithrt in seinem Grund an eine Wirklichkeit, die er selbst
nicht mehr einholen kann.

,»Und ich selbst erfasse nicht ganz, was ich bin. Ist also der Geist zu eng, sich
selbst zu fassen? Aber wo ist das, was er von sich nicht erfait? Ist es etwa etwas
auBerhalb seiner selbst und nicht in ihm selbst? Wie also erfaBt er es nicht? Dar-
iiber entsteht in mir groBes Verwundern, ein Staunen ergreift mich.” (10,8,15)

Augustinus gelangt erkennend an die Grenze des begrifflichen Erken-
nens. Zugleich erschlieB3t sich ihm die GewiB3heit einer Wahrheit, in deren
Licht sich ihm auch die bleibende Wahrheit des menschlichen Lebens als
eines endlichen Lebens in Raum und Zeit neu zu erschliefen vermag.

,»Ich trat, gefiihrt von Dir, in mein Innerstes ein ... Ich trat ein und sah mit dem
Auge meiner Seele, wie auch immer es beschaffen war, liber diesem Auge meiner
Seele, iiber meinem Geist ein unwandelbares Licht, nicht dieses gew6hnliche und
allem Fleisch sichtbare Licht, auch nicht gleichsam von der gleichen Art, nur gro-
Ber ... Nicht so war es iiber meinem Geist wie das Ol iiber dem Wasser oder wie
der Himmel iiber der Erde, sondern hoheér, weil es mich schuf, und ich niedriger,
weil von ihm geschaffen. Wer die Wahrheit kennt, kennt es, und wer es kennt,
kennt die Ewigkeit. Die Liebe kennt es.” (7,10,16)



Werner Simon 436

»-.. und von nun an gab es nichts mehr, daB ich hitte zweifeln konnen. Und
eher wiirde ich zweifeln, daB ich lebe, als daB Wahrheit nicht sei, die ,durch das,
was geschaffen wurde, erkannt und erschaut wird‘ (Rém 1,20).“ (7,10,16)

Das ist auch der ,,Ort“, an dem die Suche des Augustinus an ihr Ziel ge-
langt, ein ,,Ort“, der nur paradox in den Kategorien des Raumes beschrie-
ben werden kann.

»Wo also habe ich Dich gefunden, daB ich Dich kennenlernte, wenn nicht in
Dir iiber mir? Und nirgendwo ist ein Ort. Und wir treten weg, und wir treten
hinzu. Und nirgendwo ist ein Ort.* (10,26,37)

Leben im Heute Gottes

Wie aber 148t sich dann das Verhiltnis von Gott und Mensch bestimmen,
von menschlicher Lebensgeschichte und Gottes Ewigkeit, wenn Raum
und Zeit zwar Kategorien sind, die dem geschaffenen Sein angemessen
sind, die aber unangemessen sind, um das Verhiltnis des Schépfers zu
seinen Geschdpfen zu beschreiben?

Augustinus wihlt Bilder des Raumes und spitzt sie in paradoxen For-
mulierungen zu, um die wechselseitige Inexistenz des Menschen in Gott
und die Inexistenz Gottes im Menschen im Bekenntnis zur Sprache zu
bringen.

»Aber Himmel und Erde, die Du gemacht hast und in denen Du mich gemacht
hast, fassen sie Dich? Oder weil ohne Dich nicht wire, was immer ist, ist es so,
daB alles, was immer ist, Dich faBt? Da nun auch ich bin, was bitte ich, daB Du in
mich hineinkommst, der ich nicht wire, wenn Du nicht wirest in mir ... Nicht also
wire ich, mein Gott, gar nicht wire ich, wenn Du nicht wirest in mir. Oder besser:
nicht wire ich, wenn ich nicht wire in Dir, ,aus dem alles, durch den alles, in dem
alles* (R6m 11,36).“ (1,2,2)

Gottist dem Menschen, um eine oft zitierte Formulierung des Augustinus
aufzugreifen, ,,innerer als mein Innerstes und héher als mein Héchstes*
3,6,11).

Aber auch die Zeit des Menschen griindet, insofern sie ein Moment sei-
nes wandelbaren und so verginglichen Daseins ist, in Gottes bleibendem
Schopferhandeln, der ins Dasein ruft und im Dasein erhilt, ohne selbst
der Zeit unterworfen zu sein.

»Und ich sah, daB ein jedes nicht nur an seinem Ort, sondern auch in seiner
Zeit passend ist und daBl du, der Du allein ewig bist, nicht erst nach unzihligen
Zeitrdumen zu wirken begonnen hast. Denn alle Zeitrdume, sowohl die, die ver-
gangen sind, wie alle, die vergehen werden, sie kénnten nicht fortgehen und
konnten nicht kommen, wenn Du nicht wirken und wenn Du nicht bleiben wiir-
dest.” (7,15,21)

»Du ndmlich bist der Hochste, und Du bist nicht dem Wandel unterworfen,



Biographisch vom Glauben sprechen 437

und der heutige Tag vergeht nicht in Dir, und doch geht er in Dir hin, weil auch
dies alles in Dir ist: es hitte namlich keine Wege des Vergehens, wenn Du es nicht
erhalten wiirdest. Und weil ,Deine Jahre nicht schwinden* (Ps 102, 28), sind Deine
Jahre heutiger Tag. Und wie viele schon unserer Tage und der Tage unserer Viter
sind durch Dein Heute hindurchgegangen und empfingen von ihm her ihr Maf}
und die Weise ihres Daseins. Und es werden noch andere vorbeigehen und emp-
fangen und auf ihre Weise dasein. ,Du aber bist immer derselbe‘ (Ps 102,28). Und
alles Morgige und Spitere und alles Gestrige und Friihere, heute wirst Du es tun,
heute hast Du es getan.” (1,6,10)

In Gottes Ewigkeit hat die Zeit des Menschen, haben die Tage seines Le-
bens ihren Ursprung und ihr Ziel. In ihr finden sie ihre Heimat und ihr
Zuhause, wenn sie an ihr Ende gelangt sind.

.50 erfiillst Du dem Bittenden seine Wiinsche und segnest die Jahre des Ge-
rechten. ,Du aber bist immer derselbe‘ (Ps 102,28). Und in Deinen Jahren, die

,nicht schwinden’ (Ps 102, 28), bereitest Du die Scheune fiir die Jahre, die voriiber-
gehen.” (13,18,22)

Der nahe und der ferne Gott

Gott ist dem Menschen nicht fern. Das ist die GewiBheit, die Augustinus
im Bekenntnis der ,,Confessiones* und als Erkenntnis eines Weges des
Suchens bezeugt. Aber er bezeugt im gleichen Bekenntnis die Erfahrung,
daB der Mensch Gott fern sein kann. Er rekonstruiert den Weg des Gott-
Suchens und des Gott-Findens als einen Weg der Umkehr aus der Gott-
Ferne. Darin gewinnt sein Bekenntnis seine innere Spannung und Dra-
matik.

., Weh mir! Wie bist Du hoch in Deinen Hohen und wie tief in Deinen Tiefen!
Und nirgends gehst Du weg, aber nur mit Mithe kehren wir zuriick zu Dir.* (8,3,8)

,,Denn nicht ferne ist von uns Deine Allmacht, wenn auch wir ferne sind von
Dir.* (2,2,3)

,Und wo war ich, als ich Dich suchte? Du warst vor mir, ich aber war von mir
weggegangen und fand nicht einmal mich, um wieviel weniger Dich.* (5,2,2)

Augustinus beschreibt diese Ferne des Menschen von Gott als eine
Form der Entfremdung. Der Grund dieser Entfremdung, in der der
Mensch sich von sich selbst und der urspriinglichen Bestimmung seines
Lebens entfernt, liegt darin, daB er dort Erfiillung sucht, wo er nicht die
bleibende Erfiillung seines Lebens findet, dort, wo er sich, die Perspek-
tive seines Lebens verkiirzend, im Verginglichen festmacht, um Halt und
Stand zu gewinnen, wo er das Vorldufige und Endliche verabsolutiert, um
doch zugleich schmerzvoll und leidvoll dessen Ungeniigen zu erfahren.
Die Leidenschaft sinnlicher Befriedigung, der berufliche Ehrgeiz, das so-
ziale Ansehen - sie vermdgen nicht endgiiltig zu befriedigen.



Werner Simon 438

»Ich wich in meiner Jugend ab von Dir und irrte umher, mein Gott, weit ent-
fernt von Dir, meinem Halt, und ich wurde mir selbst zum Lande der Not (vgl. Lk
15,11 ff.).“ (2,10,18)

- durch mich selbst vergaltest Du mir, als ich siindigte, gerecht. Denn befoh-
len hast Du, und so ist es: daB jeder Geist, der ungeordnet ist, sich selbst zur
Strafe wird.“ (1,12,19)

Und eben darin verfinstert sich dem, der siindigt, auch wenn er es ver-
bergen und nicht wahrhaben will, zugleich das Antlitz Gottes, wird zum
Antlitz des ziirnenden Gottes.

,»Dich verliert niemand, es sei denn er verldBt Dich. Und wenn er Dich verlifBt,
wohin geht er oder wohin flieht er: von Dir, dem Gnidigen, zu Dir, dem Erziirn-
ten? Denn wo findet er nicht Dein Gesetz in seiner Strafe? ,Und Dein Gesetz ist
die Wahrheit‘ (Ps 119, 142), und die Wahrheit bist Du.* (4,9,14)

»Sie flohen aber, um Dich nicht zu sehen, der Du sie siehst, und um, blind ge-
worden, doch auf Dich zu stoflen — denn Du verldBt nichts von dem, was Du ge-
schaffen hast — um auf Dich zu stoBen als ungerechte und gerechterweise Qual zu
leiden ...“ (5,2,2)

Befreiung aus dieser Entfremdung erlangt der Mensch nicht dort, wo er
die Verantwortung fiir diese Selbstentfremdung auf eine auBerhalb der
menschlichen Freiheit liegende kosmische Kraft oder GesetzmiBigkeit
zuriickfithrt. Diese manichaische Losung wird von Augustinus verwor-
fen, nachdem er ihre mangelnde Tragfihigkeit in eigener Erfahrung ver-
spiirt hatte. Sie treibt in die Resignation und verstirkt darin die Heillosig-
keit, deren Uberwindung sie versprochen hatte.

»Aber ich liebte es, mich zu entschuldigen und etwas unbekanntes Anderes an-
zuklagen, das in mir sei und nicht ich sei. In Wahrheit aber war dieses Ganze ich,
und wider mich selbst hatte mich meine Gottlosigkeit aufgespalten. Und dies war
eine Stinde, um so unheilbarer, als ich glaubte, kein Siinder zu sein ...“. (5,10,18)

Befreiung aus dieser Entfremdung wird dort moglich, wo der Mensch
schuldfahig wird, fahig wird, ohne einen Zwang zur Selbstrechtfertigung
zu den Irrwegen und zu dem zu stehen, was Siinde war und ist in seinem
Leben. In diesem Bekenntnis der eigenen Schuld entdeckt Augustinus zu-
gleich das Antlitz eines gnidigen Gottes.

,»Sie sollen also umkehren und Dich suchen, denn nicht, wie sie selbst ihren
Schopfer verlassen haben, nicht so hast Du Deine Schépfung verlassen. Sie sollen
umkehren und Dich suchen, und siehe dort bist Du in ihrem Herzen, im Herzen
derer, die Dir bekennen ... und Du wischst freundlich ihre Trinen ab, und sie wei-
nen noch mehr, aber sie freuen sich, wenn sie weinen, denn Du, Herr, nicht
irgendein Mensch, Fleisch und Blut, sondern Du, Herr, der sie geschaffen hat,
schaffst sie neu und trostest sie.” (5,2,2)



Biographisch vom Glauben sprechen 439

Gott finden in der Gestalt seiner Niedrigkeit

Es ist diese Entdeckung des gniddigen und barmherzigen Gottes, die als
ein Grundmotiv die ,,Confessiones* durchzieht und sie nicht nur zu ei-
nem Zeugnis einer philosophischen Wahrheitssuche macht - sie sind
auch dies —, sondern zu einem Lobpreis auf das Wirken jenes Gottes, den
Augustinus anrufen kann und dessen menschenfreundliches Antlitz in
der Menschwerdung Jesu Christi offenbar wurde. Die Inkarnation Got-
tes wird fiir Augustinus zum Schliissel, der ihm den Kern der christlichen
Gotteserfahrung erschlieBt, den er nun noch einmal kritisch auch gegen
eine philosophische Gotteserkenntnis wendet dort, wo diese in der Ge-
fahr steht, sich in sich selbst zu verschlieBen.

Gott wird erkannt dort, wo wir ihn in der Knechtsgestalt seines Sohnes
erkennen, dort, wo wir ihn erkennen in seiner Niedrigkeit und EntiduBe-
rung. Augustinus zitiert den Christushymnus des Philipperbriefs (Phil
1,3-11) (vgl. 7,9,14). Er zitiert im gleichen Zusammenhang den Jubelruf
Jesu (Mt 11,25-27): ,,Ich preise Dich, Vater, Herr des Himmels und der
Erde, weil Du all das den Weisen und Klugen verborgen, den Kleinen
aber offenbart hast.“ Gotteserkenntnis, die am MafBstab dieser Offenba-
rung Gottes MaB nimmt, muB kritisch bleiben ge geniiber allen Versuchen
selbstgewisser Gottesbehauptung und eigenmachtiger Gottesvergewisse-
rung.

,Ich begann und fand, daB alles, was ich dort (bei den Platonikern) Wahres ge-
lesen hatte, hier (in den Schriften des Paulus) mit Empfehlung an Deine Gnade
gesagt wurde, daB jeder, der sieht, sich nicht so riihme, als hitte er nicht empfan-
gen, nicht nur, was er sieht, sondern auch, daB er sicht - denn ,was hat er, das er
nicht empfangen hitte? (1 Kor 4,7) ...“ (7,21,27)

,,Die aber auf dem Kothurn eines vermeintlich hoheren Wissens zu grof3 sind
und ihn nicht horen, der sagt ,Lernt von mir, denn ich bin sanft und demiitig von
Herzen, und ihr werdet Ruhe finden fiir eure Seelen’ (Mt 11,29)¢, ,sie erkennen
zwar Gott, aber sie preisen ihn nicht als Gott, noch danken sie ithm, sondern wer-
den eitel in ihren Gedanken, und ihr unverstindiges Herz wird verfinstert. Sie sa-
gen, sie seien weise, und werden so zu Narren.’ (Rom 1,21£)“ (7.9,14)

Verschlungene Wege

Die ,,Confessiones“ beschreiben einen Weg, keinen Weg, der geradlinig
und zielstrebig verliuft, keinen Weg, dessen innere Logik und Konse-
quenz von den duBeren Geschehnissen her eindeutig und klar vor Augen
stiinden. Erst im Riickblick gewinnt die Lebensgeschichte ihren inneren
Zusammenhang. Und erst in der ,,Confessio* gewinnt die erzahlte Le-
bensgeschichte einen sie selbst transzendierenden Sinn, wird sie in der



Werner Simon 440

bekennenden Freigabe an Gott aussagbar als eine Geschichte von Heil
und Unbheil.

»O welch verschlungene Wege! Weh meiner tollkithnen Seele, die hoffte, daB
sie, wenn sie von Dir weggegangen wire, etwas Besseres haben werde! Sie legte
sich anders, auf den Riicken, auf die Seiten, auf den Bauch. Und hart war jedes
Liegen. Und Du allein bist Ruhe. Und siehe, Du bist da, und Du befreist uns von
beklagenswerten Irrwegen und stellst uns auf Deinen Weg und tréstest uns und
sprichst: ,Lauft, ich werde euch tragen, und ich werde ans Ziel fithren, und (auch)
dort werde ich euch tragen.“ (6,16,26)

Dieser Weg kennt Phasen des Hin- und Her-Gerissenseins, der Unent-
schiedenheit, des Suchens und des Findens, der vorldufigen Ruhe und
neuer Unruhe. Zufillige Begegnungen, das Schriftorakel der Bekeh-
rungsszene im Garten - sie werden zu aufschlieBenden Schlusselereignis-
sen. Augustinus ist ein differenzierter Beobachter eines Entscheidungs-
findungsprozesses, in dem nicht nur das Gewicht der rational einsichti-
gen Argumente, sondern auch das vielschichtige Ineinander und Gegen-
einander widerspriichlicher Gefiihls- und Willensregungen zum Tragen
kommen.

»Ich hielt mein Herz von jeder Zustimmung zuriick, da ich eine iiber-
stiirzte Entscheidung fiirchtete, aber die Unentschiedenheit brachte mich
noch mehr um.“ (6,4,6)

.- iCh war es, der wollte, ich, der nicht wollte; ich, ja ich war es. Und
ich wollte nicht ganz, und nicht ganz wollte ich nicht. Deshalb stritt ich
mit mir und zerspaltete mich selbst. Und dieser Zwiespalt geschah mir wi-
der meinen Willen zwar, und dennoch zeigte er nicht das Wesen eines
fremden Geistes, vielmehr die Strafe meines eigenen.* (8,10,22)

»-.. und mehr vermochte in mir das gewohnte Schlechtere als das unge-
wohnte Bessere, und je niher der Zeitpunkt selbst herankam, an dem ich
etwas anderes werden sollte, um so gréBeren Schrecken jagte er mir ein
- (8,11,25)

»Leichter gehorchte der Kérper dem zartesten Willensantrieb der
Seele, so daB auf ihren Wink hin die Glieder sich bewegen, als die Seele
sich selbst gehorchte, um ihr starkes Wollen nur im Willen durchzuset-
zen.* (8,8,20)

Die Suche des Menschen nach Gott und Gottes Suche nach dem Menschen

Im Riickblick versteht Augustinus seine Lebensgeschichte aber nicht nur
als eine Suche des Menschen nach Gott, sondern zugleich auch als eine
Suche Gottes nach dem Menschen. Gott wirkt beides: das Suchen und
das Finden.



Biographisch vom Glauben sprechen 441

»Ich rufe Dich an, mein Gott, mein Erbarmen, der Du mich geschaffen hast
und mich, als ich Dich vergaB, nicht vergessen hast. Ich rufe Dich herein in meine
Seele, die Du bereitet hast, Dich aufzunehmen aufgrund der Sehnsucht, die Du
ihr einhauchst. Da ich Dich nun anrufe, verlaB mich nicht! Du bist mir, bevor ich
Dich anrief, zuvorgekommen und auf mich eingedrungen, hdufig und mit vieler-
lei Stimmen, daB ich es hére von ferne, umkehre und Dich anrufe, der mich ruft.“
(13,1,1)

»Du warst bei mir, und ich war nicht bei Dir. Das hielt mich fern von Dir, was
nicht wire, wire es nicht in Dir. Du hast gerufen, geschrien und meine Taubheit
durchbrochen. Du hast geblitzt, gestrahlt und meine Blindheit vertrieben. Du bist
ergliiht, ich sog den Duft ein und lechze nach Dir. Ich habe gekostet und hungere
und diirste. Ich bin entbrannt nach Deinem Frieden.” (10,27,38)

Gott selbst ist Ursprung, bleibender Grund und Ziel des menschlichen
Lebens in der Zeit. Die ,,Confessiones* schlieBen mit einem Ausblick auf
das Ende der Zeiten im ewigen Sabbat Gottes, in dem auch die Lebensge-
schichte des Menschen ihre endgiiltige Bestimmung und Erfiillung fin-
den wird.

.Der siebte Tag* aber ist cohne Abend und hat keinen Untergang, weil Du ihn
,geheiligt® hast zu immerwihrender Dauer. Und daB Du nach Deinen ,sehr guten®
Werken am siebten Tage ruhst, obwohl Du sie in Ruhe geschaffen hast, damit will
uns das Wort Deiner Schrift vorausverkiinden, dafl auch wir nach unseren Wer-
ken, die nur deshalb ,sehr gut* sind, weil Du sie uns geschenkt hast, am Sabbat des
ewigen Lebens in Dir ruhen werden. Denn dann wirst Du auch in uns ruhen, so
wie Du jetzt in uns wirkst ... Du aber, Herr, Du wirkst immer und ruhst immer. Du
siehst nicht in zeitlicher Weise, noch wirst Du in zeitlicher Weise bewegt, noch
ruhst Du in zeitlicher Weise. Und dennoch schaffst Du das zeitliche Schauen und
die Zeiten selbst und die Ruhe am Ende der Zeit.“ (13,36,51f.)

Identitdit als Verheiffung

»Was ist der Mensch?“ Immanuel Kant entfaltet diese Grundfrage des
Menschen nach sich selbst in drei Teilfragen: ,,Was kénnen wir wissen?
Was sollen wir tun? Was diirfen wir hoffen?* Und es ist die Frage nach
dem, was wir hoffen diirfen, die den Horizont auch unserer Suche nach
der Wahrheit und den Horizont der Verantwortung fiir unser Handeln be-
stimmt. Wir leben unser Leben aus VerheiBungen, aus denen heraus wir
es gestalten und ihm Richtung geben. Augustinus versteht in den ,,Con-
fessiones” sein eigenes Leben im Horizont einer Ewigkeit Gottes, in der
die vergingliche Zeit des menschlichen Lebens nicht vernichtet wird,
sondern eine endgiiltige Beheimatung findet. Unter den Augen eines
barmherzigen Gottes, der den Menschen sucht, um ihm Leben in Fiille zu
werden, rekonstruiert er die Geschichte seines Lebens. Er rekonstruiert
sie als eine Geschichte der Suche des Menschen, der in einer urspriingli-



Werner Simon 442

chen Sehnsucht Erfiillung sucht. Und er rekonstruiert sie zugleich als
eine Geschichte der Suche Gottes, der als Ursprung und Ziel dieser
menschlichen Sehnsucht diese wirkt und zum Ziel gelangen 148t. Die Le-
bensgeschichte des Augustinus beschreibt so einen Weg aus Entfrem-
dung und Zerrissenheit, aus Zwiespalt und Uneigentlichkeit hin zu einem
Leben, das seine urspriingliche Mitte gefunden hat. Lesen wir die ,,Con-
fessiones“ des Augustinus als die Geschichte seiner Suche nach einem
»identischen Leben®, so gewinnt sein Leben ,,Identitit“ dort, wo es sich
dieser Identitat als einer VerheiBung bewuBt wird. Dies bedeutet zum ei-
nen, daB} sie nicht das Ergebnis des menschlichen Bemiihens um Selbst-
vervollkommnung oder Frucht einer sich in sich selbst verschlieBenden
Selbstbehauptung ist. Der Mensch wird nicht gerechtfertigt aus sich
selbst und aus seinen Werken. Befreit vom Zwang der Selbstrechtferti-
gung, darf er sich 6ffnen den Briichen und Widerspriichen, dem Frag-
mentarischen und den Aporien seines Lebens. ,,Wer seine Schuld einge-
steht, ist vollkommener als der, der auf der Richtigkeit, der IdeenmiBig-
keit seines Tuns besteht. Das ist ein Fortschritt in der Selbsterfassung des
Menschen. Von jetzt an konnte man wissen, daB das Eingestindnis des
Bruchs besser ist als das ungebrochene Selbstgefiihl.“ (K. Flasch) Der hu-
mane Zugewinn, der in dieser aus der Begegnung mit dem Evangelium
und mit der eigenen Lebenserfahrung gewonnenen Glaubenserfahrung
beschlossen liegt, machen Augustinus auch heute zu einem aktuellen
Glaubenszeugen und zu einem Gesprichspartner auf dem Weg der Suche
nach einem ,,identischen Leben*.





