
Biographisch vom Glauben sprechen 
Die •Confessiones" des Augustinus als Zeugnis eines 
lebensgeschichtlich ausgelegten Glaubens. 

Werner Simon, Mainz 

Lebensgeschichte als Problem 

Sozialwissenschaftler beschreiben die Entwicklung, die zur Ausbildung 
der modernen Gesellschaft führte, als einen Prozeß zunehmender Diffe- 
renzierung. Immer mehr Teilbereiche werden aus dem unmittelbaren Le- 
benszusammenhang ausgegliedert und nach eigenen Sachgesetzen orga- 
nisiert: Politik und Recht, Wirtschaft und Konsum, Wissenschaft und Bil- 
dung, Künste und Religion. Wir leben nicht in einer Lebenswelt. Der ein- 
zelne lebt vielmehr in einer Vielzahl von Lebenswelten. Er lebt diese Teil- 
beziehungen nicht selten in einem spannungsreichen, oft als wider- 
sprüchlich erlebten Nebeneinander. Vom einzelnen wird eine hohe Flexi- 
bilität und Mobilität erwartet: die Bereitschaft, in raschem Wechsel den 
situationsspezifischen Anforderungen angemessen Rechnung zu tragen. 
Nicht wenige erfahren diese Herausforderung als eine Belastung und als 
eine Überforderung. Es bricht die Frage auf, wie in solchen zerrissenen 
Lebenszusammenhängen •identisches" Leben gewahrt, wie in ihnen die 
Einheit und die Kontinuität einer persönlichen Lebensgeschichte gewon- 
nen werden können. Identität ist immer weniger vorgegeben durch einen 
fraglos gültigen Traditionszusammenhang. Sie ist vielmehr stets neu auf- 
gegeben. Sie wird dort erlangt, wo der einzelne als Person die vielfältigen 
Erwartungen und Herausforderungen - auswählend und gewichtend - in 
einer sinnvollen lebensgeschichtlichen Perspektive annehmen, integrie- 
ren und verantwortlich gestalten kann. Der Pluralisierung der Sinn- und 
Wertorientierungen entspricht eine Individualisierung der Lebensfüh- 
rung und der sie leitenden Lebensentwürfe. Es sind weniger die in einem 
die Generationen übergreifenden Traditionszusammenhang vermittelten 
Orientierungsmuster, die dabei Überzeugungskraft erlangen. Gesucht 
wird eine erfahrungsbezogene Einsichtigkeit und die praktische Bewäh- 
rung im eigenen Lebenszusammenhang. Lebensgeschichten werden viel- 
fältiger. Vielfältiger werden auch die Glaubensgeschichten, die in diese 
Lebensgeschichten eingebettet sind. Die Lebensgeschichte wird so zum 
Lernort des Glaubens. Der konkrete Glaube hat eine lebensgeschichtli- 
che Gestalt, die ihm nicht nur äußerlich bleibt. 



Werner Simon 430 

Die Bekenntnisse des Augustinus* 

Das Bemühen, die eigene Lebensgeschichte als Glaubensgeschichte zu 
verstehen, die Suche nach Einheit in einem Lebenszusammenhang, der 
durch vielerlei Brüche und Zerrissenheit gekennzeichnet ist, die Suche 
nach Gewißheit und nach dem, was in aller Flüchtigkeit des Lebens 
Stand fassen läßt - das sind auch zentrale Themen und Motive der •Be- 
kenntnisse" (•Confessiones") des Augustinus. Augustinus vergegenwär- 
tigt in ihnen die Geschichte seines Lebens und seiner Bekehrung. Er lädt 
den Leser ein, mit ihm •Spuren Gottes" in dieser Lebensgeschichte zu 
entdecken, sie als eine Geschichte im Horizont der Zuwendung Gottes 
und seiner Verheißungen zu lesen. 

In der Spätschrift der •Retractationes" faßt Augustinus den Inhalt der 
•Confessiones" knapp zusammen: •Die dreizehn Bücher meiner Be- 
kenntnisse rühmen den gerechten und guten Gott aus Anlaß sowohl mei- 
nes Bösen wie auch meines Guten und rufen den menschlichen Verstand 
und das Gemüt zu ihm auf... Vom ersten bis zum zehnten Buch handeln 
sie von mir, in den drei übrigen von den Heiligen Schriften, angefangen 
von dem, daß geschrieben ist ,1m Anfang schuf Gott Himmel und Erde' 
bis zur Sabbatruhe" (Retract. 2,6,32). So beziehen sich die Bücher 1-9 des 
zwischen 397 und 401 verfaßten Werkes auf die Lebensgeschichte des 
Augustinus bis zum Jahre 387, dem Jahr seiner Taufe in Mailand und sei- 
ner Rückkehr nach Afrika. Buch 10 will Auskunft geben auf die Frage, 
•wer ich jetzt bin, jetzt zur Zeit (der Niederschrift) meiner Bekenntnisse" 
(Conf. 10,3,4). Die Bücher 11-13 enthalten eine Auslegung des Schöp- 
fungstextes von Gen 1,1 -2,4a. Sie stellen die autobiographische Refle- 
xion in den Zusammenhang des umfassenden Schöpfungshandelns Got- 
tes, die Zeit des Menschen und seiner Lebensgeschichte in den Zusam- 
menhang der zeitumgreifenden Ewigkeit Gottes. Denn nur in einem sol- 
chen universalen Horizont kann die Dynamik des menschlichen Lebens, 
können Ursprung und Ziel der menschlichen Lebensgeschichte angemes- 
sen begriffen und zur Sprache gebracht werden. 

• Confessio": Schuldbekenntnis und Lobpreis 

•Confessiones" (•Bekenntnisse") überschreibt Augustinus den Rück- 
blick auf die Geschichte seines Lebens. Wer aber ist der Adressat dieser 
Bekenntnisse? Und welche Intention verfolgen sie? 

Mit dem Begriff der •Confessio" bringt Augustinus ein Zweifaches 

* Die Zitate aus den •Confessiones" wurden vom Verfasser dieses Beitrages nahe am 
Wortlaut des lateinischen Textes neu übersetzt. 



Biographisch vom Glauben sprechen 431 

zum Ausdruck. Sie ist zum einen •Bekenntnis der Schuld": der Irrwege, 
des Versagens, der Brüche, des Unheilen, das als Verstrickung und als Tat 
menschlicher Freiheit die Geschichte des eigenen Lebens durchzieht. 
•Confessio" meint zum anderen das •Bekenntnis des Lobes": der Erfah- 
rung des Erbarmens, der Zuwendung, der Vergebung Gottes, des Heils, 
die Augustinus in seinem Leben machen durfte und von der er, Gott lo- 
bend und preisend, Zeugnis ablegen will. •Confitemini", so übersetzen 
lateinische Bibelübersetzungen das hebräische •hodu" der Psalmen: •lo- 
bet, preiset, danket dem Herrn". Das Wissen um Gottes Erbarmen befreit 
Augustinus vom Zwang der Selbstrechtfertigung und ermöglicht ihm, 
angstfrei auch die dunklen Seiten des Lebens zur Sprache zu bringen, um 
sie im Horizont der Vergebung Gottes in das Ganze seines Lebens zu inte- 
grieren. 

•Ich führe keinen Rechtsstreit mit Dir, der Du die Wahrheit bist; und ich will 
nicht mich selbst täuschen, ,damit nicht meine Sünde sich selbst belüge' (Ps 
27,12). Nicht also führe ich einen Rechtsstreit mit Dir, denn ,wenn du Sünden be- 
achten würdest, Herr, wer wird bestehen? (Ps 130,3)." (Conf. 1,5,6) 

,•Aber ich richte mich auch nicht selbst' (1 Kor 4,3)... Du nämlich, Herr, rich- 
test mich." (10,4,6f.) 

•Denn siehe, Dein Erbarmen ist es, nicht ein Mensch, der mich auslacht, zu 
dem ich rede." (1,6,7) 

Gott selbst ist der erste Adressat der •Confessiones". Im Gebet vor 
Gott und in seiner Anrufung hebt Augustinus die vergangenen Ereignisse 
in die Erinnerung, führt er das Zerstreute und Fragmentarische seines Le- 
bens zusammen. 

•Ich sammle mich aus der Zerstreuung, in die ich in Stücke zersplitterte, da ich, 
von Dir, dem Einen, abgewandt, in das Viele verlorenging." (2,1,1) 

So kann die Wahrheit seines Lebens offenbar werden. Das Wissen 
darum, daß Gott bereits vor dem Bekenntnis des Menschen um die Wahr- 
heit dieses seines Lebens weiß, befreit ihn, sich auch dem Abgründigen 
und den ungelösten Fragen dieses Lebens zu stellen, es vor Gott im Be- 
kenntnis ins Bewußtsein zu heben und zur Sprache zu bringen. 

•Und Dir freilich, Herr, vor dessen Augen offenliegt der Abgrund des mensch- 
lichen Bewußtseins, was wäre Dir in mir verborgen, auch wenn ich es Dir nicht 
bekennen wollte? Denn ich würde Dich vor mir, nicht aber mich vor Dir verber- 
gen." (10,2,2) 

•Dir also, Herr, ,bin ich offenbar' (2 Kor 5,11), wer immer ich sei." (10,2,2) 

Im Lichte der Gegenwart Gottes soll das eigene Leben Klarheit gewin- 
nen. Solche Selbsterkenntnis geht nicht auf menschliche Leistung zurück. 
Sie wird dem Menschen geschenkt, dort, wo sich der Mensch dieser Ge- 
genwart Gottes öffnet. 



Werner Simon 432 

•So möchte ich also bekennen, was ich von mir weiß, bekennen auch, was ich 
von mir nicht weiß. Denn was ich von mir weiß, weiß ich, weil Du mir leuchtest, 
und was ich von mir nicht weiß, weiß ich solange nicht, bis ,meine Finsternis wird 
wie der Mittag' (Jes 58,10) vor Deinem Angesicht." (10,5,7) 

Zwar ist Gott der ursprüngliche und erste Adressat der •Confessio- 
nes". Die schriftliche Fassung macht sie jedoch zugleich zu einem Zeug- 
nis für alle diejenigen, die lesend zum Hörer dieses Bekenntnisses wer- 
den. 

•... daß ich dies bekenne nicht nur vor Dir..., sondern auch den Ohren der glau- 
benden Menschenkinder, der Genossen meiner Freude und Gefährten meiner 
Sterblichkeit, meiner Mitbürger und Mitpilger, die mir vorausgehen, mir folgen 
oder Begleiter auf meinem Wege sind." (10,4,6) 

Sie sollen ihnen Gottes Wirken vor Augen stellen, sie einladen, mitein- 
zustimmen in Klage und Lobpreis. Sie wollen Glaube und Liebe wecken, 
von denen sie Zeugnis geben. 

•Weißt Du, Herr, da Dein doch die Ewigkeit ist, etwa nicht, was ich Dir sage, 
oder siehst Du etwa in der Weise der Zeit, was in der Zeit geschieht? Warum er- 
zähle ich Dir also breit alle diese Dinge? Gewiß nicht, daß Du sie durch mich er- 
fährst, sondern ich fache meiner und derer, die dies lesen, Liebe zu Dir an, auf 
daß wir alle sprechen: ,Groß bist Du, Herr, und hoch zu preisen.' (Ps 96,4)." 
(11,1,1) 

•Sie mögen aufatmen bei allem meinem Guten, sie mögen aufseufzen bei allem 
meinem Bösen. Mein Gutes sind Deine Unterweisungen und Deine Gaben. Mein 
Böses sind meine Vergehen und Deine Urteile. Sie mögen aufatmen bei jenen und 
aufseufzen bei diesen, und Lobgesang und Klagegesang mögen aufsteigen vor 
Dein Angesicht aus brüderlichen Herzen..." (10,4,5) 

Leben in der Zeit 

Das ist die grundlegende Erfahrung des Augustinus: daß das Leben des 
Menschen vergänglich ist und daß die Sehnsucht des Menschen, die die 
Dynamik dieses seines vergänglichen Lebens bestimmt, weiter reicht, als 
daß sie in diesem vergänglichen Leben ihr Ziel und ihre Erfüllung finden 
könnte. 

Der Mensch lebt in der Zeit. Dieses Schicksal teilt er mit allen anderen 
Geschöpfen, die kommen und gehen, die sich wandeln und verändern 
und als vergängliche keine bleibende Dauer haben. 

•Sie gehen auf, sie gehen unter. Und im Aufgehen beginnen sie gleichsam zu 
sein, und sie wachsen, um vollendet zu werden. Und vollendet altern sie und ge- 
hen zugrunde. Und nicht alle altern, aber alle gehen zugrunde ... So viel ist ihr 
Maß, so viel nur hast Du ihnen gegeben, weil sie Teile sind, die nicht alle zugleich 
sind. Sondern sie alle bilden im Abtreten und Nachfolgen das Gesamt, dessen 
Teile sie sind." (4,10,15) 



Biographisch vom Glauben sprechen 433 

Der Mensch lebt in der Zeit. Das heißt aber auch, daß er im Durchgang 
durch die Zeit immer neu in der Gefahr steht, sich selbst zu verflüchtigen, 
im Nacheinander der einander ablösenden Zeitmomente auseinanderge- 
rissen zu werden, in der Zeit verloren zu gehen. 

•Ich aber zerspringe in Zeiten, deren Ordnung ich nicht kenne, und meine Ge- 
danken, die innersten Eingeweide meiner Seele, werden durch lärmende Wechsel 
zerfleischt ..."(11,29,39) 

Das Leben des Menschen in der Zeit bedarf der Integration, die es da- 
vor bewahrt, zu zerfließen und in diesem Zerfließen zunichte zu werden. 
Die Suche nach einer Orientierung, die dem Lebensweg eine verläßliche 
Richtung zu geben vermag, die Suche nach Gewißheit, die den zufälligen 
und flüchtigen Wandel transzendiert, die Suche nach Einheit, die die Zer- 
rissenheit und die Spaltungen des menschlichen Lebens noch einmal um- 
greift und so relativiert, die Suche nach Ruhe, in der die Unbeständigkeit 
des menschlichen Lebens, sein Werden und Vergehen Dauer und Be- 
stand finden - sie sind dem Menschen gleichsam in einer ursprünglichen 
Weise ins Herz geschrieben. Diese Sehnsucht des Menschen nach dem, 
was sein Leben nicht der Verlorenheit und so der Vernichtung preisgibt, 
sie ist die Sehnsucht nach dem wahren, dem glücklichen, dem ewigen Le- 
ben. 

•Ist es nicht dieses glückselige Leben, das alle wollen? Und es gibt wahrlich 
keinen, der es nicht will. Wo haben sie es kennengelernt, da sie es so sehr wollen? 
Wo haben sie es gesehen, so daß sie es lieben? Zweifellos besitzen wir es, ich weiß 
nicht wie." (10,20,29) 

Die Begegnung mit dem •Hortensius", einer heute verlorenen Schrift 
Ciceros, die den Leser zur Philosophie und zur philosophischen Wahr- 
heitssuche einlädt, wird für Augustinus zu einem Schlüsselerlebnis. 

•Es schwand mir plötzlich alle Hoffnung auf Nichtiges, und mit unglaublicher 
Leidenschaft des Herzens begehrte ich nach der unsterblichen Weisheit... ,Liebe 
zur Weisheit' aber heißt auf Griechisch ,philosophia'. Zu ihr entflammte mich 
jene Schrift." (3,4,70 

•Doch erfreute mich an jener Mahnschrift allein schon dies, daß ich durch ihr 
Wort angefacht wurde, nicht diese oder jene Schule, sondern die Weisheit selbst, 
was immer sie sei, zu lieben, zu suchen, zu erlangen, festzuhalten und mit Kraft zu 
umarmen. Ich wurde angefacht durch jene Rede, ich wurde entzündet, und ich 
brannte." (3,4,8) 

Im Laufe seines Lebensweges und im Rückblick erkennt Augustinus 
den religiösen Kern dieser Wahrheitssuche. Dort, wo der Mensch in radi- 
kaler Weise nach dem Ursprung, dem Grund und Ziel dieses seines Le- 
bens fragt, dort sucht er, ohne daß er sich dessen bewußt sein muß, jene 
Weisheit und jene Wahrheit, die in Gott selbst gründet, die Gott selber ist. 



Werner Simon 434 

In dieser ursprünglichen Gottesbezogenheit gewinnt das menschliche Le- 
ben Richtung und Ziel. 

•,Groß bist Du, Herr, und hoch zu preisen' (Ps 145,3), und ,groß ist Deine 
Kraft, und Deine Weisheit hat kein Maß' (Ps 147,5). Und preisen will Dich der 
Mensch, nur ein kleiner Teil Deiner Schöpfung, der Mensch, der herumträgt 
seine Sterblichkeit, herumträgt das Zeugnis seiner Sünde und das Zeugnis dessen, 
daß Du ,den Stolzen widerstehst' (Jak 4,6). Und dennoch: preisen will Dich der 
Mensch, nur ein kleiner Teil Deiner Schöpfung. Du selbst fachst an, daß es 
Freude macht, Dich zu preisen. Denn Du hast uns geschaffen hin zu Dir, und un- 
ruhig ist unser Herz, bis es ruht in Dir." (1,1,1) 

In der Dynamik dieser Bezogenheit gewinnt das menschliche Leben 
eine gerichtete Spannkraft (intentio). 

•... folgend dem einen, das Vergangene vergessend, nicht zerdehnt (distentus), 
sondern ausgerichtet (extentus), nicht auf das, was sein und vorübergehen wird, 
sondern auf das, was vor uns liegt. Nicht in Zerspannung (distentio), sondern in 
gespannter Sammlung (intentio) strebe ich nach der Palme der Berufung von 
oben, wo ich hören werde die Stimme des Lobs und betrachten werde Deine 
Wonne, die nicht kommt und nicht vergeht." (11,29,39) 

Gott erkennen lernen 

So läßt sich der Lebensweg des Augustinus verstehen als ein Weg der Su- 
che und eines erfahrungsbezogenen Lernens. Er lernt auf diesem Wege, 
Gott in existentiell bedeutsamer Weise als das Ziel und als den Ursprung 
dieses seines Lebens erkennen. Und er lernt Gott erkennen, indem er im- 
mer wieder verlernt, nämlich lernt, ungenügende und unangemessene 
Vorstellungen von Gott hinter sich zu lassen. Er entdeckt, daß Gott nur 
erkannt werden kann, wenn er erkannt wird in seiner Unbegreiflichkeit. 

In der Begegnung und in der Auseinandersetzung mit den Manichäern 
trifft Augustinus zunächst auf eine in mythischen Bildern kosmologisch 
ausgelegte Gottesvorstellung. Gott wird vorgestellt in menschlichen An- 
schauungsformen von Raum und Zeit und in Kategorien, die von der 
sinnlichen Wahrnehmung her gewonnen werden. 

Augustinus bekennt zurückblickend das Ungenügen dieser aus der An- 
schauung gewonnenen Vorstellungsbilder: 

•Du aber... bist nicht die Körper da, die wir sehen, sei es auch am Himmel, nicht 
die, die wir dort nicht sehen. Denn Du hast sie geschaffen und Du hältst sie nicht 
einmal für Deine höchsten Geschöpfe. Wie weit erst bist Du entfernt von jenen 
meinen (phantasierten) Vorstellungsbildern von Körpern, die gänzlich nicht sind 
... Aber auch die Seele bist Du nicht, die das Leben der Körper ist... Vielmehr bist 
Du das Leben der Seelen, das Leben der Leben, Du lebst durch Dich selbst und 
unterliegst keinem Wandel, (Du) Leben meiner Seele." (3,6,10) 

•Du aber, Höchster und Nächster, Verborgenster und Gegenwärtigster. Du 



Biographisch vom Glauben sprechen 435 

hast keine Glieder, die einen größer, die anderen kleiner. Vielmehr bist Du über- 
all in Deiner Ganzheit. Und nicht irgendwo bist Du an einem Ort ..." (6,3,4) 

Eine neue Möglichkeit, eine nicht in den Kategorien von Raum und 
Zeit gedachte Gottesvorstellung zu entfalten, erschließt das Wirklich- 
keitsverständnis der Neuplatoniker, deren Schriften Augustinus studiert. 
Sie eröffnen ihm eine in der Erfahrung des menschlichen Geistes grün- 
dende Erkenntnis und Gewißheit von Wahrheit, die eine Raum und Zeit 
transzendierende Gültigkeit beanspruchen kann. 

Augustinus durchforscht die Räume des menschlichen Bewußtseins, 
ob er dort der Gegenwart Gottes gewiß werden kann. 

•Wo aber hast Du eine Bleibe in meinem Gedächtnis, Herr, wo hast Du dort 
eine Bleibe?... Da ich Deiner gedachte, bin ich nämlich über jene Teile hinausge- 
schritten, die auch die Tiere haben, da ich Dich dort nicht fand zwischen den Bil- 
dern der körperlichen Dinge. Und ich kam zu jenen Teilen, wo ich die Gemütsbe- 
wegungen meines Geistes niederlege. Auch dort fand ich Dich nicht. Und ich 
betrat die Wohnstätte meines Geistes selbst, die er im Gedächtnis hat. Denn auch 
an sich selbst erinnert sich der Geist. Auch dort warst Du nicht..." (10,25,36) 

Ich werde hinausgehen auch über diese meine Kraft, die Gedächtnis heißt, und 
will von dort her anrühren, von wo her Du angerührt werden kannst, und Dir von 
dort her anhängen, von wo her man Dir anhängen kann... Ich werde hinausgehen 
auch über das Gedächtnis hinaus, um wo Dich zu finden, Du wahrhaft Guter und 
verläßliche Wonne, um wo Dich zu finden? Wenn ich Dich außerhalb des Ge- 
dächtnisses finde, bin ich Deiner nicht eingedenk. Und wie soll ich Dich je fin- 
den, wenn ich Deiner nicht eingedenk bin?" (10,17,26) 

Der Geist des Menschen vermag sich selbst nicht noch einmal selbst zu 
umfassen. Er rührt in seinem Grund an eine Wirklichkeit, die er selbst 
nicht mehr einholen kann. 

•Und ich selbst erfasse nicht ganz, was ich bin. Ist also der Geist zu eng, sich 
selbst zu fassen? Aber wo ist das, was er von sich nicht erfaßt? Ist es etwa etwas 
außerhalb seiner selbst und nicht in ihm selbst? Wie also erfaßt er es nicht? Dar- 
über entsteht in mir großes Verwundern, ein Staunen ergreift mich." (10,8,15) 

Augustinus gelangt erkennend an die Grenze des begrifflichen Erken- 
nens. Zugleich erschließt sich ihm die Gewißheit einer Wahrheit, in deren 
Licht sich ihm auch die bleibende Wahrheit des menschlichen Lebens als 
eines endlichen Lebens in Raum und Zeit neu zu erschließen vermag. 

•Ich trat, geführt von Dir, in mein Innerstes ein ... Ich trat ein und sah mit dem 
Auge meiner Seele, wie auch immer es beschaffen war, über diesem Auge meiner 
Seele, über meinem Geist ein unwandelbares Licht, nicht dieses gewöhnliche und 
allem Fleisch sichtbare Licht, auch nicht gleichsam von der gleichen Art, nur grö- 
ßer ... Nicht so war es über meinem Geist wie das Öl über dem Wasser oder wie 
der Himmel über der Erde, sondern höher, weil es mich schuf, und ich niedriger, 
weil von ihm geschaffen. Wer die Wahrheit kennt, kennt es, und wer es kennt, 
kennt die Ewigkeit. Die Liebe kennt es." (7,10,16) 



Werner Simon 436 

•... und von nun an gab es nichts mehr, daß ich hätte zweifeln können. Und 
eher würde ich zweifeln, daß ich lebe, als daß Wahrheit nicht sei, die ,durch das, 
was geschaffen wurde, erkannt und erschaut wird' (Rom 1,20)." (7,10,16) 

Das ist auch der •Ort", an dem die Suche des Augustinus an ihr Ziel ge- 
langt, ein •Ort", der nur paradox in den Kategorien des Raumes beschrie- 
ben werden kann. 

•Wo also habe ich Dich gefunden, daß ich Dich kennenlernte, wenn nicht in 
Dir über mir? Und nirgendwo ist ein Ort. Und wir treten weg, und wir treten 
hinzu. Und nirgendwo ist ein Ort." (10,26,37) 

Leben im Heute Gottes 

Wie aber läßt sich dann das Verhältnis von Gott und Mensch bestimmen, 
von menschlicher Lebensgeschichte und Gottes Ewigkeit, wenn Raum 
und Zeit zwar Kategorien sind, die dem geschaffenen Sein angemessen 
sind, die aber unangemessen sind, um das Verhältnis des Schöpfers zu 
seinen Geschöpfen zu beschreiben? 

Augustinus wählt Bilder des Raumes und spitzt sie in paradoxen For- 
mulierungen zu, um die wechselseitige Inexistenz des Menschen in Gott 
und die Inexistenz Gottes im Menschen im Bekenntnis zur Sprache zu 
bringen. 

•Aber Himmel und Erde, die Du gemacht hast und in denen Du mich gemacht 
hast, fassen sie Dich? Oder weil ohne Dich nicht wäre, was immer ist, ist es so, 
daß alles, was immer ist, Dich faßt? Da nun auch ich bin, was bitte ich, daß Du in 
mich hineinkommst, der ich nicht wäre, wenn Du nicht wärest in mir... Nicht also 
wäre ich, mein Gott, gar nicht wäre ich, wenn Du nicht wärest in mir. Oder besser: 
nicht wäre ich, wenn ich nicht wäre in Dir, ,aus dem alles, durch den alles, in dem 
alles'(Rom 11,36)." (1,2,2) 

Gott ist dem Menschen, um eine oft zitierte Formulierung des Augustinus 
aufzugreifen, •innerer als mein Innerstes und höher als mein Höchstes" 
(3,6,11). 

Aber auch die Zeit des Menschen gründet, insofern sie ein Moment sei- 
nes wandelbaren und so vergänglichen Daseins ist, in Gottes bleibendem 
Schöpferhandeln, der ins Dasein ruft und im Dasein erhält, ohne selbst 
der Zeit unterworfen zu sein. 

•Und ich sah, daß ein jedes nicht nur an seinem Ort, sondern auch in seiner 
Zeit passend ist und daß du, der Du allein ewig bist, nicht erst nach unzähligen 
Zeiträumen zu wirken begonnen hast. Denn alle Zeiträume, sowohl die, die ver- 
gangen sind, wie alle, die vergehen werden, sie könnten nicht fortgehen und 
könnten nicht kommen, wenn Du nicht wirken und wenn Du nicht bleiben wür- 
dest." (7,15,21) 

•Du nämlich bist der Höchste, und Du bist nicht dem Wandel unterworfen, 



Biographisch vom Glauben sprechen %il 

und der heutige Tag vergeht nicht in Dir, und doch geht er in Dir hin, weil auch 
dies alles in Dir ist: es hätte nämlich keine Wege des Vergehens, wenn Du es nicht 
erhalten würdest. Und weil,Deine Jahre nicht schwinden' (Ps 102,28), sind Deine 
Jahre heutiger Tag. Und wie viele schon unserer Tage und der Tage unserer Väter 
sind durch Dein Heute hindurchgegangen und empfingen von ihm her ihr Maß 
und die Weise ihres Daseins. Und es werden noch andere vorbeigehen und emp- 
fangen und auf ihre Weise dasein. ,Du aber bist immer derselbe' (Ps 102,28). Und 
alles Morgige und Spätere und alles Gestrige und Frühere, heute wirst Du es tun, 
heute hast Du es getan." (1,6,10) 

In Gottes Ewigkeit hat die Zeit des Menschen, haben die Tage seines Le- 
bens ihren Ursprung und ihr Ziel. In ihr finden sie ihre Heimat und ihr 
Zuhause, wenn sie an ihr Ende gelangt sind. 

•So erfüllst Du dem Bittenden seine Wünsche und segnest die Jahre des Ge- 
rechten. ,Du aber bist immer derselbe' (Ps 102,28). Und in Deinen Jahren, die 
,nicht schwinden' (Ps 102,28), bereitest Du die Scheune für die Jahre, die vorüber- 
gehen." (13,18,22) 

Der nahe und der ferne Gott 

Gott ist dem Menschen nicht fern. Das ist die Gewißheit, die Augustinus 
im Bekenntnis der •Confessiones" und als Erkenntnis eines Weges des 
Suchens bezeugt. Aber er bezeugt im gleichen Bekenntnis die Erfahrung, 
daß der Mensch Gott fern sein kann. Er rekonstruiert den Weg des Gott- 
Suchens und des Gott-Findens als einen Weg der Umkehr aus der Gott- 
Ferne. Darin gewinnt sein Bekenntnis seine innere Spannung und Dra- 
matik. 

•Weh mir! Wie bist Du hoch in Deinen Höhen und wie tief in Deinen Tiefen! 
Und nirgends gehst Du weg, aber nur mit Mühe kehren wir zurück zu Dir." (8,3,8) 

•Denn nicht ferne ist von uns Deine Allmacht, wenn auch wir ferne sind von 
Dir." (2,2,3) 

•Und wo war ich, als ich Dich suchte? Du warst vor mir, ich aber war von mir 
weggegangen und fand nicht einmal mich, um wieviel weniger Dich." (5,2,2) 

Augustinus beschreibt diese Ferne des Menschen von Gott als eine 
Form der Entfremdung. Der Grund dieser Entfremdung, in der der 
Mensch sich von sich selbst und der ursprünglichen Bestimmung seines 
Lebens entfernt, liegt darin, daß er dort Erfüllung sucht, wo er nicht die 
bleibende Erfüllung seines Lebens findet, dort, wo er sich, die Perspek- 
tive seines Lebens verkürzend, im Vergänglichen festmacht, um Halt und 
Stand zu gewinnen, wo er das Vorläufige und Endliche verabsolutiert, um 
doch zugleich schmerzvoll und leidvoll dessen Ungenügen zu erfahren. 
Die Leidenschaft sinnlicher Befriedigung, der berufliche Ehrgeiz, das so- 
ziale Ansehen - sie vermögen nicht endgültig zu befriedigen. 



Werner Simon 438 

•Ich wich in meiner Jugend ab von Dir und irrte umher, mein Gott, weit ent- 
fernt von Dir, meinem Halt, und ich wurde mir selbst zum Lande der Not (vgl. Lk 
15,11 ff.)." (2,10,18) 

•... durch mich selbst vergaltest Du mir, als ich sündigte, gerecht. Denn befoh- 
len hast Du, und so ist es: daß jeder Geist, der ungeordnet ist, sich selbst zur 
Strafe wird." (1,12,19) 

Und eben darin verfinstert sich dem, der sündigt, auch wenn er es ver- 
bergen und nicht wahrhaben will, zugleich das Antlitz Gottes, wird zum 
Antlitz des zürnenden Gottes. 

•Dich verliert niemand, es sei denn er verläßt Dich. Und wenn er Dich verläßt, 
wohin geht er oder wohin flieht er: von Dir, dem Gnädigen, zu Dir, dem Erzürn- 
ten? Denn wo findet er nicht Dein Gesetz in seiner Strafe? ,Und Dein Gesetz ist 
die Wahrheit' (Ps 119,142), und die Wahrheit bist Du." (4,9,14) 

•Sie flohen aber, um Dich nicht zu sehen, der Du sie siehst, und um, blind ge- 
worden, doch auf Dich zu stoßen - denn Du verläßt nichts von dem, was Du ge- 
schaffen hast - um auf Dich zu stoßen als ungerechte und gerechterweise Qual zu 
leiden ..." (5,2,2) 

Befreiung aus dieser Entfremdung erlangt der Mensch nicht dort, wo er 
die Verantwortung für diese Selbstentfremdung auf eine außerhalb der 
menschlichen Freiheit liegende kosmische Kraft oder Gesetzmäßigkeit 
zurückführt. Diese manichäische Lösung wird von Augustinus verwor- 
fen, nachdem er ihre mangelnde Tragfähigkeit in eigener Erfahrung ver- 
spürt hatte. Sie treibt in die Resignation und verstärkt darin die Heillosig- 
keit, deren Überwindung sie versprochen hatte. 

•Aber ich liebte es, mich zu entschuldigen und etwas unbekanntes Anderes an- 
zuklagen, das in mir sei und nicht ich sei. In Wahrheit aber war dieses Ganze ich, 
und wider mich selbst hatte mich meine Gottlosigkeit aufgespalten. Und dies war 
eine Sünde, um so unheilbarer, als ich glaubte, kein Sünder zu sein...". (5,10,18) 

Befreiung aus dieser Entfremdung wird dort möglich, wo der Mensch 
schuldfähig wird, fähig wird, ohne einen Zwang zur Selbstrechtfertigung 
zu den Irrwegen und zu dem zu stehen, was Sünde war und ist in seinem 
Leben. In diesem Bekenntnis der eigenen Schuld entdeckt Augustinus zu- 
gleich das Antlitz eines gnädigen Gottes. 

•Sie sollen also umkehren und Dich suchen, denn nicht, wie sie selbst ihren 
Schöpfer verlassen haben, nicht so hast Du Deine Schöpfung verlassen. Sie sollen 
umkehren und Dich suchen, und siehe dort bist Du in ihrem Herzen, im Herzen 
derer, die Dir bekennen... und Du wischst freundlich ihre Tränen ab, und sie wei- 
nen noch mehr, aber sie freuen sich, wenn sie weinen, denn Du, Herr, nicht 
irgendein Mensch, Fleisch und Blut, sondern Du, Herr, der sie geschaffen hat, 
schaffst sie neu und tröstest sie." (5,2,2) 



Biographisch vom Glauben sprechen 439 

Gott finden in der Gestalt seiner Niedrigkeit 

Es ist diese Entdeckung des gnädigen und barmherzigen Gottes, die als 
ein Grundmotiv die •Confessiones" durchzieht und sie nicht nur zu ei- 
nem Zeugnis einer philosophischen Wahrheitssuche macht - sie sind 
auch dies -, sondern zu einem Lobpreis auf das Wirken jenes Gottes, den 
Augustinus anrufen kann und dessen menschenfreundliches Antlitz in 
der Menschwerdung Jesu Christi offenbar wurde. Die Inkarnation Got- 
tes wird für Augustinus zum Schlüssel, der ihm den Kern der christlichen 
Gotteserfahrung erschließt, den er nun noch einmal kritisch auch gegen 
eine philosophische Gotteserkenntnis wendet dort, wo diese in der Ge- 
fahr steht, sich in sich selbst zu verschließen. 

Gott wird erkannt dort, wo wir ihn in der Knechtsgestalt seines Sohnes 
erkennen, dort, wo wir ihn erkennen in seiner Niedrigkeit und Entäuße- 
rung. Augustinus zitiert den Christushymnus des Philipperbriefs (Phil 
1,3-11) (vgl. 7,9,14). Er zitiert im gleichen Zusammenhang den Jubelruf 
Jesu (Mt 11,25-27): •Ich preise Dich, Vater, Herr des Himmels und der 
Erde, weil Du all das den Weisen und Klugen verborgen, den Kleinen 
aber offenbart hast." Gotteserkenntnis, die am Maßstab dieser Offenba- 
rung Gottes Maß nimmt, muß kritisch bleiben gegenüber allen Versuchen 
selbstgewisser Gottesbehauptung und eigenmächtiger Gottesvergewisse- 
rung. 

•Ich begann und fand, daß alles, was ich dort (bei den Piatonikern) Wahres ge- 
lesen hatte, hier (in den Schriften des Paulus) mit Empfehlung an Deine Gnade 
gesagt wurde, daß jeder, der sieht, sich nicht so rühme, als hätte er nicht empfan- 
gen, nicht nur, was er sieht, sondern auch, daß er sieht - denn ,was hat er, das er 
nicht empfangen hätte?' (1 Kor 4,7)..." (7,21,27) 

•Die aber auf dem Kothurn eines vermeintlich höheren Wissens zu groß sind 
und ihn nicht hören, der sagt .Lernt von mir, denn ich bin sanft und demütig von 
Herzen, und ihr werdet Ruhe finden für eure Seelen' (Mt 11,29)', ,sie erkennen 
zwar Gott, aber sie preisen ihn nicht als Gott, noch danken sie ihm, sondern wer- 
den eitel in ihren Gedanken, und ihr unverständiges Herz wird verfinstert. Sie sa- 
gen, sie seien weise, und werden so zu Narren.' (Rom 1,21 f.)" (7,9,14) 

Verschlungene Wege 

Die •Confessiones" beschreiben einen Weg, keinen Weg, der geradlinig 
und zielstrebig verläuft, keinen Weg, dessen innere Logik und Konse- 
quenz von den äußeren Geschehnissen her eindeutig und klar vor Augen 
stünden. Erst im Rückblick gewinnt die Lebensgeschichte ihren inneren 
Zusammenhang. Und erst in der •Confessio" gewinnt die erzählte Le- 
bensgeschichte einen sie selbst transzendierenden Sinn, wird sie in der 



Werner Simon 44O 

bekennenden Freigabe an Gott aussagbar als eine Geschichte von Heil 
und Unheil. 

•O welch verschlungene Wege! Weh meiner tollkühnen Seele, die hoffte, daß 
sie, wenn sie von Dir weggegangen wäre, etwas Besseres haben werde! Sie legte 
sich anders, auf den Rücken, auf die Seiten, auf den Bauch. Und hart war jedes 
Liegen. Und Du allein bist Ruhe. Und siehe, Du bist da, und Du befreist uns von 
beklagenswerten Irrwegen und stellst uns auf Deinen Weg und tröstest uns und 
sprichst: ,Lauft, ich werde euch tragen, und ich werde ans Ziel führen, und (auch) 
dort werde ich euch tragen." (6,16,26) 

Dieser Weg kennt Phasen des Hin- und Her-Gerissenseins, der Unent- 
schiedenheit, des Suchens und des Findens, der vorläufigen Ruhe und 
neuer Unruhe. Zufällige Begegnungen, das Schriftorakel der Bekeh- 
rungsszene im Garten - sie werden zu aufschließenden Schlüsselereignis- 
sen. Augustinus ist ein differenzierter Beobachter eines Entscheidungs- 
findungsprozesses, in dem nicht nur das Gewicht der rational einsichti- 
gen Argumente, sondern auch das vielschichtige Ineinander und Gegen- 
einander widersprüchlicher Gefühls- und Willensregungen zum Tragen 
kommen. 

•Ich hielt mein Herz von jeder Zustimmung zurück, da ich eine über- 
stürzte Entscheidung fürchtete, aber die Unentschiedenheit brachte mich 
noch mehr um." (6,4,6) 

•... ich war es, der wollte, ich, der nicht wollte; ich, ja ich war es. Und 
ich wollte nicht ganz, und nicht ganz wollte ich nicht. Deshalb stritt ich 
mit mir und zerspaltete mich selbst. Und dieser Zwiespalt geschah mir wi- 
der meinen Willen zwar, und dennoch zeigte er nicht das Wesen eines 
fremden Geistes, vielmehr die Strafe meines eigenen." (8,10,22) 

•... und mehr vermochte in mir das gewohnte Schlechtere als das unge- 
wohnte Bessere, und je näher der Zeitpunkt selbst herankam, an dem ich 
etwas anderes werden sollte, um so größeren Schrecken jagte er mir ein 
..."(8,11,25) 

•Leichter gehorchte der Körper dem zartesten Willensantrieb der 
Seele, so daß auf ihren Wink hin die Glieder sich bewegen, als die Seele 
sich selbst gehorchte, um ihr starkes Wollen nur im Willen durchzuset- 
zen." (8,8,20) 

Die Suche des Menschen nach Gott und Gottes Suche nach dem Menschen 

Im Rückblick versteht Augustinus seine Lebensgeschichte aber nicht nur 
als eine Suche des Menschen nach Gott, sondern zugleich auch als eine 
Suche Gottes nach dem Menschen. Gott wirkt beides: das Suchen und 
das Finden. 



Biographisch vom Glauben sprechen 441 

•Ich rufe Dich an, mein Gott, mein Erbarmen, der Du mich geschaffen hast 
und mich, als ich Dich vergaß, nicht vergessen hast. Ich rufe Dich herein in meine 
Seele, die Du bereitet hast, Dich aufzunehmen aufgrund der Sehnsucht, die Du 
ihr einhauchst. Da ich Dich nun anrufe, verlaß mich nicht! Du bist mir, bevor ich 
Dich anrief, zuvorgekommen und auf mich eingedrungen, häufig und mit vieler- 
lei Stimmen, daß ich es höre von ferne, umkehre und Dich anrufe, der mich ruft." 
(13,1,1) 

•Du warst bei mir, und ich war nicht bei Dir. Das hielt mich fern von Dir, was 
nicht wäre, wäre es nicht in Dir. Du hast gerufen, geschrien und meine Taubheit 
durchbrochen. Du hast geblitzt, gestrahlt und meine Blindheit vertrieben. Du bist 
erglüht, ich sog den Duft ein und lechze nach Dir. Ich habe gekostet und hungere 
und dürste. Ich bin entbrannt nach Deinem Frieden." (10,27,38) 

Gott selbst ist Ursprung, bleibender Grund und Ziel des menschlichen 
Lebens in der Zeit. Die •Confessiones" schließen mit einem Ausblick auf 
das Ende der Zeiten im ewigen Sabbat Gottes, in dem auch die Lebensge- 
schichte des Menschen ihre endgültige Bestimmung und Erfüllung fin- 
den wird. 

•Der ,siebte Tag' aber ist ohne Abend und hat keinen Untergang, weil Du ihn 
,geheiligt' hast zu immerwährender Dauer. Und daß Du nach Deinen ,sehr guten' 
Werken am siebten Tage ruhst, obwohl Du sie in Ruhe geschaffen hast, damit will 
uns das Wort Deiner Schrift vorausverkünden, daß auch wir nach unseren Wer- 
ken, die nur deshalb ,sehr gut' sind, weil Du sie uns geschenkt hast, am Sabbat des 
ewigen Lebens in Dir ruhen werden. Denn dann wirst Du auch in uns ruhen, so 
wie Du jetzt in uns wirkst... Du aber, Herr, Du wirkst immer und ruhst immer. Du 
siehst nicht in zeitlicher Weise, noch wirst Du in zeitlicher Weise bewegt, noch 
ruhst Du in zeitlicher Weise. Und dennoch schaffst Du das zeitliche Schauen und 
die Zeiten selbst und die Ruhe am Ende der Zeit." (13,36,51 f.) 

Identität als Verheißung 

•Was ist der Mensch?" Immanuel Kant entfaltet diese Grundfrage des 
Menschen nach sich selbst in drei Teilfragen: •Was können wir wissen? 
Was sollen wir tun? Was dürfen wir hoffen?" Und es ist die Frage nach 
dem, was wir hoffen dürfen, die den Horizont auch unserer Suche nach 
der Wahrheit und den Horizont der Verantwortung für unser Handeln be- 
stimmt. Wir leben unser Leben aus Verheißungen, aus denen heraus wir 
es gestalten und ihm Richtung geben. Augustinus versteht in den •Con- 
fessiones" sein eigenes Leben im Horizont einer Ewigkeit Gottes, in der 
die vergängliche Zeit des menschlichen Lebens nicht vernichtet wird, 
sondern eine endgültige Beheimatung findet. Unter den Augen eines 
barmherzigen Gottes, der den Menschen sucht, um ihm Leben in Fülle zu 
werden, rekonstruiert er die Geschichte seines Lebens. Er rekonstruiert 
sie als eine Geschichte der Suche des Menschen, der in einer ursprüngli- 



Werner Simon 442 

chen Sehnsucht Erfüllung sucht. Und er rekonstruiert sie zugleich als 
eine Geschichte der Suche Gottes, der als Ursprung und Ziel dieser 
menschlichen Sehnsucht diese wirkt und zum Ziel gelangen läßt. Die Le- 
bensgeschichte des Augustinus beschreibt so einen Weg aus Entfrem- 
dung und Zerrissenheit, aus Zwiespalt und Uneigentlichkeit hin zu einem 
Leben, das seine ursprüngliche Mitte gefunden hat. Lesen wir die •Con- 
fessiones" des Augustinus als die Geschichte seiner Suche nach einem 
•identischen Leben", so gewinnt sein Leben •Identität" dort, wo es sich 
dieser Identität als einer Verheißung bewußt wird. Dies bedeutet zum ei- 
nen, daß sie nicht das Ergebnis des menschlichen Bemühens um Selbst- 
vervollkommnung oder Frucht einer sich in sich selbst verschließenden 
Selbstbehauptung ist. Der Mensch wird nicht gerechtfertigt aus sich 
selbst und aus seinen Werken. Befreit vom Zwang der Selbstrechtferti- 
gung, darf er sich öffnen den Brüchen und Widersprüchen, dem Frag- 
mentarischen und den Aporien seines Lebens. •Wer seine Schuld einge- 
steht, ist vollkommener als der, der auf der Richtigkeit, der Ideenmäßig- 
keit seines Tuns besteht. Das ist ein Fortschritt in der Selbsterfassung des 
Menschen. Von jetzt an konnte man wissen, daß das Eingeständnis des 
Bruchs besser ist als das ungebrochene Selbstgefühl." (K. Flasch) Der hu- 
mane Zugewinn, der in dieser aus der Begegnung mit dem Evangelium 
und mit der eigenen Lebenserfahrung gewonnenen Glaubenserfahrung 
beschlossen liegt, machen Augustinus auch heute zu einem aktuellen 
Glaubenszeugen und zu einem Gesprächspartner auf dem Weg der Suche 
nach einem •identischen Leben". 




