
Zweierlei Selbstverwirklichung 
Zu einem Gedicht von G. M. Hopkins 

Gerd Haeffner, München 

In einer Zeit, in der die englische Sprache auf der halben Welt zur Ver- 
kehrssprache und speziell bei uns zur weitverbreiteten ersten Fremdspra- 
che geworden ist, ist es wohl erlaubt, einmal einen englischen Text zur 
Meditation vorzulegen - zumal dann, wenn hilfsweise eine deutsche 
Übersetzung beigegeben ist. 

Biographisches 

Gerard Manley Hopkins zählt zu den bedeutendsten Dichtern der 
neueren englischen Literatur. Außerdem war er ein großer Zeuge des 
Glaubens. 1844 in Essex/England geboren, zeigte er sich schon in der 
Schule als sehr begabt für Poesie, Zeichnung und Musik. Ab 1863 wid- 
mete er sich im Balliol College, Oxford, mit Auszeichnung dem Studium 
alter Sprachen. Zugleich gewann er dort nicht nur die Freundschaft des 
Dichters Robert Bridges, sondern auch Kontakte zum Oxford Mouve- 
ment, einer katholisierenden Bewegung innerhalb der anglikanischen 
Kirche. 1866 zog Hopkins für sich die Konsequenz der vollen Konversion 
zur katholischen Kirche (1866), wie es schon vor ihm sein Seelenführer 
John Henry Newman getan hatte. Nach zwei Jahren trat Hopkins in die 
Gesellschaft Jesu ein. Bei dieser Gelegenheit vernichtete er alle Gedichte, 
die er bis dahin verfaßt hatte; in seinem Tagebuch bezeichnet er diesen 
Akt, in Anspielung an die Unschuldigen Kinder von Betlehem, als 
•slaughter of the innocents". Hopkins nimmt sich auch vor, ab da keine 
Poesie mehr zu machen, es sei denn auf Aufforderung durch seine Obe- 
ren. Ein solcher Auftrag erreicht ihn 1875: Er soll ein Gedicht verfassen 
zum Gedenken an die fünf Franziskanerinnen, die, aufgrund der Kultur- 
kampf-Gesetze aus ihrer Heimat ausgewiesen, mit dem Schiff •Deutsch- 
land", das sie hätte nach Amerika bringen sollen, vor der Themsemün- 
dung untergegangen waren. Es entsteht der Hymnus •The Wreck of the 
Deutschland'" (Der Schiffbruch der Deutschland'). Es ist ein Gedicht in 
einem völlig neuen Stil, sowohl im Vergleich zu Hopkins' bisheriger Poe- 
sie wie zur viktorianischen Dichtung überhaupt. Die Jesuitenzeitschrift 
•Month", in der es erscheinen sollte, lehnt deshalb eine Publikation ab. 
Aber ab jetzt dichtet Hopkins wieder. 



Gerd Haeffner 444 

Nach seiner Weihe (1873) leistet er einige Jahre Pfarrtätigkeit, wird 
dann Dozent für Griechisch: zunächst (1882-84) in der katholischen Eli- 
teschule Stoneyhurst, dann 1884 am University College in Dublin. Schon 
1889 stirbt Hopkins, 45 Jahre alt, an Typhus. - Fast keines seiner Ge- 
dichte sah zu seinen Lebzeiten das Licht der Öffentlichkeit; er sandte sie 
an seinen Poeten-Freund Bridges, der sie seinerseits erst 1918 zu veröf- 
fentlichen wagte. Aber auch damals noch war offenbar die Zeit nicht reif 
für die ungewohnte Sprache. Erst die zweite Ausgabe (durch Charles Wil- 
liams, 1930) hat Erfolg: das schmale poetische Werk des Jesuiten wird 
von bedeutenden Dichtern und Rezensenten wie eine Offenbarung auf- 
genommen, die neue Möglichkeiten des Sehens und Sagens erschließt.1 

Zur poetischen Technik 

Hopkins bedient sich für seine Dichtungen meistens der Form des So- 
netts. Ein Sonett hat zwei Teile: Der erste Teil besteht aus zwei Vierzei- 
lern (•Quartette"), die nach dem Schema •abba, abba" gereimt sind; 
der zweite Teil umfaßt zwei Dreizeiler (•Terzette"), deren Reihenfolge et- 
was variieren kann; in unserem Gedicht ist es •cdc, dcd", wobei die 
Reime der Quartette (ame ells usw.) weicher und dunkler klingen als die 
der Terzette (ices aces usw.) Im Unterschied zu vielen anderen seiner Ge- 
dichte hält sich Hopkins in unserem Gedicht an die strenge Sonettform - 
jedenfalls, was die Reime und die Länge der Verse betrifft. Aber der 
Rhythmus ist verfremdet. Dem Grundrhythmus überlagert sich oft ein an- 
derer, dazu kontrapunktischer, von Hopkins •Sprung-Rhythmus" ge- 
nannt, der dadurch zustande kommt, daß (was sonst verpönt ist) zwei be- 
tonte Silben unmittelbar und hart aneinanderstoßen (z. B. Zeile 1: draw 
flame, oder Zeile 10: keeps grace). So ergibt sich eine Art von Stauung des 
Silbenflusses, deren Wirkung ein Eindruck von geballter Dynamik ist - 
ein Eindruck, der noch verstärkt wird durch das Weglassen von Artikeln 
und durch die Bildung von zusammengesetzten Ausdrücken, die uns 
Deutschen vertraut, dem Engländer aber eher ungewohnt sind. In die- 
selbe Richtung gehen vier weitere neue poetische Techniken, die hier we- 
nigstens kurz genannt sein müssen: die Dominanz der Konsonanten vor 
den Vokalen; das Übergewicht der germanisch-stämmigen Worte vor den 

1 Vgl. G. M. Hopkins: Gedichte - Schriften - Briefe. München 1954. Vorbildlich kommen- 
tierte englisch-deutsche Ausgabe, herausgegeben von Hermann Rinn, eingeleitet und über- 
setzt durch Wolfgang u. Ursula Clemen und Friedhelm Kemp. (Eine Auswahl aus diesem 
Band, aus dem meine Hinweise zum Leben und zur Dichtung von Hopkins geschöpft sind, 
erschien 1973 bei Reclam); vgl. außerdem G. M. Hopkins: Sonnets. Mit Übertragungen 
von Wolfgang Kaussen. Frankfurt (Verlag S. P. Q.) 1993. 



Zweierlei Selbstverwirklichung 445 

lateinisch-stämmigen Elementen des englischen Wortschatzes; die Neu- 
entdeckung des germanischen Stabreims (Alliteration, hier z. B. speaks 
and shells) und endlich der Rückgriff auf die keltische Version des Sta- 
breims, in der sich zwei Alliterationen überkreuzen (z.B. in der ersten 
Zeile fcing/ishers catch /ire, Jragon/7ies draw y7ame). Kurz: Wir haben 
bei Hopkins keine klassisch-statische Architektur, kein gleichmäßiges 
Fließen. Alles ist dynamisch, kraftvoll, spannungsgeladen; die Sprache 
drängt nach vorn, stürzt wie ein Wasserfall über Klippen dem Ruhepunkt 
zu. 

Wie Eisvögel Feuer fangen 

As kingfishers catch fire, dragonflies dräw fläme; 
As tumbled over rim in roundy wells 
Stones ring: like each tucked string tells, each hung bell's 
Bow swung finds tongue to fling out broad its name; 
Each mortal thing does one thing and the same: 
Deals out that being indoors each one dwells; 
Selves - goes itself; myself'it speaks and spells; 
Crying What I dö is me: for that I came. 

I say more: the just man justices; 
Keeps grace: that keeps all his goings graces; 
Acts in God's eye what in God's eye he is - 
Christ - for Christ plays in ten thousand places, 
Lovely in limbs, and lovely in eyes not his 
To the Father throught the features of men's faces. 

Wie Eisvögel Feuer fangen, Libellen Lichtspur ziehn; 
Wie überrand gerollt in runde Brunnen 
Steine klingen; wie jede angeschlagene Seite tönt, jeder hängenden 

Glocke 
Bug geschwungene Zunge findet, weit hinzuhallen ihren Namen; 
So tut jegliches sterbliche Ding ein Ding nur und das gleiche: 
Teilt aus das Sein, das in einem jeden wohnt; 
Selbstet - wird es selbst; •ich selbst" so spricht es , spricht sich vor, 
Rufend: •Was ich tue, das bin ich, hierzu kam ich her." 

Ich sage mehr: der Gerechte tut Recht; 
Hält Huld fest: dies erhält Holdheit all seinem Wandel; 
Lebt dar in Gottes Aug, was in Gottes Auge er ist - 
Christus - denn Christus spielt an zehntausend Orten, 



Gerd Haeffner 446 

Lieblich in Gliedern, und lieblich in Augen, nicht seinen, 
Dem Vater durch die Züge der Menschengesichter entgegen. 

Dieser Text ist ohne Überschrift und ohne Jahreszahl überliefert. Den- 
noch ist er sicher einer der schönsten, die wir von Hopkins haben. Nicht 
die statischen Wortklassen der Substantive und Adjektive bestimmen sein 
Gefüge, sondern die dynamischen Verben, die zusammengefaßt sind 
durch die Ausdrücke •to do", •to deal out", •to act", •to play", gar •to 
selve". Es geht um die Herrlichkeit des Daseins, die ausgelebt und darge- 
stellt werden will. 

Dabei kann man oben (von der letzten Zeile der Quartette her) viel- 
leicht einen leichten Akzent auf einem Tun sehen, das sich selbst gegen 
etwas zu behaupten hat, während unten das Wort •to act" zum Spieleri- 
schen hinübergleitet. So deutet sich ein gewisser Gegensatz zwischen der 
ersten und der zweiten Hälfte des Sonetts an. 

In einigen Beispielen wird diese Herrlichkeit schon von Anfang an als 
etwas Empfangenes dargestellt, freilich mit einem Unterschied: Oben do- 
miniert das •deals out", was wir übersetzen können mit •lebt sich aus", 
mit dem Unterton, daß es sich dabei auch verbraucht. Unten hat das 
•acts", das Ausagieren, ein Gegengewicht im Wort •keeps": die Gnade, 
die einer auslebt, hält er zugleich. Daß das himmlische Element •gehal- 
ten" werden kann, ist alles andere als selbstverständlich. Sogar die dem 
Himmel nahen Vögel und Libellen •fangen" zwar auch das himmlische 
Element, das feurige Licht der Sonne, das erst im Reflex an ihren Farben 
und schimmernden Flügeln seine Herrlichkeit zeigt - aber sie •halten" es 
nicht, reflektieren es nur für einen Augenblick. Der •gerechte Mann" 
aber •hält" Gnade, so daß sie nicht nur sein Verhalten anmutig (gracious) 
macht, sondern auch in ihm •wohnt" (dwells): man kann hier an das 
•Wohnen" der Gottheit im Menschen denken, von dem im Johannes- 
evangelium gesprochen wird, oder auch an den Satz der Theologie, der 
gute Mensch sei als einziges von allen irdischen Wesen •capax Infiniti". 
d. h. jene Leere, die fähig ist, den Unendlichen in sich aufzunehmen. Der 
in Ps. 1 besungene •gerechte Mann" •justices": d.h. daß er nicht nur ge- 
recht handelt, sondern gewissermaßen eine bereitliegende Gerechtigkeit 
vollzieht und •tut", nämlich die Gerechtigkeit, die Christus ist2, der sich 
für ihn hingegeben hat und so mit ihm eins geworden ist.3 

2 Vgl. 1 Kor 1,30: •Ihr habt nun ein echtes Sein in Christus Jesus, den Gott ja für uns zur 
Weisheit, zur Gerechtigkeit gemacht hat..." 
3 Vgl. Gal 2,20: •Nicht mehr ich lebe jetzt mein Leben, sondern Christus lebt sein Leben in 
mir." 



Zweierlei Selbstverwirklichung 447 

Nach diesem ersten Blick auf die Gesamtaussage des Gedichts wenden 
wir uns den beiden Hälften zu. Zuerst den beiden Quartetten! 

•What I do is me" 

Die Zeilenanfänge haben ein fast tonloses, sich einschleichendes •as" 
oder das ebenso zurückhaltende •each", während die Dinge, die genannt 
werden, mit einem kräftig konturierten Anfangskonsonanten auf den 
Plan treten: k, dr, st, str, b. Werden die Worte •as" und •like" synonym 
gebraucht? Ich denke: ja. Es handelt sich ja nicht um Symbole, sondern 
um wirkliche Beispiele. 

Vogel und Libelle, in anderer Weise auch Saite und Glocke, gehören in 
den Luft-Bereich. Die Steine des runden Brunnens sind der Kontrast 
dazu: erdhaft unten, dazu noch in die Tiefe weisend, und an sich stumm 
wie nur etwas: aber auch sie hört der Dichter •klingen". Der Mensch wird 
nicht genannt, und ist doch überall mitgemeint. 

Das •deal out" ist bei Eisvogel und Libelle ein Reflektieren des Lichts 
durch die Oberfläche, bei den anderen Dingen ist es das Ertönen einer 
Stimme, die tiefer von innen (indoors) kommt und ihren eigenen •Na- 
men" feiernd ruft: ring, tell, fling out. Wo dieses Sich-Ausdrücken in den 
Bereich der Sprache im eigentlichen Sinn eintritt, steigert sich die Intensi- 
tät vom neutralen Sprechen (speaks) zum mühsamen Buchstabieren 
(spells) bis zum Schreien, das sich um die rechten Buchstaben nicht mehr 
kümmert. 

Was allen Wesen gemeinsam ist, die in den Quartetten auftreten, ist 
dies, daß sie ein mortal thing, etwas Sterbliches, sind. Die Herrlichkeit ih- 
res Daseins ist die Herrlichkeit des Seins für einen Augenblick, ange- 
sichts des Todes, ihm ins Angesicht. Es ist nicht wie bei Hegel: daß sich 
nämlich im Untergang herausstellt, was das einzelne in Wahrheit war: 
nur Funktion des Allgemeinen, dessen Daseinsform die Zeitlosigkeit ist. 
Vielmehr geht es hier um die Feier der jeweiligen Zeit, der je neugewähr- 
ten und auszufüllenden Gegenwart; es geht um die Affirmation der je ei- 
genen, besonderen Daseinsweise. Nicht die Selbstlosigkeit singt sich hier 
ihr Lob, sondern die - mit Egoismus nicht zu verwechselnde! - Selbsttä- 
tigkeit alles irdischen Seins. Um sie selbst zu sein, nicht um zu verschwin- 
den, sind die Dinge ins Dasein gekommen - um sich zu realisieren, zu ver- 
wirklichen. Sein ist ein Tun, von Hopkins mutig transitiv geschrieben: 
•What I do is me". 



Gerd Haeffner 44g 

•In God's eye" 

Der zweite Teil des Sonetts beginnt mit •I say more"4, mit einer Art von 
•ich aber sage euch". Was aber ist gemeint? Man beachte: es heißt 
•mehr" - nicht: etwas anderes, gar Entgegengesetztes. Hier findet kein 
jansenistisches Miesmachen des irdischen Daseinswillens statt, sondern 
dessen Übersteigung. Das zentrale Wort lautet •act": es heißt soviel wie: 
verwirklicht (aktualisiert), stellt dar; ein Schauspieler heißt auch actor. 
Welches Stück wird gespielt, in welcher Rolle tritt der •gerechte Mann" 
auf, welches Kostüm5 hat er •angezogen"? Antwort: Christus. Aber er tut 
nicht nur so als-ob, denn •in God's eye" ist er es ja. •In God's eye", das 
meint: Gott erkennt die Dinge nicht nur so, wie sie an ihnen selber, in ih- 
rer jeweiligen Besonderheit, wirklich sind. Es meint auch: selbst vor dem 
majestätischen Angesicht Gottes, •vor ihm", sind sie etwas; sie gehen 
nicht in der Unendlichkeit des Blicks unter und lösen sich auf. Vielmehr 
bedeuten sie ihm etwas: so daß er •Gefallen" an diesem Spiel hat, und 
•Bravo" oder •lovely, lovely" ruft. Man denkt an das Spiel der ewigen 
Weisheit vor dem Schöpfer6, aber auch an das Entzücken des •Vaters" 
über das irdische Dasein seines geliebten Sohns.7 Und natürlich denkt 
man auch an die johanneische Bildrede vom Weinstock8 und besonders 
an das Bild vom •Leib" des auferstandenen Christus.9 

Von einem •Sollen" ist bei alledem keine Rede, sondern von einer Rea- 
lität, der eine neue, eine •mehr" enthaltene Möglichkeit entspricht: eine 
Möglichkeit sowohl der Sicht wie auch des Seins. War im ersten Teil des 
Gedichts vom Menschen nur indirekt und einschlußweise die Rede, so 
wird er nun zweimal ausdrücklich genannt. Der Mensch gehört zu den 
sterblichen Dingen mit ihrer Herrlichkeit und ihrem tapferen, von Ver- 
zweiflung bedrohten Lebenswillen - aber nur wie eines unter anderen. 
Sein eigener Name taucht erst im Schatten des Namens •Christus" auf. 

4 Wer ist dieses Ich? Es ist wohl der Dichter selbst. 
5 Christus bzw. den Neuen Menschen anziehen: vgl. Gal 3,26; Eph 4,24. 
6 Spr. 8,30-31: •[Als Er die Welt schuf,] da war ich [das Wort, die Weisheit Gottes] als ge- 
liebtes Kind bei ihm. Ich war seine Freude Tag für Tag, und spielte vor ihm allezeit. Ich 
spielte auf seinem Erdenrund, und meine Freude war es, bei den Menschen zu sein." - 
Diese Stelle wird hier durch die Optik des Johannesprologs gesehen, bes. Jo 1,14 (•...und 
das Wort ist Fleisch geworden"). 
7 •Das ist [bzw.: du bist] mein geliebter Sohn" bei der Taufe (Lk 3,22) und auf dem Berg 
der Verklärung (Lk 9,35). 
8 Jo 15; vgl. auch Augustinus: •Ne sitis ingrati tantae gratiae illius, qui cum haberet Uni- 
cum, noluit illum esse unum; sed ut fratres haberet, adoptavit illi, qui cum illo possiderent 
vitam aeternam." •Seid Dem dankbar, der, obwol er doch den Einzigen hatte, nicht wollte, 
daß dieser bloß einer bleibe, sondern der ihm Brüder dazu adoptierte, die mit ihm das 
ewige Leben teilen sollten" (In: Ioannis Epistulam ad Parthos Tract. 8, n. 14- PL 35 2044) 
»1 Kor 12,12ff; Kol 1,18. 



Zweierlei Selbstverwirklichung 449 

Der aufmerksame Leser wird gewiß noch mehr poetische und theologi- 
sche Facetten in diesem wunderbaren Gedicht entdecken. Es ging nur 
darum, auf die Dichtung von Hopkins aufmerksam zu machen, die eine 
so •moderne" Weltfrömmigkeit und einen so tiefen biblischen Glauben 
ausdrücken.10 Man hat schon öfter bemerkt, daß diese Verbindung einen 
Patron im Franziskanertheologen Duns Scotus hat, der zu Beginn des 14. 
Jahrhunderts in Oxford lehrte und dem Hopkins ein eigenes Gedicht ge- 
widmet hat. Gerade das soeben interpretierte Gedicht ist von zwei Lehren 
inspiriert, die Scotus wichtig waren. Es ist, mehr philosophisch gesehen, 
die Betonung der Individualität des einzelnen Wesens, mit seinem eige- 
nen, inneren Gestaltprinzip (das Hopkins •inscape" nennt). Und es ist, 
theologisch gesprochen, die Betonung, daß die Bedeutung Christi nicht 
auf die Erlösung von der Sünde beschränkt werden darf, sondern bis in 
die Sinnmitte der Schöpfung und damit alles Seins überhaupt zurückver- 
folgt werden muß. 

Die genannte Verbindung hat aber noch einen anderen Patron. Es ist 
der Ordensvater von Hopkins, der hl. Ignatius von Loyola. Genauer ge- 
sprochen, geht es um dessen •geistliche Exerzitien" - und noch genauer 
umschrieben, um deren richtunggebende Abschlußbetrachtung mit dem 
Titel •Zur Erlangung der Liebe", in der die Natur als Schöpfung und Ge- 
genwart des inkarnierten Gottes erlebt wird. 

10 Vgl. auch S. Rau, •Geladen ist die Welt mit Gottes Herrlichkeit."Zxxm 100. Todestag von 
Gerard Manley Hopkins, in: GuL62 (1989) 176-187. 




