
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Wenn Orte zu reden beginnen... 
Verkündigung während einer Israelreise* 

Den Anfängen auf der Spur 

Flughafenkapelle Frankfurt am Main 

•Und jedem Anfang wohnt ein Zauber inne, der uns beschützt und der uns hilft 
zu leben." (H. Hesse) Anfänge haben immer ihren besonderen Zauber. Denn wo 
etwas Neues beginnt, ist die Hoffnung noch unvermischt zu greifen, und die gro- 
ßen Visionen sind noch nicht durch die Kompromisse des Alltags eingedunkelt. 

Wir wissen um den Zauber der Anfänge einer Partnerschaft, um die Hoffnun- 
gen am Beginn eines neuen Weges, um die Faszination beim Eintritt in eine neue 
Aufgabe. Wir kehren immer wieder zu diesen Anfängen zurück - manchmal weh- 
mütig über das, was die Zeit verdeckt hat, manchmal in der Hoffnung, daß viel- 
leicht die Erinnerung einen nur noch glimmenden Docht wieder entzünden 
könnte. 

Unsere Reise nach Israel hat es mit solchen Anfängen und mit dem ihnen inne- 
wohnenden Zauber zu tun: Wir machen uns auf den Weg zu jenem Anfang, des- 
sen Faszination einmal das Wort von der Liebe Gottes über die ganze Welt getra- 
gen hat. Und wir hoffen, daß wir dabei auch den Anfängen unseres eigenen We- 
ges mit Gott wieder auf die Spur kommen. Eine Woche lang wollen wir beiseite 
lassen, was unser Leben als Christen belastet: unsere eigene Halbherzigkeit und 
auch die konkrete Erscheinungsform der Kirche, in der es vielen mehr denn je an 
Faszination und Ausstrahlung zu fehlen scheint. Wir wollen dorthin zurückkeh- 
ren, wo alles begonnen hat - zu jenem Jesus von Nazareth, der uns vorgelebt hat, 
was Gott für uns ist und was wir von Gott her sein könnten. 

Dieser Weg zu den Anfängen wird für jeden von uns anders aussehen, und 
doch werden wir ihn gemeinsam gehen. Bitten wir deshalb füreinander um offene 
Augen, daß wir die Anfänge sehen. Bitten wir um offene Ohren, daß wir jenes er- 
ste Wort vernehmen, auf das sich alle späteren Reden beziehen. Bitten wir um ein 
offenes Herz, daß wir die erste Liebe wiederfinden, die wir unter dem Druck der 
täglichen Mühen so oft vergessen. 

* Diese Ansprachen spiegeln in etwa den •inneren Weg" einer Reise, die eine Gruppe der 
Seyeri-Gemeinde in Erfurt zu Beginn dieses Jahres (6.-13. Februar 1993) - nach langer 
Zeit sehnsuchtsvollen Wartens in der ehemaligen DDR - endlich verwirklichen konnte. 



Einübung und Weisung 451 

Das entscheidende Gespräch 

In der Geburtskirche in Bethlehem 

Heute feiern wir an einem Ort, der uns eine Grundfrage unseres Lebens in Erinne- 
rung ruft: Werden wir tatsächlich von einem Gott angesprochen, oder sind wir 
immer nur mit uns selbst im Gespräch? Ist da wirklich jenes große Gegenüber, 
das wir Gott nennen und auf das hin wir leben dürfen, oder bleiben wir verwickelt 
in das Halbdunkel unserer Selbstreflexionen und in den Widerhall unserer eige- 
nen Gedanken? Und wenn es dieses Gegenüber tatsächlich gibt, jenen Gott, der 
die Menschen sucht und mit den Menschen geht - wo finden wir ihn? Wo hat er 
hier auf Erden, wo hat er in unserem Leben seinen Platz? 

Wie zu keinem anderen Ort gehört zu Bethlehem die Geburtsgeschichte, die wir 
jedes Jahr an Weihnachten lesen: Der Befehl des Kaisers Augustus, der Aufbruch 
nach Bethlehem, die Geburt des Kindes, die Botschaft des Engels und die Hirten 
auf dem Weg. Lassen wir diesen Text die Antwort auf unsere Fragen sein. 

Wenn wir den Anfang der Geschichte genau lesen, dann finden wir eine sehr 
bewußte Abstufung in der Personenfolge: Ganz oben erscheint der Kaiser, dann 
Cyrenius, der Statthalter von Syrien, an zweiter Position, dann Josef und - ihm 
nachgeordnet - Maria, und dann an letzter Stelle - ganz unten - das Kind. Auch 
die Orte, die da ins Spiel kommen, zeigen eine ähnliche Stufenfolge: Da ist zu- 
nächst vom ganzen Reich die Rede, dann von der Provinz Syrien, dann von Ju- 
däa, dann von Bethlehem und dann von dem Ort, der eigentlich kein Ort ist - der 
Krippe. Es ist der letzte Platz, der Nicht-Ort, auf den das Kind gesetzt wird, weil 
man andere Plätze nicht bereitstellt. 

Doch gerade über diesem letzten Platz erhebt sich die gewaltige Botschaft der 
Engel: Dort findet ihr euern Retter, euern Heiland - in der Stadt Davids, am letz- 
ten Platz, als Kind in der Krippe. Das ist nicht nur eine wichtige Erinnerung der 
Christenheit, das ist auch eine Anweisung: Zu allen Zeiten ist dieser Gott am letz- 
ten Platz zu finden. Zu allen Zeiten muß man sich - wie die Hirten - auf den Weg 
zum Nicht-Ort machen, um Gott zu finden. Zu allen Zeiten muß man Wege nach 
unten gehen, um zu begreifen, daß da ein Wort ist, das uns sucht und uns das ent- 
scheidende Gespräch anbietet. Auch heute erfahren wir am Nicht-Ort, daß wir 
nicht nur mit uns selbst im Gespräch sind, sondern angesprochen sind von einer 
Liebe, die weiter reicht als alles, was uns an Liebe möglich ist. 

Könnte die Glaubensnot unserer Tage nicht damit zusammenhängen, daß auch 
wir Christen keinen Blick mehr haben für die auf den letzten Plätzen? Könnte es 
sein, daß wir Gott verloren haben, weil wir den Menschen nicht mehr finden? 

Der Traum von einer neuen Welt 

Auf dem Berg der Seligpreisungen 

Wir wünschen einander bisweilen Glück - und wir meinen damit: Gesundheit, 
Erfolg, Freude, Gemeinschaft, Erfüllung - eben alles, was das Leben licht und 



Einübung und Weisung 452 

lebenswert macht. Für die Bibel greift dieser Wunsch zu kurz. Sie denkt höher 
vom Menschen, als daß sie ihn nur damit befaßt sehen könnte, die Möglichkeiten 
dieses irdischen Lebens auszuschöpfen. Sein inneres Verlangen - so sagen uns die 
alten Texte der Bibel - kommt nicht schon darin zum Ziel, daß er hier sein ange- 
messenes Auskommen hat und sich ein zeitlich begrenztes und in vielerlei Weise 
eingeschränktes Glück erwerben kann. Menschen wollen letztlich immer mehr: 
Sie wollen eine andere Welt berühren, das wirkliche Leben ertasten; sie wollen - 
unter welchen Bildern sie es auch verbergen - letztlich doch Gott erfahren und 
der in ihm wohnenden Seligkeit teilhaft werden. Der Wunsch der Bibel heißt des- 
halb nicht: •Glücklich sollst du sein!", sondern: •Selig sollst du sein!" Und das 
bedeutet: Du sollst heute schon jenes über alle irdische Erfüllung hinausrei- 
chende wahre Leben erspüren, das man nur in Gott finden kann. 

Die Seligpreisungen, die mit diesem Platz von alters her verbunden sind, wol- 
len Wege zu solcher Seligkeit aufweisen. Sie nennen Handlungen und Haltungen, 
in denen der Jünger jenes wahre Leben heute schon berühren kann. Und schon 
ein erster Blick auf diese Texte zeigt an, worum es da geht: um Armut, Verschen- 
ken, Loslassen, Gemeinschaft, Solidarität - um Liebe, die an Gottes Liebe zu den 
Menschen Maß nimmt. Um jenes Paradox also geht es: •Wer sein Leben gewinnt, 
der hat es schon verloren. Und wer sein Leben verliert, der hat es schon gewon- 
nen." Oder anders: Um den Weg Jesu Christi geht es, um seine Umwertung aller 
Werte, die den Kleinen groß sein ließ und den Armen reich, die den Unmündigen 
größeres Verständnis zubilligte als den Weisen und den Ausgestoßenen den Him- 
mel versprach. Und es geht um das Zutrauen, es mit diesem Weg als Weg zum Le- 
ben zu versuchen. 

Das Wissen um unsere menschliche Armut, die Trauer über diese zerrissene 
Welt können zu solchen Wegen werden, wenn wir uns durch die dunklen Erfah- 
rungen nicht bitter machen lassen, sondern neu auf den Gott ausrichten, der in al- 
lem Dunkel zu finden ist. Gewaltlosigkeit, Mühen um Gerechtigkeit, Barmherzig- 
keit über das Geforderte hinaus, Erbarmen mit denjenigen, denen keiner hilft - 
all das sind Wege, auf denen wir dem Handeln Gottes an uns nachspüren und ihn 
mit unseren bescheidenen Möglichkeiten in dieser Welt sichtbar machen können. 

Wir sind häufig in der Vorstellung befangen, als sei solche Lebenspraxis Opfer, 
Selbstaufgabe, ein Stück hohe Schule des Christentums. Jesus bietet uns solches 
Tun statt dessen als Geschenk an, als Wege, das Leben zu finden. Vielleicht wird 
in dieser Differenz der Lernprozeß sichtbar, der da immer noch auf uns wartet: 
nicht nur dieses oder jenes zu tun, sondern das Denken zu verändern, die Beurtei- 
lungsmaßstäbe auf dieses Paradox hin neu zu bestimmen: Wer sich verbrauchen 
läßt, findet sein Leben, und wer nur darauf aus ist, sein Leben zu finden, hat seine 
Möglichkeiten verbraucht. 



Einübung und Weisung 453 

Der Weg des Friedens 

In der Kirche •Christus flevit" am Ölberg 

Dieser Ort des Heiligen Landes wird seit alters her mit der Geschichte vom Ein- 
zug in Jerusalem und der Klage Jesu über diese Stadt verbunden. Doch um dieses 
Geschehen zu verstehen, müssen wir weit in die Geschichte Israels hinabsteigen 
und eine der großen Erfahrungen dieses Volkes mit seinem Gott aufnehmen. 

Im Jahre 332 zog Alexander der Große auf dem Weg nach Ägypten an der Kü- 
ste Palästinas entlang. Eine Stadt nach der anderen fiel in seine Hände und erlitt 
ein schreckliches Schicksal: Die Häuser wurden geschleift, die wehrfähigen Män- 
ner gekreuzigt, die Frauen und die Kinder auf den Sklavenmärkten verkauft. In 
Jerusalem, das wie durch ein Wunder vor dem Zugriff Alexanders verschont 
blieb, hörte man voll Angst und Entsetzen von jenen Geschehnissen. Man fragte 
sich: Ist das wirklich ein großer König, der da mit eiserner Faust und menschen- 
verachtender Grausamkeit seinen Willen durchsetzt? Ist das wirklich der König, 
der dieser Welt Heil, Frieden und Hoffnung bringen kann? Ein Prophet stand auf 
und zeichnete ein anderes Bild des wahren Königs: Arm wird er sein und demü- 
tig, nicht auf dem Streitroß wird er kommen, sondern auf einem Esel, nicht zum 
Kriege wird er rüsten, sondern die Streitrosse vernichten im eigenen Land und die 
Kriegsbogen zerbrechen. Er wird nicht erobertes Land beherrschen, sondern ein 
Reich des Friedens aufrichten, das von Meer zu Meer reicht (Sach 9,9f)- 

Jene Vision vom Friedenskönig, der den Weg des Friedens geht und friedvoll 
Frieden schaffen will, hat Jesus beim Einzug in Jerusalem aufgegriffen: Sitzend 
auf einem Esel, demütig und arm zeigt er den Weg an, auf dem allein diese Welt 
Frieden finden kann. Und er weint hier am Ölberg, die Stadt vor Augen, über je- 
nes Jerusalem, das diesen Weg des Friedens nicht annehmen will. Er weint über 
jene Welt, die sich vom Gesetz des Übereinander und Gegeneinander nicht lösen 
kann. Er weint über uns, die wir immer noch meinen, mit Macht und Übermacht 
irgend etwas in dieser Welt erneuern zu können. 

Die Geschichte vom Einzug in Jerusalem bietet uns verschiedene Rollen des 
Mittuns an: Wir können skeptisch dabeistehen wie die Pharisäer und jenen Nar- 
ren bemitleiden, der da meint, er könne die Gesetze der Welt außer Kraft setzen. 
Wir können in der Begeisterung eines neuen Weges nachfolgen wie die Jünger 
und dann, wenn dieser Weg seine Konsequenzen zeigt, die Flucht ergreifen. Wir 
können aber auch wie die wenigen Getreuen - vor allem waren es Frauen - ihm 
bis unter das Kreuz folgen und dort ausharren. 

Und um diese Frage geht es hier an dieser Stelle, in dieser Kirche •Christus fle- 
vit" am Ölberg, Jerusalem vor Augen - um die ganz klare und deutliche Frage, auf 
welchen Weg wir für uns und für diese Welt eigentlich setzen. 



Einübung und Weisung 454 

Tod und Leben 

In der Grabeskirche zu Jerusalem 

An diesem Ort stellt sich unausweichlich die abgründigste Frage unseres Christ- 
seins: Wie ist es mit Tod und Leben? Werden wir, die wir zum Sterben geboren 
sind, tatsächlich zum Leben sterben? Werden wir einst ins Vergessen abgleiten 
oder in die gütigen Hände Gottes fallen? Sind unsere Verstorbenen, deren Na- 
men und Gesichter wir hierher nach Jerusalem getragen haben, ins Dunkel zu- 
rückgefallen oder bleiben sie? 

Hier in der Grabeskirche, die über jenem Ort gebaut ist, den man seit den An- 
fängen der Kirche als das biblische Golgotha verehrt, wird uns in besonderer 
Weise die Geschichte des Leidens und Sterbens Jesu Christi vor Augen gestellt. 
Äußerlich betrachtet erzählt diese Geschichte einen Todes-Weg - einen Prozeß, 
der immer tiefer ins Dunkel des Todes hineinführt und mit dem Schrei der Gott- 
verlassenheit endet. Auf der Innenseite des Geschehens aber zeigt sich als lei- 
tende Kraft jene Liebe zu den Menschen, die den ganzen Weg des Jesus von Na- 
zareth innerlich geformt hat. Hier stirbt nicht einer, der durch unglückliche Um- 
stände seinem Schicksal nicht entgehen konnte, hier stirbt vielmehr einer, der un- 
serem Schicksal nicht entgehen wollte. Hier sucht einer die Solidarität mit den 
Menschen bis hin zu jener letzten und endgültigen Entmächtigung des menschli- 
chen Lebens im Tod. Ein Sterben wird uns vor Augen gestellt, das bis in den 
Schrei der letzten Gottverlassenheit hinein von der Liebe bestimmt ist - von einer 
Liebe, die auch im Tod nicht zerbricht. 

Wir haben keinen äußeren Beweis, daß unser Leben nicht doch mit unserem 
Körper erlischt. Wir haben keine Erfahrungswerte darüber, ob sich unser Leben 
über den Tod hinaus weitertragen wird. Wir haben nur jenen Tod des Jesus von 
Nazareth und das Gedächtnis jener Liebe, von der dieses Sterben erzählt. Aber 
dies läßt uns fragen: Was kann uns eigentlich trennen von der Liebe Gottes in Je- 
sus Christus? Wer sollte jenen Blick zurücknehmen, mit dem er uns gesucht hat? 
Wer sollte jene Hand von uns losreißen, mit der er uns ergriffen hat? Wer sollte 
das Wort zerstören, mit dem er uns gerufen hat? Was kann uns eigentlich schei- 
den von dem, dessen Zusage wir erfahren haben, dessen Gemeinschaft wir ge- 
spürt und dessen Verheißungen uns leben lassen? 

Doch dieser Ort erinnert uns auch daran, daß wir jene Liebe auf der Innenseite 
des Sterbens finden und jene Gewißheit in Gott erst dann erfahren können, wenn 
der Glaube an unsere eigene Macht gestorben ist. Erst wer auch in seinem Weg 
bis Golgotha vorgestoßen ist, wer nicht mehr nur auf seine Möglichkeiten setzt, 
wird wirklich den Blick frei haben für jenen Gott, in dessen Gemeinschaft wir 
leben dürfen und in dessen Arme wir fallen, wenn wir sterben. Man muß immer 
schon den Karfreitag im Rücken haben, wenn man mit Paulus bekennt: •Ich bin 
überzeugt: Weder Tod noch Leben, weder Engel noch Mächte, weder Gegenwär- 
tiges noch Künftiges, noch Kräfte, weder Hochoberes noch Tiefunteres, noch 
irgendweich andere Kreatur kann uns trennen von der Liebe Gottes - die ist in 
Jesus Christus, unserm Herrn." (Rom 8,38-39) 



Einübung und Weisung 455 

Außruch in den Alltag 

Im Karmel von Haifa 

Eigentlich ist unsere Reise noch nicht zu Ende, doch innerlich sind wir schon 
beim Abschied. Unvermittelt mischt sich bereits der Rückblick in unser Denken 
und in unsere Gespräche: Wohin haben diese Tage uns geführt? Was haben wir 
an Anfängen wiederentdeckt? Was nehmen wir mit nach Hause? 

Ich möchte das, was ich innerlich mit nach Hause trage, an den wenigen äuße- 
ren Erinnerungszeichen festmachen, die ich aus diesem Land mitnehme: Da ist 
eine Schale mit dem Bild des Mosaiks von der Brotvermehrung, ein großer Seder- 
teller, eine Schale aus Ölbaumholz mit einem Stein vom See Genezareth und eine 
Osterkerze aus der Geburtskirche in Bethlehem. 

Ich nehme eine Schale mit dem Mosaik von der Brotvermehrung mit nach 
Hause. Denn dieses Bild hält mir vor Augen, was unter uns auch heute geschehen 
kann: daß wir, wenn wir nur das Wenige, das wir haben, zusammenlegen und un- 
ter den Segen Gottes stellen, plötzlich im Übermaß beschenkt werden. Ich nehme 
diese Schale mit als Erinnerung an unsere Gemeinschaft in diesen Tagen. Denn 
der Weg zu den Anfängen war für uns auch ein Weg zueinander. Wir haben einan- 
der gefunden, sind einander wert geworden. Keiner hätte fehlen dürfen. Wir ha- 
ben das, was wir hatten, zusammengelegt und unter den Segen Gottes gestellt - 
und wir sind einander zum Geschenk geworden. 

Ich nehme einen Sederteller mit, wie ihn die Juden zum Paschamahl verwen- 
den. Er erinnert mich an jenes mir bislang weithin unbekannte Judentum, das mir 
in diesen Tagen begegnet ist, an die Bereitschaft, sich dem Gesetz Gottes bis auf 
den Punkt zu stellen, Gottes Gottsein nicht anzutasten, seine Größe und Welt- 
überlegenheit zu respektieren. Auch wenn mir manche äußere Form schwer ver- 
ständlich gewesen ist, fasziniert hat mich die radikale Entschlossenheit, den An- 
spruch Gottes nicht jeder beliebigen Deutung auszusetzen, sondern zunächst ein- 
mal wörtlich zu erfüllen. Ich nehme mit dem Sederteller die Frage mit, ob wir uns 
Gott nicht bisweilen zu handlich machen und seine Anforderungen allzu schnell 
auf das uns genehme Maß herunterinterpretieren. 

Ich nehme eine Schale aus Ölbaumholz und einen Stein vom See Genezareth 
mit nach Hause. Sie erinnern mich daran, daß ich hier etwas von den realen Di- 
mensionen jenes Geschehens begriffen habe, das ich seit vielen Jahren auslege. 
Die Bodenhaftung unserer Botschaft ist mir aufgegangen: der konkrete Weg, das 
konkrete Land, die konkreten Umstände, unter denen Jesus gewirkt hat. Ich habe 
ein wenig mehr begriffen, was Menschwerdung Gottes heißt. Ich nehme aus 
Israel die Frage mit, ob wir mit unserer Theologie nicht allzu schnell und allzu 
leicht in allgemeine Bilder und Gesetze abgleiten und jenes Konkrete vergessen, 
das einem in diesem Land aufgehen kann. 

Ich nehme von Israel eine Osterkerze aus Bethlehem mit, die ich zum Grab mei- 
nes Bruders bringen will, der das irdische Jerusalem so gern noch gesehen hätte, 
aber vor drei Monaten ins himmlische Jerusalem gerufen wurde. Und mit dieser 
Kerze nehme ich die vielen Worte vom Leben mit, die ich in diesen Tagen gehört 



Einübung und Weisung 455 

habe. Jenes Israel, das überlebt hat, weil es von Gott Leben erwartete. Jener Jesus 
von Nazareth, der im Sterben zum Leben wurde. Jenes Wort, das so oft an Gren- 
zen gekommen ist und doch immer noch lebt und Leben schafft. Ich nehme mit 
dieser Kerze ein Stück neuer Hoffnung auf Leben mit nach Hause. 

Und da ist noch ein Zeichen: Der Sakristan hat uns hier hinter den Altar einen 
gewaltigen Sessel gestellt, der für den Priester gedacht war. Wir haben ihn nicht 
benutzt, sondern ihn freigehalten - ein Zeichen für die Erwartung des eigentli- 
chen Gastes in dieser Stunde. So wie beim jüdischen Sedermahl ein Stuhl für den 
Propheten Elia freigelassen werden soll, damit die Tischgemeinschaft offenbleibt 
für das Kommen Gottes. Vielleicht wäre dies das Entscheidende, was wir mitbrin- 
gen sollten aus Israel: daß wir überall einen Platz freihalten, überall einen Raum 
offenlassen, überall einen Weg offenhalten, weil wir wissen, daß wir auf die Ein- 
kehr dessen angewiesen sind, von dem allein wir uns neu empfangen können. 

Claus-Peter März, Erfurt 

Seelsorger und Gotteskindschaft 

•Da rief Jesus ein Kind herbei, stellte es in ihre Mitte und sagte: Amen, das sage ich 
euch: Wenn ihr nicht umkehrt und wie die Kinder werdet, könnt ihr nicht in das Him- 
melreich kommen." (Mt 18,2) 

Von den Seelsorgern erwartet man heute spirituelle und praktische Anregun- 
gen zu einem mündigen Christsein und einem reifen Glauben. Der selbstbewußte, 
moderne Mensch möchte in seiner Religiosität nicht weniger erwachsen sein als 
im sonstigen gesellschaftlichen Leben auch. Die Glaubensvermittlung und -erzie- 
hung soll den Grundsätzen von intellektueller Redlichkeit und Nachvollziehbar- 
keit entsprechen und damit bewegt man sich in erster Linie im Bereich der Ratio. 
Sie ist die bevorzugte Instanz, mit welcher die Erwachsenen arbeiten und in der 
sie daheim sind. Erwachsensein und denkend an die verschiedenen Bereiche des 
Lebens herangehen, ist nahezu identisch. 

Dem Wort Jesu von der Gotteskindschaft, die nötig ist für das Reich Gottes, 
steht man dann etwas verlegen gegenüber. Es verweist wieder zurück in die Phase 
des •Noch-nicht-erwachsen-Seins" und assoziiert Unmündigsein und Hilfsbe- 
dürftigkeit. 

Ich versuche in dieser Auslegung das oben gewählte Wort Jesu auf die Verkün- 
diger hin zu beleuchten, die Priester und Seelsorger/-innen, die von der Gottes- 




