EINUBUNG UND WEISUNG

Wenn Orte zu reden beginnen...

Verkiindigung wihrend einer Israelreise*

Den Anfiingen auf der Spur
Flughafenkapelle Frankfurt am Main

»Und jedem Anfang wohnt ein Zauber inne, der uns beschiitzt und der uns hilft
zu leben.” (H. Hesse) Anféinge haben immer ihren besonderen Zauber. Denn wo
etwas Neues beginnt, ist die Hoffnung noch unvermischt zu greifen, und die gro-
Ben Visionen sind noch nicht durch die Kompromisse des Alltags eingedunkelt.

Wir wissen um den Zauber der Anfénge einer Partnerschaft, um die Hoffnun-
gen am Beginn eines neuen Weges, um die Faszination beim Eintritt in eine neue
Aufgabe. Wir kehren immer wieder zu diesen Anfiingen zuriick - manchmal weh-
miitig iber das, was die Zeit verdeckt hat, manchmal in der Hoffnung, daB viel-
leicht die Erinnerung einen nur noch glimmenden Docht wieder entziinden
konnte.

Unsere Reise nach Israel hat es mit solchen Anfingen und mit dem ihnen inne-
wohnenden Zauber zu tun: Wir machen uns auf den Weg zu jenem Anfang, des-
sen Faszination einmal das Wort von der Liebe Gottes iiber die ganze Welt getra-
gen hat. Und wir hoffen, daB wir dabei auch den Anféingen unseres eigenen We-
ges mit Gott wieder auf die Spur kommen. Eine Woche lang wollen wir beiseite
lassen, was unser Leben als Christen belastet: unsere eigene Halbherzigkeit und
auch die konkrete Erscheinungsform der Kirche, in der es vielen mehr denn jean
Faszination und Ausstrahlung zu fehlen scheint. Wir wollen dorthin zuriickkeh-
ren, wo alles begonnen hat - zu jenem Jesus von Nazareth, der uns vorgelebt hat,
was Gott fiir uns ist und was wir von Gott her sein kénnten.

Dieser Weg zu den Anfingen wird fiir jeden von uns anders aussehen, und
doch werden wir ihn gemeinsam gehen. Bitten wir deshalb fiireinander um offene
Augen, daB wir die Anfiinge sehen. Bitten wir um offene Ohren, daB wir jenes er-
ste Wort vernehmen, auf das sich alle spiiteren Reden beziehen. Bitten wir um ein
offenes Herz, daBl wir die erste Liebe wiederfinden, die wir unter dem Druck der
téglichen Miihen so oft vergessen.

* Diese Ansprachen spiegeln in etwa den ,,inneren Weg* einer Reise, die eine Gruppe der
Severi-Gemeinde in Erfurt zu Beginn dieses Jahres (6.-13. Februar 1993) - nach langer
Zeit sehnsuchtsvollen Wartens in der ehemaligen DDR - endlich verwirklichen konnte,



Einiibung und Weisung ‘ 451

Das entscheidende Gesprdch
In der Geburtskirche in Bethlehem

Heute feiern wir an einem Ort, der uns eine Grundfrage unseres Lebens in Erinne-
rung ruft: Werden wir tatsdchlich von einem Gott angesprochen, oder sind wir
immer nur mit uns selbst im Gesprich? Ist da wirklich jenes groBe Gegeniiber,
das wir Gott nennen und auf das hin wir leben diirfen, oder bleiben wir verwickelt
in das Halbdunkel unserer Selbstreflexionen und in den Widerhall unserer eige-
nen Gedanken? Und wenn es dieses Gegeniiber tatsichlich gibt, jenen Gott, der
die Menschen sucht und mit den Menschen geht — wo finden wir ihn? Wo hat er
hier auf Erden, wo hat er in unserem Leben seinen Platz?

Wie zu keinem anderen Ort gehort zu Bethlehem die Geburtsgeschichte, die wir
jedes Jahr an Weihnachten lesen: Der Befehl des Kaisers Augustus, der Aufbruch
nach Bethlehem, die Geburt des Kindes, die Botschaft des Engels und die Hirten
auf dem Weg. Lassen wir diesen Text die Antwort auf unsere Fragen sein.

Wenn wir den Anfang der Geschichte genau lesen, dann finden wir eine sehr
bewuBte Abstufung in der Personenfolge: Ganz oben erscheint der Kaiser, dann
Cyrenius, der Statthalter von Syrien, an zweiter Position, dann Josef und — ihm
nachgeordnet — Maria, und dann an letzter Stelle - ganz unten - das Kind. Auch
die Orte, die da ins Spiel kommen, zeigen eine dhnliche Stufenfolge: Da ist zu-
nichst vom ganzen Reich die Rede, dann von der Provinz Syrien, dann von Ju-
dida, dann von Bethlehem und dann von dem Ort, der eigentlich kein Ort ist — der
Krippe. Es ist der letzte Platz, der Nicht-Ort, auf den das Kind gesetzt wird, weil
man andere Plitze nicht bereitstellt.

Doch gerade iiber diesem letzten Platz erhebt sich die gewaltige Botschaft der
Engel: Dort findet ihr euern Retter, euern Heiland - in der Stadt Davids, am letz-
ten Platz, als Kind in der Krippe. Das ist nicht nur eine wichtige Erinnerung der
Christenheit, das ist auch eine Anweisung: Zu allen Zeiten ist dieser Gott am letz-
ten Platz zu finden. Zu allen Zeiten muB man sich - wie die Hirten — auf den Weg
zum Nicht-Ort machen, um Gott zu finden. Zu allen Zeiten mu man Wege nach
unten gehen, um zu begreifen, daB da ein Wort ist, das uns sucht und uns das ent-
scheidende Gesprich anbietet. Auch heute erfahren wir am Nicht-Ort, daf wir
nicht nur mit uns selbst im Gesprich sind, sondern angesprochen sind von einer
Liebe, die weiter reicht als alles, was uns an Liebe moglich ist.

Konnte die Glaubensnot unserer Tage nicht damit zusammenhingen, daB auch
wir Christen keinen Blick mehr haben fiir die auf den letzten Plitzen? Konnte es
sein, daB wir Gott verloren haben, weil wir den Menschen nicht mehr finden?

Der Traum von einer neuen Welt
Auf dem Berg der Seligpreisungen

Wir wiinschen einander bisweilen Gliick — und wir meinen damit: Gesundheit,
Erfolg, Freude, Gemeinschaft, Erfiillung — eben alles, was das Leben licht und



Einiibung und Weisung 452

lebenswert macht. Fiir die Bibel greift dieser Wunsch zu kurz. Sie denkt héher
vom Menschen, als daB sie ihn nur damit befaBt schen kénnte, die Moglichkeiten
dieses irdischen Lebens auszuschdpfen. Sein inneres Verlangen — so sagen uns die
alten Texte der Bibel — kommt nicht schon darin zum Ziel, daB er hier sein ange-
messenes Auskommen hat und sich ein zeitlich begrenztes und in vielerlei Weise
eingeschrinktes Gliick erwerben kann. Menschen wollen letztlich immer mehr:
Sie wollen eine andere Welt beriihren, das wirkliche Leben ertasten; sie wollen —
unter welchen Bildern sie es auch verbergen — letztlich doch Gott erfahren und
der in ihm wohnenden Seligkeit teilhaft werden. Der Wunsch der Bibel heiit des-
halb nicht: ,,Gliicklich sollst du sein!“, sondern: »elig sollst du sein!* Und das
bedeutet: Du sollst heute schon jenes iiber alle irdische Erfiillung hinausrei-
chende wahre Leben erspiiren, das man nur in Gott finden kann.

Die Seligpreisungen, die mit diesem Platz von alters her verbunden sind, wol-
len Wege zu solcher Seligkeit aufweisen. Sie nennen Handlungen und Haltungen,
in denen der Jiinger jenes wahre Leben heute schon beriihren kann. Und schon
ein erster Blick auf diese Texte zeigt an, worum es da geht: um Armut, Verschen-
ken, Loslassen, Gemeinschaft, Solidaritit - um Liebe, die an Gottes Liebe zu den
Menschen MaB nimmt. Um jenes Paradox also geht es: ,, Wer sein Leben gewinnt,
der hat es schon verloren. Und wer sein Leben verliert, der hat es schon gewon-
nen.” Oder anders: Um den Weg Jesu Christi geht es, um seine Umwertung aller
Werte, die den Kleinen groB sein lieB und den Armen reich, die den Unmiindigen
groBeres Verstindnis zubilligte als den Weisen und den AusgestoBenen den Him-
mel versprach. Und es geht um das Zutrauen, es mit diesem Weg als Weg zum Le-
ben zu versuchen.

Das Wissen um unsere menschliche Armut, die Trauer iiber diese zerrissene
Welt kdnnen zu solchen Wegen werden, wenn wir uns durch die dunklen Erfah-
rungen nicht bitter machen lassen, sondern neu auf den Gott ausrichten, der in al-
lem Dunkel zu finden ist. Gewaltlosigkeit, Miihen um Gerechtigkeit, Barmherzig-
keit tiber das Geforderte hinaus, Erbarmen mit denjenigen, denen keiner hilft —
all das sind Wege, auf denen wir dem Handeln Gottes an uns nachspiiren und ihn
mit unseren bescheidenen Moglichkeiten in dieser Welt sichtbar machen kénnen.

Wir sind haufig in der Vorstellung befangen, als sei solche Lebenspraxis Opfer,
Selbstaufgabe, ein Stiick hohe Schule des Christentums. Jesus bietet uns solches
Tun statt dessen als Geschenk an, als Wege, das Leben zu finden. Vielleicht wird
in dieser Differenz der LernprozeB sichtbar, der da immer noch auf uns wartet:
nicht nur dieses oder jenes zu tun, sondern das Denken zu verdndern, die Beurtei-
lungsmaBstibe auf dieses Paradox hin neu zu bestimmen: Wer sich verbrauchen
14Bt, findet sein Leben, und wer nur darauf aus ist, sein Leben zu finden, hat seine
Maéglichkeiten verbraucht.



Einiibung und Weisung 453

Der Weg des Friedens
In der Kirche ,,Christus flevit* am Olberg

Dieser Ort des Heiligen Landes wird seit alters her mit der Geschichte vom Ein-
zug in Jerusalem und der Klage Jesu iiber diese Stadt verbunden. Doch um dieses
Geschehen zu verstehen, miissen wir weit in die Geschichte Israels hinabsteigen
und eine der groBen Erfahrungen dieses Volkes mit seinem Gott aufnehmen.

Im Jahre 332 zog Alexander der GroB3e auf dem Weg nach Agypten an der Kii-
ste Palistinas entlang. Eine Stadt nach der anderen fiel in seine Hande und erlitt
ein schreckliches Schicksal: Die Hiuser wurden geschleift, die wehrfahigen Mén-
ner gekreuzigt, die Frauen und die Kinder auf den Sklavenmirkten verkauft. In
Jerusalem, das wie durch ein Wunder vor dem Zugriff Alexanders verschont
blieb, hérte man voll Angst und Entsetzen von jenen Geschehnissen. Man fragte
sich: Ist das wirklich ein groBer Konig, der da mit eiserner Faust und menschen-
verachtender Grausamkeit seinen Willen durchsetzt? Ist das wirklich der Konig,
der dieser Welt Heil, Frieden und Hoffnung bringen kann? Ein Prophet stand auf
und zeichnete ein anderes Bild des wahren Kénigs: Arm wird er sein und demii-
tig, nicht auf dem StreitroB wird er kommen, sondern auf einem Esel, nicht zum
Kriege wird er riisten, sondern die Streitrosse vernichten im eigenen Land und die
Kriegsbogen zerbrechen. Er wird nicht erobertes Land beherrschen, sondern ein
Reich des Friedens aufrichten, das von Meer zu Meer reicht (Sach 9,9f).

Jene Vision vom Friedenskonig, der den Weg des Friedens geht und friedvoll
Frieden schaffen will, hat Jesus beim Einzug in Jerusalem aufgegriffen: Sitzend
auf einem Esel, demiitig und arm zeigt er den Weg an, auf dem allein diese Welt
Frieden finden kann. Und er weint hier am Olberg, die Stadt vor Augen, iiber je-
nes Jerusalem, das diesen Weg des Friedens nicht annehmen will. Er weint iiber
jene Welt, die sich vom Gesetz des Ubereinander und Gegeneinander nicht 16sen
kann. Er weint iiber uns, die wir immer noch meinen, mit Macht und Ubermacht
irgend etwas in dieser Welt erneuern zu kénnen.

Die Geschichte vom Einzug in Jernsalem bietet uns verschiedene Rollen des
Mittuns an: Wir konnen skeptisch dabeistehen wie die Pharisder und jenen Nar-
ren bemitleiden, der da meint, er konne die Gesetze der Welt auBer Kraft setzen.
Wir konnen in der Begeisterung eines neuen Weges nachfolgen wie die Jiinger
und dann, wenn dieser Weg seine Konsequenzen zeigt, die Flucht ergreifen. Wir
konnen aber anch wie die wenigen Getreuen — vor allem waren es Frauen - ihm
bis unter das Kreuz folgen und dort ausharren.

Und um diese Frage geht es hier an dieser Stelle, in dieser Kirche ,,Christus fle-
vit“ am Olberg, Jerusalem vor Angen - um die ganz kiare und deutliche Frage, anf
welchen Weg wir fiir uns und fiir diese Welt eigentlich setzen.



Einiibung und Weisung 454

Tod und Leben
In der Grabeskirche zu Jerusalem

An diesem Ort stellt sich unausweichlich die abgriindigste Frage unseres Christ-
seins: Wie ist es mit Tod und Leben? Werden wir, die wir zum Sterben geboren
sind, tatsdchlich zum Leben sterben? Werden wir einst ins Vergessen abgleiten
oder in die giitigen Hiande Gottes fallen? Sind unsere Verstorbenen, deren Na-
men und Gesichter wir hierher nach Jerusalem getragen haben, ins Dunkel zu-
riickgefallen oder bleiben sie?

Hier in der Grabeskirche, die iiber jenem Ort gebaut ist, den man seit den An-
fangen der Kirche als das biblische Golgotha verehrt, wird uns in besonderer
Weise die Geschichte des Leidens und Sterbens Jesu Christi vor Augen gestellt.
AuBerlich betrachtet erzihit diese Geschichte einen Todes- -Weg — einen ProzeB,
der immer tiefer ins Dunkel des Todes hineinfiihrt und mit dem Schrei der Gott-
verlassenheit endet. Auf der Innenseite des Geschehens aber zeigt sich als lei-
tende Kraft jene Liebe zu den Menschen, die den ganzen Weg des Jesus von Na-
zareth innerlich geformt hat. Hier stirbt nicht einer, der durch ungliickliche Um-
stdnde seinem Schicksal nicht entgehen konnte, hier stirbt vielmehr einer, der un-
serem Schicksal nicht entgehen wollte. Hier sucht einer die Solidaritit mit den
Menschen bis hin zu jener letzten und endgiiltigen Entméchtigung des menschli-
chen Lebens im Tod. Ein Sterben wird uns vor Augen gestellt, das bis in den
Schrei der letzten Gottverlassenheit hinein von der Liebe bestimmt ist — von einer
Liebe, die auch im Tod nicht zerbricht.

Wir haben keinen duBleren Beweis, daB unser Leben nicht doch mit unserem
Korper erlischt. Wir haben keine Erfahrungswerte dariiber, ob sich unser Leben
iiber den Tod hinaus weitertragen wird. Wir haben nur jenen Tod des Jesus von
Nazareth und das Gedichtnis jener Liebe, von der dieses Sterben erzihit. Aber
dies 148t uns fragen: Was kann uns eigentlich trennen von der Liebe Gottes in Je-
sus Christus? Wer sollte jenen Blick zuriicknehmen, mit dem er uns gesucht hat?
Wer solite jene Hand von uns losreiBen, mit der er uns ergriffen hat? Wer solite
das Wort zerstoren, mit dem er uns gerufen hat? Was kann uns eigentlich schei-
den von dem, dessen Zusage wir erfahren haben, dessen Gemeinschaft wir ge-
spirt und dessen Verheilungen uns leben lassen?

Doch dieser Ort erinnert uns auch daran, daB wir jene Liebe auf der Innenseite
des Sterbens finden und jene GewiBheit in Gott erst dann erfahren kénnen, wenn
der Glaube an unsere eigene Macht gestorben ist. Erst wer auch in seinem Weg
bis Golgotha vorgestoBen ist, wer nicht mehr nur auf seine Méglichkeiten setzt,
wird wirklich den Blick frei haben fiir jenen Gott, in dessen Gemeinschaft wir
leben diirfen und in dessen Arme wir fallen, wenn wir sterben. Man muB immer
schon den Karfreitag im Riicken haben, wenn man mit Paulus bekennt: ,,Ich bin
liberzeugt: Weder Tod noch Leben, weder Engel noch Michte, weder Gegenwir-
tiges noch Kiunftiges, noch Krifte, weder Hochoberes noch Tiefunteres, noch
irgendwelch andere Kreatur kann uns trennen von der Liebe Gottes — die ist in
Jesus Christus, unserm Herrn.* (Rém 8,38-39)



Einiibung und Weisung 455

Aufbruch in den Alltag
Im Karmel von Haifa

Eigentlich ist unsere Reise noch nicht zu Ende, doch innerlich sind wir schon
beim Abschied. Unvermittelt mischt sich bereits der Riickblick in unser Denken
und in unsere Gespriche: Wohin haben diese Tage uns gefiihrt? Was haben wir
an Anfangen wiederentdeckt? Was nehmen wir mit nach Hause?

Ich mochte das, was ich innerlich mit nach Hause trage, an den wenigen dufle-
ren Erinnerungszeichen festmachen, die ich aus diesem Land mitnehme: Da ist
eine Schale mit dem Bild des Mosaiks von der Brotvermehrung, ein groBer Seder-
teller, eine Schale aus Olbaumholz mit einem Stein vom See Genezareth und eine
Osterkerze aus der Geburtskirche in Bethlehem.

Ich nehme eine Schale mit dem Mosaik von der Brotvermehrung mit nach
Hause. Denn dieses Bild hilt mir vor Augen, was unter uns auch heute geschehen
kann: daB wir, wenn wir nur das Wenige, das wir haben, zusammenlegen und un-
ter den Segen Gottes stellen, plétzlich im UbermaB beschenkt werden. Ich nehme
diese Schale mit als Erinnerung an unsere Gemeinschaft in diesen Tagen. Denn
der Weg zu den Anfingen war fiir uns auch ein Weg zueinander. Wir haben einan-
der gefunden, sind einander wert geworden. Keiner hitte fehlen diirfen. Wir ha-
ben das, was wir hatten, zusammengelegt und unter den Segen Gottes gestellt —
und wir sind einander zum Geschenk geworden.

Ich nehme einen Sederteller mit, wie ihn die Juden zum Paschamahl verwen-
den. Er erinnert mich an jenes mir bislang weithin unbekannte Judentum, das mir
in diesen Tagen begegnet ist, an die Bereitschaft, sich dem Gesetz Gottes bis auf
den Punkt zu stellen, Gottes Gottsein nicht anzutasten, seine GréBe und Welt-
iiberlegenheit zu respektieren. Auch wenn mir manche duBere Form schwer ver-
standlich gewesen ist, fasziniert hat mich die radikale Entschlossenheit, den An-
spruch Gottes nicht jeder beliebigen Deutung auszusetzen, sondern zunichst ein-
mal wortlich zu erfiillen. Ich nehme mit dem Sederteller die Frage mit, ob wir uns
Gott nicht bisweilen zu handlich machen und seine Anforderungen allzu schnell
auf das uns genehme MaB herunterinterpretieren.

Ich nehme eine Schale aus Olbaumholz und einen Stein vom See Genezareth
mit nach Hause. Sie erinnern mich daran, daB ich hier etwas von den realen Di-
mensionen jenes Geschehens begriffen habe, das ich seit vielen Jahren auslege.
Die Bodenhaftung unserer Botschaft ist mir aufgegangen: der konkrete Weg, das
konkrete Land, die konkreten Umsténde, unter denen Jesus gewirkt hat. Ich habe
ein wenig mehr begriffen, was Menschwerdung Gottes heiBit. Ich nehme aus
Israel die Frage mit, ob wir mit unserer Theologie nicht allzu schnell und allzu
leicht in allgemeine Bilder und Gesetze abgleiten und jenes Konkrete vergessen,
das einem in diesem Land aufgehen kann.

Ich nehme von Israel eine Osterkerze aus Bethlehem mit, die ich zum Grab mei-
nes Bruders bringen will, der das irdische Jerusalem so gern noch gesehen hitte,
aber vor drei Monaten ins himmlische Jerusalem gerufen wurde. Und mit dieser
Kerze nehme ich die vielen Worte vom Leben mit, die ich in diesen Tagen gehort



Einiibung und Weisung 456

habe. Jenes Israel, das iiberlebt hat, weil es von Gott Leben erwartete. Jener Jesus
von Nazareth, der im Sterben zum Leben wurde. Jenes Wort, das so oft an Gren-
zen gekommen ist und doch immer noch lebt und Leben schafft. Ich nehme mit
dieser Kerze ein Stiick neuer Hoffnung auf Leben mit nach Hause.

Und da ist noch ein Zeichen: Der Sakristan hat uns hier hinter den Altar einen
gewaltigen Sessel gestellt, der fiir den Priester gedacht war. Wir haben ihn nicht
benutzt, sondern ihn freigehalten - ein Zeichen fiir die Erwartung des eigentli-
chen Gastes in dieser Stunde. So wie beim jiidischen Sedermahl ein Stuhl fiir den
Propheten Elia freigelassen werden soll, damit die Tischgemeinschaft offenbleibt
fiir das Kommen Gottes. Vielleicht wire dies das Entscheidende, was wir mitbrin-
gen sollten aus Israel: daBl wir iiberall einen Platz freihalten, iiberall einen Raum
offenlassen, iiberall einen Weg offenhalten, weil wir wissen, da3 wir auf die Ein-
kehr dessen angewiesen sind, von dem allein wir uns neu empfangen kénnen.

Claus-Peter Mdrz, Erfurt

Seelsorger und Gotteskindschaft

»Da rief Jesus ein Kind herbei, stellte es in ihre Mitte und sagte: Amen, das sage ich
euch: Wenn ihr nicht umkehrt und wie die Kinder werdet, kinnt ihr nicht in das Him-
melreich kommen.* (Mt 18,2) .

Von den Seelsorgern erwartet man heute spirituelle und praktische Anregun-
gen zu einem miindigen Christsein und einem reifen Glauben. Der selbstbewuBte,
moderne Mensch méchte in seiner Religiositit nicht weniger erwachsen sein als
im sonstigen gesellschaftlichen Leben auch. Die Glaubensvermittlung und -erzie-
hung soll den Grundsitzen von intellektueller Redlichkeit und Nachvollziehbar-
keit entsprechen und damit bewegt man sich in erster Linie im Bereich der Ratio.
Sie ist die bevorzugte Instanz, mit welcher die Erwachsenen arbeiten und in der
sie daheim sind. Erwachsensein und denkend an die verschiedenen Bereiche des
Lebens herangehen, ist nahezu identisch.

Dem Wort Jesu von der Gotteskindschaft, die notig ist fiir das Reich Gottes,
steht man dann etwas verlegen gegeniiber. Es verweist wieder zuriick in die Phase
des ,,Noch-nicht-erwachsen-Seins“ und assoziiert Unmiindigsein und Hilfsbe-
durftigkeit.

Ich versuche in dieser Auslegung das oben gewihlte Wort Jesu auf die Verkiin-
diger hin zu beleuchten, die Priester und Seelsorger/-innen, die von der Gottes-





