Einiibung und Weisung 456

habe. Jenes Israel, das iiberlebt hat, weil es von Gott Leben erwartete. Jener Jesus
von Nazareth, der im Sterben zum Leben wurde. Jenes Wort, das so oft an Gren-
zen gekommen ist und doch immer noch lebt und Leben schafft. Ich nehme mit
dieser Kerze ein Stiick neuer Hoffnung auf Leben mit nach Hause.

Und da ist noch ein Zeichen: Der Sakristan hat uns hier hinter den Altar einen
gewaltigen Sessel gestellt, der fiir den Priester gedacht war. Wir haben ihn nicht
benutzt, sondern ihn freigehalten - ein Zeichen fiir die Erwartung des eigentli-
chen Gastes in dieser Stunde. So wie beim jiidischen Sedermahl ein Stuhl fiir den
Propheten Elia freigelassen werden soll, damit die Tischgemeinschaft offenbleibt
fiir das Kommen Gottes. Vielleicht wire dies das Entscheidende, was wir mitbrin-
gen sollten aus Israel: daBl wir iiberall einen Platz freihalten, iiberall einen Raum
offenlassen, iiberall einen Weg offenhalten, weil wir wissen, da3 wir auf die Ein-
kehr dessen angewiesen sind, von dem allein wir uns neu empfangen kénnen.

Claus-Peter Mdrz, Erfurt

Seelsorger und Gotteskindschaft

»Da rief Jesus ein Kind herbei, stellte es in ihre Mitte und sagte: Amen, das sage ich
euch: Wenn ihr nicht umkehrt und wie die Kinder werdet, kinnt ihr nicht in das Him-
melreich kommen.* (Mt 18,2) .

Von den Seelsorgern erwartet man heute spirituelle und praktische Anregun-
gen zu einem miindigen Christsein und einem reifen Glauben. Der selbstbewuBte,
moderne Mensch méchte in seiner Religiositit nicht weniger erwachsen sein als
im sonstigen gesellschaftlichen Leben auch. Die Glaubensvermittlung und -erzie-
hung soll den Grundsitzen von intellektueller Redlichkeit und Nachvollziehbar-
keit entsprechen und damit bewegt man sich in erster Linie im Bereich der Ratio.
Sie ist die bevorzugte Instanz, mit welcher die Erwachsenen arbeiten und in der
sie daheim sind. Erwachsensein und denkend an die verschiedenen Bereiche des
Lebens herangehen, ist nahezu identisch.

Dem Wort Jesu von der Gotteskindschaft, die notig ist fiir das Reich Gottes,
steht man dann etwas verlegen gegeniiber. Es verweist wieder zuriick in die Phase
des ,,Noch-nicht-erwachsen-Seins“ und assoziiert Unmiindigsein und Hilfsbe-
durftigkeit.

Ich versuche in dieser Auslegung das oben gewihlte Wort Jesu auf die Verkiin-
diger hin zu beleuchten, die Priester und Seelsorger/-innen, die von der Gottes-



Einiibung und Weisung 457

kindschaft etwas begriffen haben sollten, wenn sie in ihrem Dienst anderen be-
hilflich sein wollen. Wie werden sie angeregt, ihr eigenes Kindsein vor Gott im
Blick zu behalten und es im Lebensvollzug zu verwirklichen? Eine rituelle Geste
sei dafiir ausgedeutet.

Bei den Weiheliturgien oder auch bei der Geliibdeablegung in manchen Or-
densgemeinschaften liegen die Kandidaten/-innen vor dem zentralen Akt der
Feier auf dem Boden. Die versammelte Gemeinde singt wihrenddessen die Aller-
heiligenlitanei. (Bei den Beauftragungen von Laienseelsorgern/-innen gibt es der-
zeit keine Parallele.) Betrachten wir diese Prostratio einmal nicht in ihrer gingi-
gen Bedeutung, einer demitigen Verehrung, Bitthaltung oder Auslieferung an
den groBeren Gott, sondern bringen wir sie in Zusammenhang mit unserem ge-
wihlten Thema und fragen: Was birgt dieser Teil der Weihe/Profef3 noch an tie-
ferem Gehalt, der die Gotteskindschaft bei den Seelsorgern verlebendigen kann?

Den Dingen der Erde nahegelegt ...

Der Boden oder die Erde ist fiir das Kind eine Zeitlang die hauptsédchliche Umge-
bung. Auf ihm liegt es, lernt es sich zu drehen, zu krabbeln, sich zu erheben und
zu gehen. Die sonstige Welt ist aus der Bodenperspektive weit dariiber und fiir
das Kleinkind nicht erreichbar. Wichst der Mensch dann heran, werden die
Dinge interessanter, die ,,hoher droben* sind. Weniger der unmittelbare Sinnen-
kontakt wird eingesetzt, um mit den néchstliegenden Dingen in Beriihrung zu
sein, sondern der Verstand beschéftigt sich in abstrakter Form mit einer Menge
von dem, was bisher die Sinne in erfahrender Weise taten. Viel Antrieb fiir das un-
mittelbar Nahe verliert sich zugunsten einer theoretisch-herausfordernden, aber
distanzierteren Begegnung mit den Dingen.

Die Weihe-/Profeffeier als Initiationsritus bringt den Menschen wieder in eine
anfangliche Haltung. Das Liegen lddt ein, sich zuriickzuversetzen in vergangene
Zeiten und Erinnerungen, vor allem aber Empfindungen aufkommen zu lassen,
die durch unsere meist denkende Betdtigung weniger im Bewuftsein vorhanden
sind.

Bei ihrer Weihe/Profe3 haben die Kandidaten/-innen sich wieder klein zu ma-
chen, in Sinne und Gemiit hineinzuschliipfen, um darin das Instrumentarium zur
Verfligung zu haben, das vor Gott grol werden ldBt. Im Himmelreich wird man
groB3, wenn man mit Sinnen und Herz ganz nahe am Irdischen bleibt und nicht
meint, erhaben, vielleicht von einem Herrensessel oder von der hohen Wiirde ei-
ner Position aus, iiber die Dinge der Erde reden zu konnen. Wer bei einem religi6-
sen Vollzug sich symbolisch in die Kindlage begibt, bringt zum Ausdruck und er-
klért sich bereit, verstirkt mit den Kréften der Seele — den einzigen, die ein Kind
zur Verfiigung hat - die Menschen und die Dinge der Welt anzunehmen und so
fiir Gott zu wirken. Dies ist keine Selbstverstidndlichkeit unter Erwachsenen, denn
die sind meist mehr geneigt, sich rational iiber eine Sache zu stellen, als emotional
sich auf sie einzulassen. Das Kind kennt nur letzteres! Nicht, daB in den wenigen
Minuten des Daliegens die kindliche Féhigkeit — mit den Sinnen und dem Herzen



Einiibung und Weisung 458

zu spiiren — wieder voll abgerufen und der verkopfte Erwachsene in einen herzli-
chen und sinnenhaften verwandelt werden konnte! Es geht bei einem Ritus um
symbolische Verdichtung einer Wirklichkeit, die, wie in einem Brennpunkt zu-
sammengefafit, vollzogen wird, um in den folgenden Zeiten in stindig neuen An-
laufen zur konkreten Wirklichkeit zu werden.

Hineingelegt in eine neue Familie...

In einer liturgischen Handlung soll man nicht psychologisch in die Vergangenheit
des Kindseins zuriick, sie erinnernd und empfindend wachrufen. Wahrend der
Zeit des Daliegens wird die Kirche des Himmels angerufen, die groen Manner
und Fraunen der Geschichte, die am Ziel der Gotteskindschaft angelangt sind. An
diese wird in der Weiheliturgie gedacht, doch weniger wegen ihrer himmlischen
Glorie, sondern weil sie auf dem Boden der Erde das ewige Ziel erreicht haben.
Ein im guten Sinn ,kindliches Gemiit* wird verformt durch den EinfluB3 der Er-
wachsenen. Die Erlebnisse, die das Kind in seiner Familie und hauoptsichlich mit
seinen Eltern macht im Lauf des-Heranwachsens, fordern oder verschiitten ur-
spriingliche Gaben. Wieder geweckt und geheilt — wenigstens in Teilen — werden
die seelischen Krifte unseres inneren Kindes durch den therapeutischen EinfluB
von giitigen Ersatzeltern, d. h. anderen wichtigen Bezugspersonen. Die Heiligen
der Kirche sind nichts anderes als die ,,groBgewordenen* Gotteskinder! Sie wer-
den durch die erkliarte Verehrung der Kirche ansgewiesen als Menschen, die das
Himmelreich erlangt haben. Im heilspddagogischen Sinn sind sie so etwas wie
qualifizierte Bezugspersonen fiir die ,,Erzichung® zur Gotteskindschaft. Was ihre
Seele bewegt und sie zum Handeln gefiihrt hat, waren die Kindeskrifte ihres Her-
zens: Freude — Wohlwollen - auf Gutes bedacht sein — Liebe — Wahrhaftigkeit —
Annahmebereitschaft. Diese sind Gott wohlgefillig und lassen Menschen zu ,,Er-
wachsenen” in seinen Augen werden.

In eine spirituell-therapeutische Verbindung zu der einen oder anderen Heili-
gengestalt sollen die Kandidaten/-innen treten, sie zu frei gewihlten Bezugsper-
sonen machen und sich von ihnen innerlich formen lassen. Denn die Seelen- und
Herzenskrifte des Kindes werden geformt und verformt in bezug zu den engsten
Angehorigen. Wer geweiht wird bzw. einen religésen Lebensstand erwihlt, wird
intentional in eine neue Familie hineingeboren. Die groBen Minner und Frauen
der Kirche als Bezugspersonen mit ihrer religidsen Ausstrahlung zu erhalten,
dient dem Ziel einer innerlichen Wiedergeburt. Seele und Geist der Heiligen wa-
ren im irdischen Leben schon in Kontakt mit Gott. Das hat sie groB werden las-
sen. Sicher, sie haben im Leben meistens auBerordentliche Taten geschaffen und
wir schauen gewohnlich bewundernd auf ihr Werk. Doch ist es viel wichtiger, die
Bewegkriifte ihres inneren Lebens zu entdecken und daran Anteil zu erhalten.
Wer sich weihen 14Bt oder Geliibde ablegt, tritt ein in eine nene Familienatmo-
sphire. Ein anderer Familiensinn will geweckt werden, wenn die Kandidaten/
-innen in eine typische Kindposition gehen.



Einiibung und Weisung 459

Liegen, um Gefiihle freizusetzen ...

Aus der psychotherapeutischen Arbeit ist bekannt, dal man im Liegen leichter
ins Fithlen hineingleitet als z. B. im Sitzen. Und das Fiihlen entspricht der
Kindphase am ehesten.

Zum Werden der Gotteskindschaft im Gldubigen gehdrt auch der subtile und
stille Vorgang von Identifikation mit ausgewéhlten Personen, an deren seelischen
Lebendigkeit man Anteil bekommen will. ,,So sein wollen wie...“ ist im Kindes-
wie Jugendalter ein wiederkehrender Antrieb, der zum Erwachsenwerden der
Person fiihrt. Diese Sehnsucht ist bei weitem tiefer als in den gleichen Beruf, in
die gleiche Rolle oder Position... hineinwollen wie die Identifikationsgestalt.
Hier geht es nicht allein um Vorbild und Nachahmen, sondern um tiefere Pri-
gung der Gesamtperson. Seelische Grundmuster von nahen Personen werden im
Verlauf des Heranwachsens von anderen iibernommen. So wahrzunehmen, zu
denken, sich zu verhalten und zu fiihlen wie sie, gehort zum Identifikationsge-
schehen. Der Geist, der zum Lebensprinzip der Heiligen wurde, soll im eigenen
Fiihlen erfat werden. Deshalb werden den Kandidaten/-innen die verschiede-
nen Heiligen liegend nahegestellt. Eine Wachstumszeit spiritueller Art wird in
dieser Geste erdéffnet, ndimlich die Stimmen und Regungen des Herzens bewuf3t
und verstarkt reifen zu lassen, wofiir die Heiligen als inspirierende Bezugsperso-
nen identifikationsférdernd mithelfen.

Hingelegt in Bediirftigkeit und ohne Angst ...

Wer auf dem Boden liegt, kann nichts fiir sich selber tun. Er ist auf die Hilfe und
Sorge anderer angewiesen. Wiederum eine lang andauernde, kindliche Wirklich-
keit! Andeutungsweise ist diese in die Liturgie hineingenommen. Die anwesende
Gemeinde iibernimmt fiir die Daliegenden das Bittgebet.

Wer geweiht wird oder einen religiosen Lebensstand erwihlt, wichst dahinein
nur in einer gewissen ,,Bedirftigkeit. Er braucht das Gebet der Gesamtkirche.
Dies tragt und ndhrt den Weihe- und Ordensstand wie auch das ganze Verkiindi-
gungsbemiihen der kirchlich Titigen wesentlich mit. In solche Gebetsfiirsorge
eingebettet zu sein, bewahrt vor der existentiellen Uberforderung, alles selber
schaffen zu miissen, was zum Gelingen dieser Berufung gehért. Die ,,irdische
GrofBfamilie” der Kirche hat zu beten fiir die, die sich ihr ganz zur Verfiigung stel-
len. Sie zeigt ihre Mitsorge am Gelingen des Wagnisses, Priester oder Seelsorger
zu werden. In der angenommenen Bediirftigkeit und Fiirsorge wichst die eigene
Gotteskindschaft.

Wer Seelsorger sein und anderen zur Gotteskindschaft verhelfen will, hat eine
wichtige Aufgabe darin, die Herzen der Menschen zum Sprechen zu bringen. Kin-
der reden noch ganz direkt aus ihrer Seele heraus, brauchen die Worte nicht
durch einen berechnenden Verstand zu filtern. Die Angst vor den anderen wird
erst im Verlauf des Heranwachsens zu einer Blockade, die die Regungen des In-
neren hindert, nach aulen zu dringen. Ohne daf3 es dem Individuum recht be-



Einiibung und Weisung 460

wuBtist, werden Seele und Herz oft vom Zensor Angst beeintrichtigt, wenn sie im
BewuBtsein oder Verhalten des Erwachsenen bestimmend sein wollen.

Wer daliegt, muB es angstfrei tun kénnen. Er kann es sich nur zutrauen, wenn
wachsame Aungen anderer die Kontrolle iiber seine Sicherheit behalten. Vor den
Augen der ganzen Gemeinde liegen die Weihe-/ProfeBkandidaten und bringen
darin zum Ausdruck: Wir gehen nochmals zuriick vor die Winde und Schranken
unserer erworbenen Angste und wollen, daB sie keinen iiberméichtigen EinfluB
auf die Herzenskrafte haben. Unseren Schutz fiir die Freiheit und Unbekiimmert-
heit der Seele finden wir in Gott und im Kreis seiner Heiligen.

Fiir den, der sich geborgen fiihlt, braucht es keinen Grund geben, das Zittern
des eigenen Herzens vor anderen zu verbergen, oder aos falscher Scham die ei-
gene Not nicht wahrhaben zu wollen und sie stumm zn machen. IThm ist es viel-
mehr erlaubt, die Freude am Leben durchscheinen zu lassen, so daf} sie anderen
sichtbar wird. Sein Gemiit traut sich anszudriicken und in Worte zn fassen, was es
bewegt, obwohl die anderen oft als Bedrohung fiir solche sensiblen AuBerungen
angesehen werden.

Wer es unternimmt, sich angstfrei anf den Boden zu legen wie ein Kind, gibt zo
erkennen, da3 er zv der Furchtlosigkeit gelangen will, seine inneren Empfindun-
gen direkt nach anflen kommen zu lassen. Hierin geschieht eine Mitteilung iiber
etwas Wesentliches dieses Menschen selber: Eine geldste Seele oder ein Mensch
mit einem reinen Herzen begegnet einem anderen. Wer einen solchen Seelsorger
erlebt, wird anders angesprochen als durch die Uberzengung von Worten.

Gotteskindschaft bei Seelsorgern wird nun nicht durch den einmaligen Vollzug
bei einer Weihehandlung oder bei der Geliibdeablegung erreicht. Die Prostratio
der Kandidaten/-innen davert wenige Minuten. Doch ist sie geeignet, ausgedeu-
tet und zur Besinnung gebracht zu werden fiir ein entscheidendes Wort Jesu. Was
hindert die Seelsorger daran, im privaten Gebet - entritnalisiert — die Haltung des
Daliegens zu wiederholen und sich so in die eine oder andere Dimension des Be-
schriebenen hineinzumeditieren? Ausgehen darf man von den ,,natiirlich-kindli-
chen“ Empfindungen und Konsequenzen, die das friithe Daliegen beinhalten, und
sie dann auf die Gotteskindschaft iibertragen. Bei der Zumutung, kindhafte Er-
fahrungen wieder wach werden zu lassen, wird es sich zeigen, wieviel Widerstand
und Unbehagen zu bestehen ist, wenn man sich etwas KindgemiBes abverlangt!

Sicher ist die Gotteskindschaft ein gnadenhaftes Ereignis und deshalb anch
von Gottes Wirken abhingig. Doch spielen die natiirlichen Krifte des Gemiites
dabei eine nicht zu iibersehende Rolle. Geniigend Elemente des physischen Kind-
seins haben ihre Entsprechung in dem, was die Gotteskindschaft ausmacht, wie
es an ein paar Elementen aufgezeigt wurde. Wenn an den Seelsorgern deutlicher
die Dimension der Gotteskindschaft transparent wird, haben sie einen wichtigen
Bestandteil ihrer Sendung schon erfiillt. Ludwig Schuhmann, Mannheim





