
Einübung und Weisung 455 

habe. Jenes Israel, das überlebt hat, weil es von Gott Leben erwartete. Jener Jesus 
von Nazareth, der im Sterben zum Leben wurde. Jenes Wort, das so oft an Gren- 
zen gekommen ist und doch immer noch lebt und Leben schafft. Ich nehme mit 
dieser Kerze ein Stück neuer Hoffnung auf Leben mit nach Hause. 

Und da ist noch ein Zeichen: Der Sakristan hat uns hier hinter den Altar einen 
gewaltigen Sessel gestellt, der für den Priester gedacht war. Wir haben ihn nicht 
benutzt, sondern ihn freigehalten - ein Zeichen für die Erwartung des eigentli- 
chen Gastes in dieser Stunde. So wie beim jüdischen Sedermahl ein Stuhl für den 
Propheten Elia freigelassen werden soll, damit die Tischgemeinschaft offenbleibt 
für das Kommen Gottes. Vielleicht wäre dies das Entscheidende, was wir mitbrin- 
gen sollten aus Israel: daß wir überall einen Platz freihalten, überall einen Raum 
offenlassen, überall einen Weg offenhalten, weil wir wissen, daß wir auf die Ein- 
kehr dessen angewiesen sind, von dem allein wir uns neu empfangen können. 

Claus-Peter März, Erfurt 

Seelsorger und Gotteskindschaft 

•Da rief Jesus ein Kind herbei, stellte es in ihre Mitte und sagte: Amen, das sage ich 
euch: Wenn ihr nicht umkehrt und wie die Kinder werdet, könnt ihr nicht in das Him- 
melreich kommen." (Mt 18,2) 

Von den Seelsorgern erwartet man heute spirituelle und praktische Anregun- 
gen zu einem mündigen Christsein und einem reifen Glauben. Der selbstbewußte, 
moderne Mensch möchte in seiner Religiosität nicht weniger erwachsen sein als 
im sonstigen gesellschaftlichen Leben auch. Die Glaubensvermittlung und -erzie- 
hung soll den Grundsätzen von intellektueller Redlichkeit und Nachvollziehbar- 
keit entsprechen und damit bewegt man sich in erster Linie im Bereich der Ratio. 
Sie ist die bevorzugte Instanz, mit welcher die Erwachsenen arbeiten und in der 
sie daheim sind. Erwachsensein und denkend an die verschiedenen Bereiche des 
Lebens herangehen, ist nahezu identisch. 

Dem Wort Jesu von der Gotteskindschaft, die nötig ist für das Reich Gottes, 
steht man dann etwas verlegen gegenüber. Es verweist wieder zurück in die Phase 
des •Noch-nicht-erwachsen-Seins" und assoziiert Unmündigsein und Hilfsbe- 
dürftigkeit. 

Ich versuche in dieser Auslegung das oben gewählte Wort Jesu auf die Verkün- 
diger hin zu beleuchten, die Priester und Seelsorger/-innen, die von der Gottes- 



Einübung und Weisung 457 

kindschaft etwas begriffen haben sollten, wenn sie in ihrem Dienst anderen be- 
hilflich sein wollen. Wie werden sie angeregt, ihr eigenes Kindsein vor Gott im 
Blick zu behalten und es im Lebensvollzug zu verwirklichen? Eine rituelle Geste 
sei dafür ausgedeutet. 

Bei den Weiheliturgien oder auch bei der Gelübdeablegung in manchen Or- 
densgemeinschaften liegen die KandidatenAinnen vor dem zentralen Akt der 
Feier auf dem Boden. Die versammelte Gemeinde singt währenddessen die Aller- 
heiligenlitanei. (Bei den Beauftragungen von LaienseelsorgernAinnen gibt es der- 
zeit keine Parallele.) Betrachten wir diese Prostratio einmal nicht in ihrer gängi- 
gen Bedeutung, einer demütigen Verehrung, Bitthaltung oder Auslieferung an 
den größeren Gott, sondern bringen wir sie in Zusammenhang mit unserem ge- 
wählten Thema und fragen: Was birgt dieser Teil der Weihe/Profeß noch an tie- 
ferem Gehalt, der die Gotteskindschaft bei den Seelsorgern verlebendigen kann? 

Den Dingen der Erde nahegelegt... 

Der Boden oder die Erde ist für das Kind eine Zeitlang die hauptsächliche Umge- 
bung. Auf ihm liegt es, lernt es sich zu drehen, zu krabbeln, sich zu erheben und 
zu gehen. Die sonstige Welt ist aus der Bodenperspektive weit darüber und für 
das Kleinkind nicht erreichbar. Wächst der Mensch dann heran, werden die 
Dinge interessanter, die •höher droben" sind. Weniger der unmittelbare Sinnen- 
kontakt wird eingesetzt, um mit den nächstliegenden Dingen in Berührung zu 
sein, sondern der Verstand beschäftigt sich in abstrakter Form mit einer Menge 
von dem, was bisher die Sinne in erfahrender Weise taten. Viel Antrieb für das un- 
mittelbar Nahe verliert sich zugunsten einer theoretisch-herausfordernden, aber 
distanzierteren Begegnung mit den Dingen. 

Die Weihe-/Profeßfeier als Initiationsritus bringt den Menschen wieder in eine 
anfängliche Haltung. Das Liegen lädt ein, sich zurückzuversetzen in vergangene 
Zeiten und Erinnerungen, vor allem aber Empfindungen aufkommen zu lassen, 
die durch unsere meist denkende Betätigung weniger im Bewußtsein vorhanden 
sind. 

Bei ihrer Weihe/Profeß haben die KandidatenAinnen sich wieder klein zu ma- 
chen, in Sinne und Gemüt hineinzuschlüpfen, um darin das Instrumentarium zur 
Verfügung zu haben, das vor Gott groß werden läßt. Im Himmelreich wird man 
groß, wenn man mit Sinnen und Herz ganz nahe am Irdischen bleibt und nicht 
meint, erhaben, vielleicht von einem Herrensessel oder von der hohen Würde ei- 
ner Position aus, über die Dinge der Erde reden zu können. Wer bei einem religiö- 
sen Vollzug sich symbolisch in die Kindlage begibt, bringt zum Ausdruck und er- 
klärt sich bereit, verstärkt mit den Kräften der Seele - den einzigen, die ein Kind 
zur Verfügung hat - die Menschen und die Dinge der Welt anzunehmen und so 
für Gott zu wirken. Dies ist keine Selbstverständlichkeit unter Erwachsenen, denn 
die sind meist mehr geneigt, sich rational über eine Sache zu stellen, als emotional 
sich auf sie einzulassen. Das Kind kennt nur letzteres! Nicht, daß in den wenigen 
Minuten des Daliegens die kindliche Fähigkeit - mit den Sinnen und dem Herzen 



Einübung und Weisung 458 

zu spüren - wieder voll abgerufen und der verkopfte Erwachsene in einen herzli- 
chen und sinnenhaften verwandelt werden könnte! Es geht bei einem Ritus um 
symbolische Verdichtung einer Wirklichkeit, die, wie in einem Brennpunkt zu- 
sammengefaßt, vollzogen wird, um in den folgenden Zeiten in ständig neuen An- 
läufen zur konkreten Wirklichkeit zu werden. 

Hineingelegt in eine neue Familie... 

In einer liturgischen Handlung soll man nicht psychologisch in die Vergangenheit 
des Kindseins zurück, sie erinnernd und empfindend wachrufen. Während der 
Zeit des Daliegens wird die Kirche des Himmels angerufen, die großen Männer 
und Frauen der Geschichte, die am Ziel der Gotteskindschaft angelangt sind. An 
diese wird in der Weiheliturgie gedacht, doch weniger wegen ihrer himmlischen 
Glorie, sondern weil sie auf dem Boden der Erde das ewige Ziel erreicht haben. 
Ein im guten Sinn •kindliches Gemüt" wird verformt durch den Einfluß der Er- 
wachsenen. Die Erlebnisse, die das Kind in seiner Familie und hauptsächlich mit 
seinen Eltern macht im Lauf des'Heranwachsens, fördern oder verschütten ur- 
sprüngliche Gaben. Wieder geweckt und geheilt - wenigstens in Teilen - werden 
die seelischen Kräfte unseres inneren Kindes durch den therapeutischen Einfluß 
von gütigen Ersatzeltern, d. h. anderen wichtigen Bezugspersonen. Die Heiligen 
der Kirche sind nichts anderes als die •großgewordenen" Gotteskinder! Sie wer- 
den durch die erklärte Verehrung der Kirche ausgewiesen als Menschen, die das 
Himmelreich erlangt haben. Im heilspädagogischen Sinn sind sie so etwas wie 
qualifizierte Bezugspersonen für die •Erziehung" zur Gotteskindschaft. Was ihre 
Seele bewegt und sie zum Handeln geführt hat, waren die Kindeskräfte ihres Her- 
zens : Freude - Wohlwollen - auf Gutes bedacht sein - Liebe - Wahrhaftigkeit - 
Annahmebereitschaft. Diese sind Gott wohlgefällig und lassen Menschen zu •Er- 
wachsenen" in seinen Augen werden. 

In eine spirituell-therapeutische Verbindung zu der einen oder anderen Heili- 
gengestalt sollen die KandidatenAinnen treten, sie zu frei gewählten Bezugsper- 
sonen machen und sich von ihnen innerlich formen lassen. Denn die Seelen- und 
Herzenskräfte des Kindes werden geformt und verformt in bezug zu den engsten 
Angehörigen. Wer geweiht wird bzw. einen religösen Lebensstand erwählt, wird 
intentional in eine neue Familie hineingeboren. Die großen Männer und Frauen 
der Kirche als Bezugspersonen mit ihrer religiösen Ausstrahlung zu erhalten, 
dient dem Ziel einer innerlichen Wiedergeburt. Seele und Geist der Heiligen wa- 
ren im irdischen Leben schon in Kontakt mit Gott. Das hat sie groß werden las- 
sen. Sicher, sie haben im Leben meistens außerordentliche Taten geschaffen und 
wir schauen gewöhnlich bewundernd auf ihr Werk. Doch ist es viel wichtiger, die 
Bewegkräfte ihres inneren Lebens zu entdecken und daran Anteil zu erhalten. 
Wer sich weihen läßt oder Gelübde ablegt, tritt ein in eine neue Familienatmo- 
sphäre. Ein anderer Familiensinn will geweckt werden, wenn die Kandidaten/ 
-innen in eine typische Kindposition gehen. 



Einübung und Weisung 459 

Liegen, um Gefühle freizusetzen... 

Aus der psychotherapeutischen Arbeit ist bekannt, daß man im Liegen leichter 
ins Fühlen hineingleitet als z. B. im Sitzen. Und das Fühlen entspricht der 
Kindphase am ehesten. 

Zum Werden der Gotteskindschaft im Gläubigen gehört auch der subtile und 
stille Vorgang von Identifikation mit ausgewählten Personen, an deren seelischen 
Lebendigkeit man Anteil bekommen will. •So sein wollen wie..." ist im Kindes- 
wie Jugendalter ein wiederkehrender Antrieb, der zum Erwachsenwerden der 
Person führt. Diese Sehnsucht ist bei weitem tiefer als in den gleichen Beruf, in 
die gleiche Rolle oder Position... hineinwollen wie die Identifikationsgestalt. 
Hier geht es nicht allein um Vorbild und Nachahmen, sondern um tiefere Prä- 
gung der Gesamtperson. Seelische Grundmuster von nahen Personen werden im 
Verlauf des Heranwachsens von anderen übernommen. So wahrzunehmen, zu 
denken, sich zu verhalten und zu fühlen wie sie, gehört zum Identifikationsge- 
schehen. Der Geist, der zum Lebensprinzip der Heiligen wurde, soll im eigenen 
Fühlen erfaßt werden. Deshalb werden den KandidatenAinnen die verschiede- 
nen Heiligen liegend nahegestellt. Eine Wachstumszeit spiritueller Art wird in 
dieser Geste eröffnet, nämlich die Stimmen und Regungen des Herzens bewußt 
und verstärkt reifen zu lassen, wofür die Heiligen als inspirierende Bezugsperso- 
nen identifikationsfördernd mithelfen. 

Hingelegt in Bedürftigkeit und ohne Angst... 

Wer auf dem Boden liegt, kann nichts für sich selber tun. Er ist auf die Hilfe und 
Sorge anderer angewiesen. Wiederum eine lang andauernde, kindliche Wirklich- 
keit! Andeutungsweise ist diese in die Liturgie hineingenommen. Die anwesende 
Gemeinde übernimmt für die Daliegenden das Bittgebet. 

Wer geweiht wird oder einen religiösen Lebensstand erwählt, wächst dahinein 
nur in einer gewissen •Bedürftigkeit". Er braucht das Gebet der Gesamtkirche. 
Dies trägt und nährt den Weihe- und Ordensstand wie auch das ganze Verkündi- 
gungsbemühen der kirchlich Tätigen wesentlich mit. In solche Gebetsfürsorge 
eingebettet zu sein, bewahrt vor der existentiellen Überforderung, alles selber 
schaffen zu müssen, was zum Gelingen dieser Berufung gehört. Die •irdische 
Großfamilie" der Kirche hat zu beten für die, die sich ihr ganz zur Verfügung stel- 
len. Sie zeigt ihre Mitsorge am Gelingen des Wagnisses, Priester oder Seelsorger 
zu werden. In der angenommenen Bedürftigkeit und Fürsorge wächst die eigene 
Gotteskindschaft. 

Wer Seelsorger sein und anderen zur Gotteskindschaft verhelfen will, hat eine 
wichtige Aufgabe darin, die Herzen der Menschen zum Sprechen zu bringen. Kin- 
der reden noch ganz direkt aus ihrer Seele heraus, brauchen die Worte nicht 
durch einen berechnenden Verstand zu filtern. Die Angst vor den anderen wird 
erst im Verlauf des Heranwachsens zu einer Blockade, die die Regungen des In- 
neren hindert, nach außen zu dringen. Ohne daß es dem Individuum recht be- 



Einübung und Weisung 460 

wüßt ist, werden Seele und Herz oft vom Zensor Angst beeinträchtigt, wenn sie im 
Bewußtsein oder Verhalten des Erwachsenen bestimmend sein wollen. 

Wer daliegt, muß es angstfrei tun können. Er kann es sich nur zutrauen, wenn 
wachsame Augen anderer die Kontrolle über seine Sicherheit behalten. Vor den 
Augen der ganzen Gemeinde liegen die Weihe-/Profeßkandidaten und bringen 
darin zum Ausdruck: Wir gehen nochmals zurück vor die Wände und Schranken 
unserer erworbenen Ängste und wollen, daß sie keinen übermächtigen Einfluß 
auf die Herzenskräfte haben. Unseren Schutz für die Freiheit und Unbekümmert- 
heit der Seele finden wir in Gott und im Kreis seiner Heiligen. 

Für den, der sich geborgen fühlt, braucht es keinen Grund geben, das Zittern 
des eigenen Herzens vor anderen zu verbergen, oder aus falscher Scham die ei- 
gene Not nicht wahrhaben zu wollen und sie stumm zu machen. Ihm ist es viel- 
mehr erlaubt, die Freude am Leben durchscheinen zu lassen, so daß sie anderen 
sichtbar wird. Sein Gemüt traut sich auszudrücken und in Worte zu fassen, was es 
bewegt, obwohl die anderen oft als Bedrohung für solche sensiblen Äußerungen 
angesehen werden. 

Wer es unternimmt, sich angstfrei auf den Boden zu legen wie ein Kind, gibt zu 
erkennen, daß er zu der Furchtlosigkeit gelangen will, seine inneren Empfindun- 
gen direkt nach außen kommen zu lassen. Hierin geschieht eine Mitteilung über 
etwas Wesentliches dieses Menschen selber: Eine gelöste Seele oder ein Mensch 
mit einem reinen Herzen begegnet einem anderen. Wer einen solchen Seelsorger 
erlebt, wird anders angesprochen als durch die Überzeugung von Worten. 

Gotteskindschaft bei Seelsorgern wird nun nicht durch den einmaligen Vollzug 
bei einer Weihehandlung oder bei der Gelübdeablegung erreicht. Die Prostratio 
der KandidatenAinnen dauert wenige Minuten. Doch ist sie geeignet, ausgedeu- 
tet und zur Besinnung gebracht zu werden für ein entscheidendes Wort Jesu. Was 
hindert die Seelsorger daran, im privaten Gebet - entritualisiert - die Haltung des 
Daliegens zu wiederholen und sich so in die eine oder andere Dimension des Be- 
schriebenen hineinzumeditieren? Ausgehen darf man von den •natürlich-kindli- 
chen" Empfindungen und Konsequenzen, die das frühe Daliegen beinhalten, und 
sie dann auf die Gotteskindschaft übertragen. Bei der Zumutung, kindhafte Er- 
fahrungen wieder wach werden zu lassen, wird es sich zeigen, wieviel Widerstand 
und Unbehagen zu bestehen ist, wenn man sich etwas Kindgemäßes abverlangt! 

Sicher ist die Gotteskindschaft ein gnadenhaftes Ereignis und deshalb auch 
von Gottes Wirken abhängig. Doch spielen die natürlichen Kräfte des Gemütes 
dabei eine nicht zu übersehende Rolle. Genügend Elemente des physischen Kind- 
seins haben ihre Entsprechung in dem, was die Gotteskindschaft ausmacht, wie 
es an ein paar Elementen aufgezeigt wurde. Wenn an den Seelsorgern deutlicher 
die Dimension der Gotteskindschaft transparent wird, haben sie einen wichtigen 
Bestandteil ihrer Sendung schon erfüllt. Ludwig Schuhmann, Mannheim 




