
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Diplomatische Beziehungen des Heiligen 
Stuhles mit Israel und ihre mehr als 
politische Bedeutung 

Ein Wunsch beider Seiten 

In seiner Neujahrsansprache an das beim Heiligen Stuhl akkreditierte Diplomati- 
sche Korps gab Papst Johannes Paul II. am 16. Januar 1993 seiner Hoffnung Aus- 
druck, daß auch Israel - wie bislang schon 145 andere Länder - diplomatische Be- 
ziehungen mit dem Heiligen Stuhl unterhalten möge. Er sagte damit etwas, was er 
noch nie gesagt hatte - und ebensowenig einer seiner Vorgänger. 

Von israelischer Seite dagegen war dieser Wunsch schon seit langem geäußert 
worden. Schon 1949 erklärte die israelische Regierung sich bereit, mit Vertretern 
des Heiligen Stuhles über alle Probleme zu sprechen, die einer Aufnahme diplo- 
matischer Beziehungen im Wege stehen könnten. Seitdem wurde der Heilige 
Stuhl immer wieder mit diesem Wunsch konfrontiert, vorgetragen nicht nur von 
Vertretern des Staates Israel, sondern auch vom Jüdischen Weltkongreß, vom Jü- 
dischen Zentrum Simon Wiesenthal (das 1987 anläßlich des Papstbesuches in 
Miami ein von 250000 amerikanischen Juden unterzeichnetes diesbezügliches Pe- 
titum veröffentlichte), vom Oberrabbiner der jüdischen Gemeinde Roms und 
schließlich auch von US-amerikanischen Abgeordneten und von katholischen Bi- 
schöfen und Theologen, um nur auf einige der vielen Stimmen hinzuweisen, die 
den Papst aufforderten, den Staat Israel auch formell durch Entsendung eines 
Nuntius und Akkreditierung eines israelischen Botschafters beim Heiligen Stuhl 
anzuerkennen. 

Warum das Zögern ? 

Die Frage drängt sich auf, warum denn das, was beide Seiten wünschen, nicht 
gleich am Tage nach der Neujahrsansprache des Papstes Realität wurde und 
warum der Heilige Stuhl - sprich: der Papst - überhaupt bis zum Jahre 1993 ge- 
wartet hat, um diesen Wunsch zu formulieren. 

Die Antwort des Heiligen Stuhles lautet: Es sind politische und juristische 
Gründe, die den Heiligen Stuhl bis zur Stunde an der Aufnahme diplomatischer 
Beziehungen mit Israel gehindert haben. So stellte es etwa der Sprecher des Heili- 
gen Stuhles, Joaquim Navarro Vals, in einer Presseerklärung fest, die das Datum 
des 25. Januar 1991 trägt. Dabei nannte er ausdrücklich als noch ungelöste und 



Im Spiegel der Zeit 462 

zuvor zu klärende Probleme das Verhältnis Israels zu den Palästinensern, den Sta- 
tus der Altstadt von Jerusalem sowie die Lage der katholischen Kirche in Israel 
und in den von Israel verwalteten Gebieten. Nicht anders klingt, was wenige Wo- 
chen später P. Giovanni Caprile in der dem päpstlichen Staatssekretariat naheste- 
henden Zeitschrift •La Civiltä Cattolica" schrieb: •Nicht theologische Vorurteile 
bestimmen das Verhältnis des Heiligen Stuhles zum Staate Israel, sondern Erwä- 
gungen, die dem Bereich des Internationalen Rechts zuzuordnen sind."1 Ähnlich 
äußerte sich der vatikanische Sekretär für die Beziehungen mit den Staaten (und 
damit •Außenminister"), Erzbischof Jean-Louis Tauran, in einer Ansprache, die 
er am 26. September 1992 in New York hielt2. Dort stellte er fest, daß der Auf- 
nahme diplomatischer Beziehungen mit Israel noch gewisse Hindernisse im 
Wege stehen, als da sind: der juristische Status der Kirche in Israel, das Fortbeste- 
hen des Kriegszustandes zwischen Israel und seinen Nachbarländern, das Los 
der Palästinenser, das Fehlen einer einvernehmlichen Lösung für Jerusalem. Mit 
anderen Worten: auch er sieht keine theologischen, sondern •nur" politische und 
juristische Schwierigkeiten. 

Anders lautet die Antwort der jüdischen Seite. Gewiß, auch für sie ist der Staat 
Israel eine politische Größe. Aber darüber hinaus hat er eine religiöse Dimension. 
Das verrät allein schon sein Name, der ihn unübersehbar in eine Geschichte stellt, 
die es mit Gott zu tun hat. (Nachdem er eine ganze Nacht mit Gott gerungen 
hatte, erhielt Jakob den Namen Israel.) Darum ist die Heimstatt, die das Volk der 
Juden in diesem Staate aufs neue gefunden hat, für sie mehr als eine politische 
Größe, mehr auch als die Erfüllung des Traumes der zionistischen Bewegung. 
Vielmehr ist sie für das Judentum •Teil seiner Selbst-Identität"3 als Volk Gottes 
und insofern ganz und gar wesentlich. War es doch seiner tiefsten Überzeugung 
nach kein anderer als Gott, der Herr des Himmels und der Erde, der ihm dieses 
Land zusagte, als er mit Abraham einen immerwährenden Bund schloß und dabei 
die Worte sprach: •Ich schließe einen Bund zwischen mir und dir samt deinen 
Nachkommen, Generation um Generation, als ewigen Bund. Dir und deinen 
Nachkommen werde ich Gott sein. Dir und deinen Nachkommen gebe ich ganz 
Kanaan, das Land, in dem du als Fremdling weilst, für immer zu eigen." (Gen 
17,7 f.) 

•Samt deinen Nachkommen", heißt es. Gottes Bund und Gottes Verheißungen 
gelten also für alle Zeiten, so wie es der Psalmist besingt: •Er, der Herr, ist unser 
Gott... Ewig denkt er an seinen Bund, an das Wort, das er gegeben für tausend 
Geschlechter, an den Bund, den er mit Abraham geschlossen ... als ewigen Bund 
für Israel. Er sprach: Dir will ich Kanaan geben, das Land, das dir als Erbe be- 
stimmt ist." (Ps 105,8-11) 

1 Nummer 3376 vom 16. Februar 1991, 358. 
2 Ansprache vor Mitgliedern des Ritterordens vom Heiligen Grab zu Jerusalem. Der Text 
dieser Ansprache wurde mir von der US-amerikanischen Botschaft beim Heiligen Stuhl 
überlassen. 
3 So Geoffrey Wigoder, Jewish-Christian relations since the Second World War. Manche- 
ster, New York 1988, 119. 



Im Spiegel der Zeit 463 

Die von vielen gläubigen Juden daraus gezogene Schlußfolgerung lautet: Israel 
hat nicht nur wie jedes Volk das Recht auf Heimat und auf Staatwerdung. Es hat 
auch nicht nur wegen der entsprechenden UNO-Resolutionen ein Recht, seine 
Heimatstätte dort zu haben, wo der Staat Israel ausgerufen wurde. Israel hat viel- 
mehr ein göttliches, ein von Gott selbst gewährtes und garantiertes Recht, sich 
eben hier - im Lande Kanaan - zu etablieren und hier zu bleiben. 

Gewiß, nicht alle Juden denken und sprechen so. Maßgebende Reformjuden 
distanzieren sich von solchen Auffassungen - so wie sie sich vom Zionismus ab- 
setzten und die •urheidnischen Bande, mit denen man die Götter an Territorien 
fesselte"4, verurteilten. 

Aber das dürfte eine Minderheit sein. Die meisten und einflußreichsten, so 
scheint es, halten daran fest, daß dieses das Land ist, das Gott selbst ihnen zuge- 
sprochen hat, und daß die Wiedererrichtung eines Staates der Juden an eben die- 
ser Stelle ein Zeichen dafür ist, daß Gott lebt und daß er getreu ist und sein Volk 
nicht verlassen hat5. Und wenn nun eine Institution wie die katholische Kirche 
sich jahrzehntelang weigert, zu dem neu errichteten Staate der Juden ebenso wie 
zu so vielen anderen Staaten diplomatische Beziehungen aufzunehmen, so arg- 
wöhnen sie, daß dieses in erster Linie nicht politische, sondern theologische 
Gründe hat. So heißt es in einem Appell der Juden von Rom, der vom 22. Januar 
1991 datiert und den ihr Oberrabbiner Prof. Toaff unterschrieben hat: •Viele Ju- 
den sind der Überzeugung, daß der Heilige Stuhl aufgrund theologischer Vor- 
urteile dem Staate Israel die (diplomatische) Anerkennung verweigert."6 Ben Gu- 
rion, der erste Ministerpräsident des jungen Staates Israel, ging noch einen Schritt 
weiter. Er notierte in seinem Tagebuch: •Israel bedeutet für den Vatikan eine 
theologische Gefahr."7 

Die Anerkennung Israels ein theologisches Problem? 

Haben Prof. Toaff und Ben Gurion recht? Kann es außer den politischen und ju- 
ristischen auch theologische Gründe geben, die den Vatikan bislang gehindert ha- 
ben, diplomatische Beziehungen mit Israel aufzunehmen, und kann es theologi- 
sche Gründe geben, die ihn nunmehr veranlassen, seine Haltung zu revidieren? 
Das ist die Frage, um die es hier geht. Zu ihrer Beantwortung sei hingewiesen 
a) auf die traditionelle Haltung vieler Christen gegenüber den Juden und b) auf 
das katholische Umdenken in den letzten Jahrzehnten. 

a) Die schon in den ersten Jahren der Ablösung des Christentums vom Juden- 
tum grundgelegte und über die Jahrhunderte hinweg beibehaltene Auffassung 

4 So J. Petruchowski (Cincinnati), Muß ein Jude Zionist sein?Y)&s Reformjudentum und 
der Staat Israel, in: Herder-Korrespondenz, Februar 1984, 74. Vgl. auch ders., Drei Stadien 
im christlich-jüdischen Gespräch, in: Orientierung49 (1985), bes. S. 66. 
5 Vgl. Wigoder, a.a.O., 120, wo er zustimmend den katholischen Theologen John Oesterrei- 
cher zitiert, welcher schrieb: •I, at least, cannot see ... how the reborn State (sc. of Israel) 
could be anything but a sign of God's concern for His people." 
6 Zitiert nach G. Caprile, in: La Civiltä Cattolica, No. 3376 (16. Febr. 1991), 354. 
7 Hier zitiert nach S. Ferrari, Vaticano e Israele. Firenze 1991, 90. 



Im Spiegel der Zeit 464 

vieler Christen war bis in unsere Tage hinein die, daß die an Abraham und an die 
Väter ergangenen Verheißungen in Jesus von Nazaret ihre einzige Erfüllung ge- 
funden haben. Er ist das endgültige Ja Gottes, und die, die sich ihm anschließen, 
sind das eigentliche Volk Gottes und das neue Israel. 

Nicht wenige Stellen im Neuen Testament stützen eine solche Ansicht. •Gott 
hat die Verheißung, die an die Väter ergangen ist, an uns, ihren Kindern, erfüllt, 
indem er Jesus auferweckt hat", heißt es in der Apostelgeschichte (13,32 f.), und 
Paulus schreibt: •Wenn ihr zu Christus gehört, dann seid ihr Abrahams Nach- 
kommen, Erben kraft der Verheißung" (Gal 3,29). 

Wo aber bleiben die Juden? Nachdem der Herr, wie es in dem von den Synopti- 
kern überlieferten Gleichnis von den Winzern steht, den Weinberg den anderen 
gegeben hat (vgl. Luk 20,16)? Oder, wie es in dem Hymnus des Thomas von 
Aquin heißt, nachdem der alte Bund dem neuen weichen mußte - et antiquum te- 
stamentum novo cedat ritui? Ist der alte Bund dahin? So als wäre er nur Vorberei- 
tung und nun, da die Erfüllung gekommen ist, überflüssig, überholt, vergangen? 
Heißt es nicht im Hebräerbrief: •So hebt Christus das erste auf, um das zweite in 
Kraft zu setzen" (10,9)? Und schrieb nicht noch 1938 - fast zweitausend Jahre 
später - die schon erwähnte Zeitschrift •La Civiltä Cattolica" (auf S. 76): •Der 
Wert des Judentums liegt allein darin begründet, daß es auf den Messias vorberei- 
ten sollte. Nachdem dieser in der Person Jesu Christi erschienen ist, hat seine 
Rolle als auserwähltes Volk notwendigerweise und automatisch sein Ende gefun- 
den." 

Tatsächlich dürfte das keine Einzelstimme, sondern über Jahrhunderte, ja über 
Jahrtausende hinweg die vorherrschende Meinung gewesen sein. Es begann da- 
mit, daß schon die ältesten Kirchenschriftsteller (Meliton von Sardes, Tertullian, 
Hippolyt) Bücher •adversus Judaeos" schrieben (und nicht •pro Judaeis"). Es 
führte dazu, daß gar mancher (mit oder ohne Berufung auf Apg 5,30: •Gott hat 
Jesus auferweckt, den ihr ans Holz gehängt und ermordet habt") die Juden global 
als Gottesmörder beschimpfte und in ihrer Zerstreuung über die ganze Welt die 
gerechte Strafe hierfür erblickte. Es endete damit, daß auch führende Katholiken 
für die Sache des Zionismus und für den Wunsch vieler Juden nach einer Heim- 
kehr in das Land der Väter, gelinde gesagt, wenig Verständnis aufbrachten8. 

Allzuschwer war die Last jahrhundertealter Vorurteile, als daß man sie so ohne 
weiteres hätte von sich schütteln können, und es bedurfte offenbar der Katastro- 
phen dieses Jahrhunderts, um sich wieder an das Pauluswort zu erinnern: •Gott 
hat sein Volk nicht verstoßen, das er einst erwählt hat. Denn unwiderruflich sind 
Gnade und Berufung, die Gott gewährt" (Rom 11,2.29). 

b) Das Erschaudern vor dem •hiobhaftesten Ereignis nach dem Kreuz"9 gebar 

8 Papst Pius X. sagte 1904 zu Theodor Herzl, dem Vater des modernen Zionismus: •Die 
Juden haben unseren Herrn nicht anerkannt. Deshalb können wir das jüdische Volk nicht 
anerkennen und es möglicherweise auch nicht ertragen, wenn Juden sich den Besitz der 
Heiligen Stätten verschaffen." (Zitiert nach Wigoder, a.a.O., 75). 
9 So B. Klappert, Die Juden in einer christlichen Theologie nach Auschwitz, in: G. B. Ginzel 
(Hrsg.), Auschwitz als Herausforderung für Juden und Christen. Heidelberg 1980, 481-512 
(505). 



Im Spiegel der Zeit 465 

eine geradezu umwälzende Neubesinnung unter katholischen Theologen und Exe- 
geten. Hingewiesen sei an dieser Stelle - ä titre d'exemple - auf die Werke von 
Lohfink, Mußner und Küng. 

Norbert Lohfink, dessen 1987 erschienenes Buch •Das Jüdische am Christen- 
tum" •eine innerkirchliche Gewissenserforschung" sein sollte10, lenkt unsere Auf- 
merksamkeit auf die Tatsache, daß Gott den mit dem Volke Israel geschlossenen 
Bund niemals aufgekündigt hat. •Wie könnte ich dich preisgeben, Efraim, wie 
dich aufgeben, Israel?!" (Hos 11,8). •Unwiderruflich sind Gnade und Berufung, 
die Gott gewährt" (Rom 11,29). Nun ist aber in den Schriften des Neuen Testa- 
ments von einem Neuen Bund die Rede. Gibt es dann deren zwei? Lohfink ant- 
wortet: Nein, es gibt nur den einen Bund, der sich aber in zwei Heilswegen kon- 
kretisiert, dem jüdischen und •neuerdings" auch dem christlichen. Keiner darf 
dabei dem anderen absprechen, von Gott gewollt zu sein. Vielmehr sollen beide - 
die Juden und die Christen - jeweils auf ihre Weise (und zugleich miteinander 
wetteifernd) sich vor Gott dafür verantwortlich wissen, sein Heil in der Welt ge- 
genwärtig zu machen. 

Auch Franz Mußner11 betont die Fortdauer des mit Israel geschlossenen Bun- 
des. Die Juden bleiben über alle Zeiten hinweg von Gott geliebt - geliebt •wie 
sein Augapfel" (Dtn 32,10), weshalb der Prophet Sacharja das Gotteswort ver- 
kündet: •Wer euch antastet, der tastet meinen Augapfel an" (Sach 2,12). Dieses 
Wort gilt heute so wie gestern und morgen so wie heute. Denn •unreuig" sind 
Gottes Ruf und Gottes Erwählung, und unzerstörbar ist seine Liebe. Und es ist 
Gottes Wille, daß es bis zum Ende der Zeiten das Volk der Juden gibt, auch als 
Volk derer, die Christus ablehnen12. Denn durch sein bloßes Dasein erinnert das 
Volk der Juden die Christen ständig an ihren kraftspendenden Wurzelgrund, an 
das Noch-nicht-Abgeschlossensein des Heilsgeschehens13 und an die Verantwor- 
tung der von Gott Erwählten für alle, die des Menschen und damit Gottes Antlitz 
tragen. 

Hans Küng hebt in seinem monumentalen Werk •Das Judentum"14 hervor, daß 
das Ja zu dem nach Gottes Willen bleibend auserwählten - und deshalb auch post 
Christum weiterhin wie sein Augapfel geliebten - Volk der Juden auch das Ja zu 
dessen Verständnis der von Gott gemachten Verheißungen einschließen muß, das 
Ja also dazu, daß für den Juden Bund, Erwählung und Landverheißung eine un- 
zerstörbare Einheit bilden. •Das Entscheidende und Zentrale des jüdischen 

10 So Lohfink selbst in dem Vorwort zu N. Lohfink, Der niemals gekündigte Bund - Exege- 
tische Gedanken zum christlich-jüdischen Dialog. Freiburg, Basel, Wien 1989, 7. 
11 Vgl. vor allem F. Mußner, Dieses Geschlecht wird nicht vergehen - Judentum und Kirche. 
Freiburg, Basel, Wien 1991. 
12 Mußner erinnert (a.a.O. 52, Anm. 6) ausdrücklich daran, daß nach Rom 11,28 die Juden 
nicht als •Feinde Gottes" angesehen werden dürfen, wie die Einheitsübersetzung zu Un- 
recht schreibt, sondern - weil Gott und kein anderer (S. 43) sie wie in einem Tiefschlaf 
(Rom 19,8) blind und taub sein ließ - als •Gegner des Evangeliums". 
13 Vgl. auch J. Moltmann, Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messianischen 
Ekklesiologie. München 1975, 170: •Das Judentum schärft dem Christentum die Erfah- 
rung der Unerlöstheit der Welt ein ... Und so reizt Israel die Kirche zur Hoffnung." 
14 München, Zürich 1991. 



Im Spiegel der Zeit 466 

Glaubens ist seit dreitausend Jahren ... der Bund, Gottes Beziehung zu seinem 
Volk, das eine Beziehung zu einem bestimmten Land hat."15 Küng geht noch ei- 
nen Schritt weiter. Im Hinblick auf die Wiedererrichtung eines Staates der Juden 
im Lande der Verheißung schreibt er: •Der Bund Gottes mit seinem Volk ist of- 
fenkundig nicht annulliert, sondern hat sich durchgehalten! Gottes Volk lebt wie- 
der im Lande der ursprünglichen Verheißung! Für Juden und Christen ist der wie- 
dererstandene Staat der Juden demnach ein Realsymbol dafür, daß Gott lebt und 
wirkt."16 

Hans Küng steht mit seinen Ansichten nicht allein. Geoffrey Wigoder erin- 
nert17 daran, daß 1975 die US-amerikanischen katholischen Bischöfe ausdrück- 
lich die Bindungen der Juden an das Land Israel anerkannten und die Gläubigen 
aufforderten, auch ihrerseits zu begreifen, daß für die Juden Volk und Land zu- 
sammengehören. Ähnlich - so berichtet Wigoder weiter - erklärten die brasiliani- 
schen Bischöfe im Jahre 1984 (und erläuterten es 1986 noch einmal), daß Gott 
selbst Abraham und seinen Nachkommen das Land Kanaan gegeben habe und 
daß deshalb das Recht der Juden, in ihrem Ursprungsland zu leben, anerkannt 
werden müsse. 

Auch die Erklärung der deutschen Bischöfe vom 28. April 1980 fordert von den 
Katholiken ein Umdenken gegenüber dem Judentum und erinnert an den Bun- 
desschluß, •wobei Gott dem Abraham die eidliche Zusicherung zur Erfüllung der 
Landverheißung gibt."18 

Mehr noch als die Aussagen von Theologen und Bischöfen bedeuteten für die 
katholische Kirche die der 1965 verabschiedeten Konzilserklärung•Nostra aetate". 
Ja, diese waren für viele der eigentliche Anstoß zum Um-, Neu- und Weiterdenken. 
Sie betonen das besondere Band zwischen der Kirche und dem Volk der Juden, aus 
dem Jesus und die Apostel hervorgegangen sind. Sie erinnern daran, daß die Juden 
auch weiterhin von Gott geliebt werden, der sie mit einer unwiderruflichen Beru- 
fung erwählt hat. Und sie verwerfen jeden Versuch, den Juden insgesamt die 
Schuld am Tode Jesu anzulasten, und darum auch jede Diskriminierung oder gar 
Verfolgung der Juden, die durch nichts zu rechtfertigen sind. 

Diese Konzilserklärung wurde wiederholt als •von epochaler Bedeutung" be- 
zeichnet, als •entscheidende Wende", als geradezu •revolutionär". Es fehlten 
aber auch nicht Stimmen, die auf ihr Ungenügen hinwiesen: der Antisemitismus 
sei nur •bedauert", nicht •verurteilt" worden; es stehe da, die heutigen Juden 
seien nur •um der Väter willen" von Gott geliebt, ganz so, als ob sie nicht um ihrer 
selbst willen von Gott geliebt würden und als ob es keine fortwährende Rolle bzw. 
Sendung Israels gäbe; es fehle auch jeder Hinweis auf die Bindungen Israels an 
ein bestimmtes Land, und ebensowenig sei der Staat Israel erwähnt worden19. 

15 a.a.O., 639. 
16 a.a.O., 632. Ähnlich hatte sich schon früher Jacques Maritain geäußert. Vgl. J. Maritain, 
Le Mystere d'Israel. Paris 1965, 244, sowie ders., De l'Eglise du Christ. Paris 1970, 283 f. 
"a.a.O., 117. 
18 Zitiert nach Mußner, a.a.O., 20. 
19 Vgl. etwa Wigoder, a.a.O., 79 f. 



Im Spiegel der Zeit 467 

Solchen und ähnlichen Bedenken suchten die 1974 von der Vatikanischen 
Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum herausgegebenen 
•Richtlinien und Hinweise für die Durchführung der Konzilserklärung Nostra 
aetate, Artikel 4" zu begegnen und erst recht die von der gleichen Kommission 
1985 - zum zwanzigsten Jahrestag von •Nostra aetate" - verabschiedeten 
•Notae", die den Staat Israel ausdrücklich erwähnen und die Christen einladen, 
Verständnis für die religiösen Bindungen der Juden an das Land ihrer Väter auf- 
zubringen20. 

Papst Johannes Paul II. machte sich bei verschiedenen Gelegenheiten die Aus- 
führungen von Nostra aetate zu eigen und ergänzte sie. 

In Mainz wandte er sich 1980 an die Vertreter der jüdischen Gemeinden in 
Deutschland und wies darauf hin, daß Gott den Alten Bund niemals aufgekün- 
digt habe und das jüdische Volk daher weiterhin das auserwählte Volk bleibe21. In 
der Synagoge der jüdischen Gemeinde in Rom wiederholte er es 1986: Die Juden 
- •unsere bevorzugten", •unsere älteren Brüder" - sind weiterhin von Gott ge- 
liebt; hat er sie doch mit einer unwiderruflichen Berufung erwählt.22 

In dem Apostolischen Schreiben •Redemptoris Anno" (1984) berührte er - zu- 
rückhaltend, aber unübersehbar - das den Juden so teure Problem des Landes 
und des Staates Israel. Ausdrücklich erkannte er dem jüdischen Volk, das im 
Staate Israel lebt, das Recht zu, so wie jede Nation in Sicherheit und Frieden zu 
leben23. In seiner Ansprache in Miami (1987) wiederholte er auch dieses gegen- 
über den Vertretern des amerikanischen Judentums: •Die Juden haben - wie jede 
Nation - das Recht auf ein Vaterland." Und er fügte hinzu: •Die Katholiken an- 
erkennen die religiösen Bande, die die Juden mit ihrem Land verbinden und die 
ihre Wurzeln in der biblischen Tradition haben."24 

Ein Akt von mehr als politischer Bedeutung 

Am Anfang dieses Beitrags stand die Frage: Warum läßt die Aufnahme diploma- 
tischer Beziehungen zwischen dem Heiligen Stuhl und Israel so lange auf sich 
warten? Die Antwort, die Erzbischof Tauran gab, trifft zu: Es sind politische und 
juristische Gründe. Es trifft auch zu, was er verschwieg: Der Vatikan mußte Rück- 
sicht nehmen auf das Los der Christen in den Nachbarländern und auf die zu er- 
wartende (oder zu befürchtende) Reaktion der Regierungen dieser Länder, die 

20 Die Texte der Konzilserklärung, der Richtlinien und Hinweise sowie der Notae sind 
nachzulesen bei R. Rendtorff/H. H. Henrix (Hg.), Die Kirchen und das Judentum - Doku- 
mente von 1945 bis 1985. Paderborn 1988, sowie bei R. Neudecker, Die vielen Gesichter des 
einen Gottes. Christen und Juden im Gespräch. München 1989. 
21 Vgl. dazu u. a. Mußner, a.a.O., 14, und Wigoder, a.a.O., 87. 
22 Der Text der Ansprache, die Papst Johannes Paul II. am 13. April 1986 in der römischen 
Hauptsynagoge hielt, ist nachzulesen in der Herder-Korrespondenz von Mai 1986, 
244-246. 
23 Vgl. dazu R. Neudecker, / vari volti del Dio unico. Genova 1990, 42. 
24 Hier zitiert nach G. Caprile, Recenti Sviluppi nei Rapporti Ebraico-Cristiani, in: La Ci- 
viltä Cattolica, Nr. 3295 (3. Okt. 1987), 75. 



Im Spiegel der Zeit 468 

sich erst jetzt mit Israel an einen Tisch gesetzt haben. Aber es trifft ebenfalls zu, 
was Professor Toaff und Ben Gurion mutmaßten: Es gab katholischerseits theolo- 
gische Probleme, die es mit Geduld - und mit Erfolg - aufzuarbeiten galt. 

Wenn nun der Heilige Stuhl, der kein Völkerrechtssubjekt ist wie andere, mit 
Israel, das für jeden Gläubigen kein Staat ist wie andere (•Niemals soll gesche- 
hen, was euch eingefallen ist, als ihr sagtet: Wir wollen wie die anderen Völker 
sein."Ez 20,32) diplomatische Beziehungen aufnimmt, so hat das sicherlich eine 
über das Politische hinausgehende Bedeutung. Für die Katholiken bedeutet es ein 
ausdrückliches Ja dazu, daß Gott niemals aufgehört hat, das Volk der Juden zu 
lieben; •denn unwiderruflich sind Gnade und Berufung, die Gott gewährt" (Rom 
11,29); ein Ja auch dazu, daß es sich im Lande der Verheißung erneut eine Heim- 
statt geschaffen hat, und ebenfalls ein Ja dazu, daß es diesen anderen (älteren) 
Weg der Bindung an Gott und des von Gott-gerufen-und-erwählt-Seins auch wei- 
terhin gibt, einen Weg, der die Christen beständig an die Konkretheit der Heilsge- 
schichte und darum auch an die Verantwortung der von Gott Gerufenen für die 
Zukunft dieser Erde erinnert, die nach einem Wort des Rabbi Simeon ben Gama- 
liel auf drei Dingen steht: Recht, Wahrheit und Frieden25. 

•Was kann man anderes daraus folgern" - so sei hier zum Beschluß Norbert 
Lohfink zitiert26 -, •als daß jetzt die Juden ihrerseits die Christen durch das, was 
sie sind, .eifersüchtig' machen müßten! Es gibt daher nicht nur ein ,schon' der 
Christen und ein ,noch nicht' der Juden, sondern auch ein ,immer noch' der Ju- 
den und ein zutiefst beschämendes ,nicht mehr' der Christen. Alles wird kompli- 
ziert und letztlich unwägbar - wie alles wirklich Geschichtliche. 

Wir stecken mitten darin. Man muß ganz bescheiden werden. Man verliert die 
Lust am Werten. Man versucht, für das, was man geschenkt bekommen hat, zu 
danken, und das, was man wieder verspielt hat, zu beweinen. Man blickt auf den 
anderen, ob man es von ihm her wieder lernen kann." 

Walter Repges, Wachtberg- Villiprot 

"So Mußner, a.a.O., 130. 
26 N. Lohfink, Der niemals gekündigte Bund, 102 f. Vgl. außerdem Hans Hermann Henrix, 
Dialog, nicht Proselytenmacherei. Zur Frage der Judenmission, in: Stimmen der Zeit 1993, 
679-690. 




