
BUCHBESPRECHUNGEN 

Bildbände und Mystik 

Stäps, Detlef: Das menschliche Antlitz 
Gottes. Bilder von Christus. (Reihe 
Glaubensbilder. Hrsg. G. Glaser, J. 
Sudbrack, B. Winkler-Jegler). Würz- 
burg: Echter Verlag 1992. 60 S., 12 
Abb., geb., DM 24,80. 

In der Reihe •Glaubensbilder", die schon 
die Themen •Abendmahl" und •Dreifaltig- 
keit" vorstellte (vgl. die Rezension in GuL 
1991, Seite 476 f.) liegt nun der dritte Band 
vor, in dem Bilder von Christus gezeigt und 
meditiert werden. Sie möchten dazu beitra- 
gen, daß christliche Kunst wieder neu als 
ein Weg zu Gott aufleuchtet, •da Christus 
das vollkommene Ebenbild Gottes ist"; sie 
spiegeln aber auch •den Menschen, der in 
Ihm seine ursprüngliche Berufung erken- 
nen kann" (58). 

Der noch junge Autor, dessen ikonogra- 
phische Kenntnisse beachtlich sind, hat aus 
der •unendlichen" Fülle der Möglichkeiten 
12 Bilder ausgewählt, die ihm wichtig er- 
scheinen und Menschen von heute beson- 
ders ansprechen. Das Buch beginnt (nur 
scheinbar überraschend) mit einem Marien- 
bild von Sieger Köder (1973), um unsere 
Aufmerksamkeit auf das Geheimnis der 
Menschwerdung Gottes zu lenken: Maria 
ist Gottesgebärerin, Thron Jesu, Spiegel der 
Gerechtigkeit, Sitz der Weisheit. Gott wird 
durch sie konkret und lebt mitten unter uns. 
Als göttlicher Knabe (wie das Relief eines 
frühchristlichen Sarkophags des 
4. Jahrhunderts ihn darstellt) wirkt er die 
Auferstehung und den neuen Anfang. Zu- 
gleich ist er der Allherrscher, der mit seiner 
Macht die Erde umfängt (wie das Apsismo- 
saik der Kathedrale von Cefalü um 1148 
verdeutlicht). 

Der ausgewählte Bilderbogen ist farben- 
reich und voller Spannungen. Er zeigt die 
innige Liebe des göttlichen Bräutigams (Jo- 
hannes-Minne) und seine Schönheit, seinen 
erlösenden Blick, seinen gottmenschlichen 
Abstieg und Aufstieg, seine Verborgenheit 
und seinen Tod. Das klassische Christus- 
bild kommt darin ebenso vor wie die mo- 

derne Kunst, die die Gestalt Jesu in die Fra- 
gen und Nöte unserer Zeit zu übersetzen 
versucht. Die Betrachtung des Unvollende- 
ten Doppelkreuzes aus der Reihe •Scanda- 
lum Crucis" (1969) von Herbert Falken 
stellt hinführend fest: •Heute verfügen 
Künstler über neue Kunstformen und Tech- 
niken, um sich auszudrücken... Kunst steht 
heute nicht mehr auf einem Sockel, sie hat 
ihren Platz mitten im Leben der Menschen" 
(45). Christus braucht viele Gesichter, wie 
das Emmausbild des •Plötzenseer Toten- 
tanzes" von A. Hrdlicka (1972) erschütternd 
darstellt. •Dem Leiden kann überall dort 
ein Sinn abgerungen werden, wo Menschen 
im Leid zusammenstehen und ihr Mensch- 
sein nicht verraten" (52). 

Insbesondere die sogenannte abstrakte 
Kunst •hat insofern eine religiöse Dimen- 
sion, als die Loslösung von jeglichen gegen- 
ständlichen Formen immer auch ein Schritt 
von der Ebene materieller Gebundenheit 
zur Ebene des Geistes ist" (53). Doch kann 
es auch abstrakte Christusbilder geben? Im 
eigentlichen Sinne wohl kaum, da sonst die 
Gefahr besteht, die Konkretheit der 
Menschwerdung Gottes zu vernachlässigen. 
Die Große Meditation Karfreitag von A. 
Jawlensky aus dem Jahr 1937 ist nach An- 
sicht von Stäps •ein Christusbild am Rand 
der Abstraktion" (54). Es will weder das 
darstellen, was man sieht, noch das, was 
man fühlt, sondern nur das, was in der Seele 
lebt. Es wird erst ganz verständlich, wenn 
man die Biographie des Künstlers kennt (er 
litt an schwerer Arthritis deformans, die 
schließlich zur vollständigen Lähmung 
führte). •Dem Maler gelingt es hier mit we- 
nigen Strichen, die Stimmung des Karfrei- 
tags wiederzugeben und die Auferstehung 
anzudeuten" (56). Im Grunde ist das Bild 
ein Zeugnis tief empfundenen Glaubens. 

Alle Beispiele in diesem Buch bieten eine 
gründliche Einführung in den biographi- 
schen und historischen Kontext der Ge- 
mälde sowie eine einfühlsame Beschrei- 
bung ihres jeweiligen Gehaltes. Auch 
grundsätzliche Fragen (Dürfen und können 



Buchbesprechungen 470 

wir uns überhaupt ein Bild von Gott ma- 
chen? - Was meint die Bibel, wenn sie sagt, 
daß der Mensch eine Ikone Gottes ist? - 
Warum gibt es eigentlich so viele Christus- 
bilder?) werden gestellt und soweit möglich 
wenigstens kurz beantwortet. •Doch die be- 
gleitenden Worte wollen nur ein erster 
Schritt sein, um durch die Tore dieser Dar- 
stellungen das unendliche Geheimnis Got- 
tes zu betreten" (57). Es sind deutende Hin- 
weise eines Menschen, der selber noch auf 
dem Wege ist und nach Worten sucht. Ge- 
rade so aber wird der Leser noch einmal 
besonders angeregt, sich die Bilder, die so- 
wohl Zeichen menschlicher Liebe als auch 
Zeichen der Nähe Gottes sind, auf ganz per- 
sönliche Weise zu erschließen. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Oursel, Raymond/Claude Jean-Nesmy: 
Pilgerwege nach Santiago de Compo- 
stela durch Frankreich und Spanien. 
Würzburg: Echter 1990. 128 S., 65 
Farbbilder, 8 Wegskizzen, geb., DM 
39,-. 

In seinem sachkundigen Einleitungsessay 
bringt Raymond Oursel einen kurzen Abriß 
der Geschichte der Wallfahrt nach Santiago 
de Compostela: Hier werden die Gebeine 
des Apostels Jakobus des Alteren verehrt. 
Nach seinem Märtyrertod in Jerusalem (vgl. 
Apg 12,2) soll sein Leichnam zur Iberischen 
Halbinsel gebracht worden sein. •Das Boot 
landete genau an der Mündung des Flusses 
Ulla bei dem Ort Iria Flavia, der heute Pa- 
drön genannt wird und von Compostela 
etwa fünf Meilen entfernt liegt. An der 
Flußmündung erstreckt sich ein langer 
Sandstrand, an dem die Gezeiten Muscheln 
ganz eigenwilliger Form zurücklassen, eben 
jene Muscheln, die zu einem der bevorzug- 
ten Symbole der galicischen Wallfahrt wur- 
den" (9). Nach der mirakulösen Auffindung 
der Reliquien des Apostels im 9. Jh. wurde 
der Heilige im politischen Bewußtsein ätio- 
logisch gerühmt. •Für die Spanier, deren 
Kampf um die Reconquista sich immerhin 
über vier Jahrhunderte erstreckte, war die 
entschiedene Unterstützung der Christen 
durch den heiligen Jakobus während der 
Schlacht von Clavijo (844) von großer Be- 
deutung. Als strahlende Erscheinung auf ei- 
nem Schimmel reitend, hatte er den Sieg er- 

rungen und sich damit seinen Ehrennamen 
Matamoros, Maurentöter, erworben" (10). 

Neben Jerusalem und Rom war Santiago 
im Mittelalter ein Zentrum des abendländi- 
schen Wallfahrtswesens. In den letzten 
Jahrzehnten kam es zu einer Erneuerungs- 
bewegung der Wallfahrt nach Santiago. 
Viele Pilger knien heute wieder nieder zum 
Gebet vor dem Apostelgrab. Die Besucher 
staunen über die beeindruckende Basilika 
und den Botafumeiro, das große Weih- 
rauchfaß, das durch den Querbau schwingt. 

Seit dem Mittelalter führen vier Pilger- 
wege fächerförmig durch Frankreich nach 
Santiago. Papst Calixt II., der Sohn Wil- 
helms von Burgund und Schwager von Ur- 
raca, der Tochter Alfonsos VI., hatte gleich- 
sam ein doppeltes familiäres Interesse am 
guten Fortgang der Wallfahrt. Das fünfte 
Buch des Codex Calixtinus ist der berühmte 
Pilgerführer nach Santiago: der Guide du 
Pilerinde Saint-Jacques. Zum Heil der eige- 
nen Seele nahm man die Mühen der Wall- 
fahrt in den äußersten Nordwesten Spa- 
niens auf sich. Die erste Route des Weges 
begann in Orleans, die zweite in Vezelay, 
die dritte in Le Puy, die vierte in Arles. In 
Puente la Reina kamen die Routen zusam- 
men. Von dort geht es weiter durch Spanien 
zum Ziel der Wallfahrt. 

Im obengenannten Bildband finden sich 
gute Kurzbeschreibungen markanter Kir- 
chen, die für den Pilgerweg wichtig sind. 
Romanische Kunstwerke und geschichtli- 
che Ereignisse werden nahegebracht, ein- 
zelne Heilige situiert, z.B. Maria Magda- 
lena, St. Leonard, St. Isidor. 

Die Qualität der Farbtafeln dieses Bu- 
ches ist unterschiedlich, im allgemeinen je- 
doch recht gut. Die Einfügung der Seiten- 
zahlen in die Farbtafeln kann man hingegen 
nur als geschmacklos bezeichnen. 

PaulImhofSJ 

Santiago de Compostela. Auf alten We- 
gen Europa neu entdecken. Text von 
Millän Bravo Lozano. Bilder von 
Hans-Günther Kaufmann. Innsbruck, 
Wien: Tyrolia-Verlag 1992. 192 S., 130 
Farbtafeln, geb., DM 98,-. 

Der •Camino de Santiago" ist seit Jahrhun- 
derten einer der kulturellen Integrationsfak- 
toren des christlichen Europa. Darauf be- 



Buchbesprech ungen 471 

sinnt man sich heute wieder. So bringen es 
die Grußworte führender Politiker in die- 
sem Bildband zum Ausdruck. In der •Erklä- 
rung des Europarates vom 23. Oktober 
1987" wird der Jakobsweg als •Erster Euro- 
päischer Kulturweg" deklariert. 

Durch Bild und Text des Buches wird of- 
fensichtlich, wie die Völker Europas durch 
den Jakobsweg in Beziehung traten. •Meine 
Bilder wollen beides vermitteln: das Erleb- 
nis der Zusammengehörigkeit und Ganz- 
heitlichkeit Europas. Ich könnte auch sa- 
gen: die Sichtbarmachung der Möglichkeit, 
Europa auf geistigen und christlichen Wer- 
ten neu zu errichten, dann aber auch die 
Botschaft, die von der Jakobspilgerschaft 
für jeden Menschen ausgehen kann" (78). 
Und der Fotograf schreibt weiter: •Mir 
wurde bewußt, daß wir Menschen im Letz- 
ten und Tiefsten nichts anderes suchen als 
ein Leben jenseits des Todes. Die Wallfahrt 
zum Grab des Apostels Jakobus enthält 
keine andere Botschaft als diese" (78). 
Manchmal könnte man meinen, der Mei- 
sterfotograf H. G. Kaufmann habe kein In- 
teresse daran, Fotos zu machen, sondern er 
wolle Gemälde schaffen. Dies ist ihm mit 
seinen Bildern perfekt gelungen. Ein groß- 
artiges Buch. Der hochqualifizierte Autor 
Millän Bravo Lozano kennt alle relevanten 
historischen Quellen und verarbeitet sie in 
seinem höchst lesenswerten Essay präzise. 

Das Grab des Apostels Jakobus und sei- 
ner Mitarbeiter Athanasius und Theodorus 
- sub arcis marmoricis (unter den Marmor- 
bögen) - wurde zwischen 820 und 830 ent- 
deckt. In einer Urkunde vom 4. September 
834 ließ Alfonso II., der König von Asturien 
und Leon folgendes schreiben: • Uns wurde 
also in unserer Zeit der große Schatz des seli- 
gen Apostels, sein heiliger Leichnam, offen- 
bart. Als ich diese Nachricht erhielt, bin ich in 
Begleitung meines Hofstaates mit großer 
Frömmigkeit und Demut dorthin geeilt, um 
diesen so wertvollen Schatz zu bewundem 
und ihm zu huldigen. Wir verehrten ihn unter 
Tränen und Gebeten als Patron und Herrn 
von Spanien, und freiwillig erwiesen wir ihm 
die vorher genannte Ehre und gaben Befehl, 
eine Kirche zu seinen Ehren zu erbauen "(20). 

Es gibt schriftliche Zeugnisse, die von der 
Anwesenheit des Apostels bzw. von seinem 
Grab in Spanien sprechen, noch bevor es zu 
Beginn des 9. Jh. inmitten eines römischen 

Friedhofes entdeckt wurde. Die Bevölke- 
rung bestand zunächst aus Römern, Kelten 
und Iberern. •Die Stillegung des Friedhofes 
scheint mit der Auflösung des Königreiches 
der Sueben in Galicien zusammenzufallen, 
das vom Westgotenkönig Leovigildus 585 
unterworfen wurde" (35). 

Millän Bravo Lozano kommt nach der 
Auswertung vieler Dokumente, Ortstradi- 
tionen und archäologischen Indizien zu 
dem Schluß, daß historisch gesehen sehr 
vieles für die Echtheit des Jakobusgrabes 
spricht. •Die Etymologie von Compostella 
(schon 914 erscheint in einer Urkunde die 
Bezeichnung uilla Compostella) wäre Cam- 
pus stellae, d.h. Feld des Sternes oder der 
Sterne. Noch heute ist dies im allgemeinen 
die verbreitetste und zugleich einleuchtend- 
ste Etymologie - auch wenn man mittler- 
weile aus ebenfalls alten Quellen andere 
kennt, wie z. B. Compositum tellus, was so- 
viel heißt wie Schönes Land, oder Compo- 
stella, Friedhof, wie man vom Verb compo- 
nere mit der Bedeutung beerdigen ableiten 
kann" (39). 

Auf ein kostbares Detail sei zuletzt noch 
hingewiesen. Einige Kilometer von Santo 
Domingo de la Calzada •trifft man auf das 
Kloster San Juan de Ortega mit dem Grab 
dieser Persönlichkeit, der ein Schüler des 
heiligen Domingo de Calzada war und des- 
sen Werk fortführte. Wenn im Frühjahr und 
Herbst Tagundnachtgleiche herrscht, spielt 
sich in der Kirche ein einzigartiges Schau- 
spiel ab, sobald bei Sonnenuntergang die 
Sonnenstrahlen das Kapitell mit der Ver- 
kündigung beleuchten" (70).   Paul ImhofSJ 

Kurz, Paul Konrad: Ein großes Flügel- 
dach. Verse mit Engeln, mit Graphiken 
von HAP Grieshaber. Hauzenberg: 
Edition Pongratz 1993. 75 S., 6 Abb., 
kart., DM 26,-. 

•Für ein Kreuzzeichen begleiteten sie uns 
zur Schule" (22). Man wußte es einfach: •Er 
beschirmt dich mit seinen Flügeln, unter sei- 
nen Schwingen findest du Zuflucht. Denn 
er befiehlt seinen Engeln, dich zu behüten 
auf all deinen Wegen" (Ps 91). So war es frü- 
her vielleicht, heute hingegen: •In heiligen 
Räumen nicht mehr geduldet / suchen En- 
gel allerorten / ihren Schöpfungsmorgen / 
im Rücken der Priester / auf der Palette des 



Buchbesprechungen 472 

Malers" (34). Gegen allen Augenschein bil- 
den sie immer noch •Ein großes Flügel- 
dach" für unsere Welt. Diese geheimnis- 
volle Wirklichkeit wird in den hier vorlie- 
genden Gedichten des Gautinger Schrift- 
stellers P. K. Kurz faszinierend und kritisch 
durchleuchtet. In einer Litanei heißt es so- 
gar: •Preiset die Söhne / des Vaters des 
Lichts" (59). Allerdings wäre es falsch, sich 
direkte Engel-Lyrik vorzustellen. Es sind 
vielmehr •Verse mit Engeln", die unüber- 
hörbar auch all das poetisch artikulieren, 
was die •Schöne Kunde / uns Fragern ge- 
sandte" (58) gerade heute verhindert: etwa 
eine Kirchenleitung, die eine •entartete Fi- 
gur" entfernen ließ; das ausweglose Feld, 
über das ein Engel stampft; unsere Väter, 
die zu Gewehren griffen, ohne daß sich die 
Himmelsboten einmischten; die vergiftete 
Luft, durch die sie als Freigeister schwirren 
(zum Beispiel). 

Aber in Ärger und Verdruß, Kummer und 
Verderben, Rätsel, Schmerzen, Widersprü- 
chen und Zweifeln: •Manchmal nachts / 
ein Anflug, Berührung von Sekunden" (46). 
Ohne religiöses Pathos, sondern intelligent- 
sensibel, oftmals ironisch ruft dieser christ- 
lich-weltliche •Widerständler" die •von den 
Altären gestoßenen" in unsere Zeit zurück. 
Zwar glauben wir •an keine bodyguard / als 
Beweis für Höheres" (34), nicht an traditio- 
nelle Vorstellungen, jedoch •Wir brauchen 
Euch am Morgen / abends, in der Nacht" 
(28). Kindheitserinnerungen und zeitgenös- 
sische Erfahrungen werden durch •Näher- 
ungen" in einen biblischen Horizont ge- 
lenkt: •Ach Jakob deine Leiter psalmiert ins 
Wolkenlose" (38). Aufrüttelnd die Verse, 
die Seinem (Jesu) Engel und seiner Aufer- 
stehung gewidmet sind, oder welche an 
Friedens-Engel die Frage richten: •Braucht 
ihr unsere Stimme / Füße, Fäuste" (45). Be- 
merkenswert der Engel der Behinderten 
(•wie eine Schwester aber"), denn er wartet 
auf dich, wenn du •auf die Welt kommst / 
dir weh tust, lahmst" (49). In der erzählten 
Verkündigung freilich, die das Buch ab- 
schließt, sagt Maria: •Noch sehe ich es 
nicht / das GÖTTLICHE LACHEN / Ich 
kann den Gang der Welt / nicht erklären" 
(68). 

Wer mit moderner Lyrik etwas anzufan- 
gen weiß, der wird auch diese sublimen Ge- 
dichte, die schon in 2. Auflage erscheinen, 

dankbar aufgreifen, zumal sie von ein- 
drucksvollen Graphiken des international 
bekannten Holzschneiders Helmut Andreas 
Paul (HAP) Grieshaber flankiert sind. Bild 
und Wort ergänzen sich, ohne einander ein- 
fach zu spiegeln. Eine schnellfertige Gebor- 
genheit unter •dem großen Flügeldach" 
wird dem Leser freilich nicht zuteil. Denn 
•Für das Fremde am Anfang - und das 
Fremde am Ende / finde ich auch heute / 
keinen Namen" (68). Wie anders könnten 
•Verse mit Engeln" uns Heutige treffen und 
auf den Weg der Zuversicht bringen, den 
die gute Nachricht eigentlich meint? 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Bernhard von Clairvaux: Sämtliche 
Werke lateinisch/deutsch II u. III. 
Hrsg. von Gerhard B. Winkler. Inns- 
bruck: Tyrolia-Verlag 1992/93, 
1176/1264 S., geb., jeder Band DM 
148,-. 

Zu diesen vornehm dargebotenen zwei Bän- 
den ist das zu Bd. I lobend Gesagte (GuL 
1991, 238) zu wiederholen: Wir haben die 
vollständigen Texte der kritisch bearbeite- 
ten lateinischen Ausgabe mit parallel ge- 
druckter, genauer deutscher Übersetzung 
vor uns; dazu vorzügliche Einleitungen und 
Kommentare, die gerade für das Briefkor- 
pus mit den vielen Korrespondenzpartnern 
unentbehrlich sind; neben den Personen- 
und Ortsregistern gibt es auch Sachregister 
(1165-1176, 1256-1264 zweispaltig), die 
sich an die deutsche Übersetzung, die Ein- 
leitungen und Kommentare halten; der Be- 
nutzer wird zum ,Schmökern' verführt (die 
sorgfältige Übersetzung öffnet auch den Zu- 
gang zum lateinischen Original): z.B. mit 
Begriffen wie Amt, Armut, Erfahrung, Fin- 
sternis, Freiheit, Freundschaft, Frömmig- 
keit, Gnade, Heil, Körper, Leiden, Maß, 
Mysterium, Priester, Räte, Reform, 
Schmerz, Selbsterkenntnis, Trost, Weisheit, 
Welt, Wille usw. Einige Stichworte wie 
Liebe werden nicht aufgelistet, weil sie zu 
oft vorkommen; nur die (wenigen) Hin- 
weise auf Gottes-, Nächsten- und Selbst- 
liebe sind aufgezählt. Beim Durchblättern 
des II. Bandes der Gesamtausgabe fand ich 
z.B. den sprachlich fast raffiniert durch- 
komponierten Brief 18, der sich weitgehend 
mit Liebe beschäftigt. 



Buchbesprech ungen 473 

Neben einigen kleineren Schriften (dar- 
unter die wohl früheste von 1124 •Über die 
Stufen der Demut und des Stolzes") und li- 
turgischen Texten konzentrieren sich vorlie- 
gende Bände auf das Brief-Corpus des Hei- 
ligen. Einige wenige sind zur klassischen 
Leclercq-Rochais-Ausgabe hinzugekom- 
men. Im Corpus dieser 551 Briefe (bis etwa 
zum Jahr 1150; Bernhard stirbt 1153) lernt 
man ihn in der Vielseitigkeit seiner Tätigkei- 
ten, in seinem kirchenpolitischen Engage- 
ment, aber auch in seinem persönlichen Le- 
ben kennen. So beklagt er sich einmal vor 
Kanzler Haimerich, daß man ihn an die Öf- 
fentlichkeit schleppe (Brief 48, Bd. II). Aber 
es gibt eine Unzahl von Briefen, in denen er 
sich an Bischöfe, an Papst Innozenz und an 
seinen ehemaligen Schüler, Papst Eugen 
oder an den König von Frankreich in kirch- 
lichen Angelegenheiten wie auch protestie- 
rend wendet. Bernhard hat sich nicht von 
ungefähr mit einer •Chimäre" verglichen. 
Aber gleich, wohin sich Bernhard wendet: 
Auch seine Briefe sind durchglüht von der 
brennenden Christusliebe dieses Mystikers. 

Mit dem III. Band des Gesamtkorpus ab 
Brief 181 aus dem Jahr 1136 (die historische 
Abfolge der Briefe wird gelegentlich durch 
Sach- und Person-bedingte Zusammenstel- 
lungen durchbrochen; einige Briefe werden 
als unecht ausgeschieden) wird man mitten 
hinein in die religiösen und politischen Aus- 
einandersetzungen der Zeit (die man bern- 
hardinisches Zeitalter nannte) geführt. Man 
muß nur an Namen erinnern wie Abaelard 
und Arnold von Brescia oder an Bernhards 
Engagement für den Kreuzzug (Brief 457 ist 
der Aufruf •An alle Gläubigen" zum Kreuz- 
zug nach Jerusalem). 

Vorbildlich ist die gründliche, aus dem 
Italienischen übersetzte Kommentierung 
der einzelnen Briefe durch Ferruccio Ga- 
staldelle, die dem Profan- wie dem Theolo- 
gie-Geschichtler die sachlichen und die 
Hintergrundinformationen darbietet. Die 
vorliegenden beiden Bände werden für jede 
künftige historische Forschung unentbehr- 
lich sein. Man hat ein Werk vor sich, das 
nicht nur Bernhard von Clairvaux, sondern 
mit seiner Gestalt auch die •seines Jahrhun- 
derts" vor Augen führt. 

Auf eines allerdings muß aufmerksam ge- 
macht werden: Die sorgfältige deutsche 
Übersetzung,    ein    großartiges    Gemein- 

schaftswerk vieler Mitarbeiter, kann in ihrer 
bewußten Wörtlichkeit den Glanz des dane- 
benstehenden Lateins nicht ersetzen, son- 
dern läßt ihn durch die eigene, wohl not- 
wendige Schwerfälligkeit nur noch heller 
leuchten. Josef Sudbrack SJ 

Meister Eckhart: Sämtliche deutschen 
Predigten und Traktate sowie eine Aus- 
wahl aus den lateinischen Werken. 
Kommentierte zweisprachige Ausgabe, 
Bd. I. und II. Hrsg. Nikiaus Largier. 
Frankfurt: Deutscher Klassiker Verlag, 
1993. 1107+1026 S., Ln., DM 
148,-+ 148,-. 

Der erste Schreck über den Preis dieser 
Bände (Nr. 20/21) aus der von Walter Haug 
herausgegebenen Bibliothek des Mittelal- 
ters mindert sich mit Kenntnisnahme ihrer 
äußeren und inneren Qualität. Es ist eine 
vornehm gebundene (auch in Leder erhält- 
lich) Dünndruckausgabe, ein Schmuck- 
stück jeder Bibliothek. Darin haben wir das 
gesamte •echte" deutsche Werk Eckharts in 
altem und modernem Deutsch nach der 
klassischen Quintschen Ausgabe zur Hand 
(mit den wichtigen Parallel-Texten, die - 
wie bei Quint - nicht übertragen sind). 
Hinzu kommen im gleichen lateinisch-deut- 
schen Paralleldruck (II, 487-625) zusam- 
menhängende Texte (besonders Predigten) 
aus Eckharts lateinischem Werk. 

Die Eigenleistung Largiers sind die sorg- 
fältigen Einleitungen und Kommentierun- 
gen (I, 713-1106; II, 645-918), die durch 
gründliche Literaturverzeichnisse und Regi- 
ster ergänzt werden. Darin wurde eine um- 
fangreiche Bibliothek verarbeitet, und nie- 
mand, der über ein rein genüßliches Lesen 
Eckharts hinauskommen will, darf daran 
vorübergehen. Largier führt zunächst in Le- 
ben und Werk Eckharts ein; Quellen und 
Nachwirkung, besonders die Prozeßge- 
schichte werden nach heutigem Wissen vor- 
gestellt. Nach Steer wird auch gezeigt, daß 
die deutschen Predigten nicht, wie bisher 
angenommen, •unkontrollierte Mitschrif- 
ten", sondern durchgängig von Eckhart au- 
torisierte Texte sind. Einiges Licht kann 
man heute auch auf die Chronologie der 
Predigten werfen. Die Hauptleistung La- 
giers, die den Wert des Buches ausmacht, ist 
die Einzelkommentierung der Texte. Nach 



Buchbesprech ungen 474 

Überlieferungs- und Untersuchungsge- 
schichte, Gliederung, eventuellem liturgi- 
schem Ort und weiteren, stets sorgfältigen 
Hinführungen werden die philologisch oder 
inhaltlich wichtigen Worte/Sätze der Texte 
ausführlich, mit reichem Bezug zu anderen 
Eckhart-Texten oder anderen Mystikern 
kommentiert. Zur I. Predigt wird z.B. die 
Erläuterung des •sonder warumbe" (mit 
Hinweisen auf Bernhard, Hadewijch, Wil- 
helm v. St. Thierry, Beatrijs, Marguerite Po- 
rete, Angelus Silesius bis Heidegger [!]) ver- 
bunden mit einer Hinführung zum Denken 
Eckharts. Dort finden sich eine ebenso 
gründliche Darstellung der Metapher des 
Lichts, eine erstmalige Erläuterung von 
Eckharts Gelassenheit (umfassend erst zu 
Predigt 28) und viele andere Hinweise, die 
entweder ein Zitat verifizieren oder in Eck- 
harts Mystik einführen. Der Schluß-Index 
führt hin zu den Namen und Einzelbegrif- 
fen bei Eckhart und der reichen Kommen- 
tierung Largiers. Wie gesagt: eine ehrliche 
Auseinandersetzung mit Eckhart kann an 
diesen zwei Bänden des Haas-Schülers 
nicht vorübergehen. 

Auf Eckharts •Mystik" kommt Largier 
nur einmal (II, 846-851) zu sprechen; er 
lehnt eine •Erlebnismystik oder eine diffuse 
Emphase euphorischer Natur" ebenso ab 
wie Flaschs rein philosophische Reduktion. 
Mit aller •großen Vorsicht bei der Verwen- 
dung dieser Bezeichnung" spricht er von ei- 
ner •alles Handeln und Erkennen dauernd 
und immer schon unterlaufenden und es in 
Gott begründenden Erfahrung, die der 
Mensch im intellektuellen Aufstieg zu er- 
langen vermag, die aber gleichzeitig, da sie 
die Überformung durch Gott meint, alles 
Erkennen begründend überschreitet". Es ist 
die augustinische Weisheit. Dies bei Eck- 
hart dargestellt, hätte ich mir noch mehr 
von Largier erwünscht.     Josef Sudbrack SJ 

Ruh, Kurt: Geschichte der abendlän- 
dischen Mystik. München: C. H. Beck 
Verlag. Band I: Die Grundlegung 
durch die Kirchenväter und die 
Mönchstheologie des 12. Jahrhun- 
derts. 1990. 414 S., Leinen, DM 98,-. 
Band II: Frauenmystik und Franziska- 
nische Mystik der Frühzeit. 1993. 547 
S., 14 Abb., Leinen, DM 118,-. 

Die Stärke des emeritierten Würzburger 
Professors ist die Darstellung von Einzel- 
gestalten und -texten. In Kenntnis von und 
Auseinandersetzung mit der Sekundärlite- 
ratur und den größeren Zusammenhängen 
werden wir Schritt für Schritt eingeführt in 
den Reichtum christlicher Mystik. Der 
Germanist Ruh erweist sich dabei als theo- 
logisch überaus kompetent. Da er sich be- 
müht, dem Leser die Texte selbst, und zwar 
in heutigem Deutsch, vorzustellen, gibt er 
auch dem fachlich nicht Vorgebildeten ei- 
nen in dieser Weise einmaligen Zugang zur 
christlichen Mystik. 

Schon der erste Band, der Ruhs Fachge- 
biet übersteigt, zeigt seine Kompetenz. Der 
viel gelästerte Dionysius Areopagita (so von 
Kurt Flasch) wird Kronzeuge der Mystik- 
Auffassung. Augustinus ist nach Ruh eher 
Theologe als selbst Mystiker. Cassian, Gre- 
gor der Große, Johannes Eriugena, die bei- 
den Kartäuser mit Namen Guigo führen 
zum Höhepunkt des Buches: Bernhard und 
die zisterziensische Mystik. Die beiden Vik- 
toriner, Hugo und Richard zum Schluß, die 
auch eher als Theologen denn selbst als My- 
stiker gelten, sind wahrhaft kein Abgesang. 

Der zweite Band sprengt mit seiner Fülle 
von Einzelbeobachtungen jeden Bericht. 
Mit dem Trudperter Hohenlied (nach 1150), 
das noch stark lehrhaft ist, beginnt die Dar- 
stellung. Über Elisabeth von Schönau und 
ihren Bruder (Ruh zählt Hildegard nicht zur 
Mystik) geht es zu den ekstatischen Mysti- 
kerinnen des 13. Jahrhunderts, von denen 
wir besonders aus der Diözese Lüttich gute 
Berichte haben. Sie führen zu ersten Höhe- 
punkten des Buches: Beatrijs von Nazareth, 
Hadewijch von Antwerpen, Mechthild von 
Magdeburg, der Helftaer Kreis und Mar- 
guerite Porete. Hinweise mögen die gut les- 
baren Kapitel charakterisieren: Zur großen, 
wenn auch immer noch rätselhaften Gestalt 
Hadewijchs bringt Ruh neben dem Origi- 
naltext eine moderne Übertragung des sieb- 
ten •Liedes", die schon zeigt, daß Hade- 
wijchs •minne" weder •nur" subjektive 
Liebe noch •nur" Gottes substantielle Wirk- 
lichkeit besagt: Es ist eine Erfahrungswirk- 
lichkeit gemeint, die nur der Erfahrung of- 
fensteht. Zum Helftaer Kreis kann Ruh be- 
weisen, daß im •Legatus divinae pietatis" 
Gertruds (dessen neue Übersetzung durch 
Lanczkowski er mit Recht schlichtweg ab- 



Buchbesprech ungen 475 

lehnt) eine sehr selbständige, unbekannte 
Schwester N. mitgearbeitet hat. Der hinge- 
richteten Marguerite Porete gilt seine be- 
sondere Aufmerksamkeit (sicher auch we- 
gen ihrer Nähe zu Meister Eckhart). 

Der andere Höhepunkt ist die franziska- 
nische Mystik (nicht Franz selbst, aber seine 
Rezeption), die Ruh seit Beginn seiner 
Laufbahn beschäftigte. Bonaventura wird 
in seinen •frommen" Traktaten vorgestellt, 
die in der Mystik wirkmächtig waren. Sym- 
pathisch ist, daß Ruh sich den franziskani- 
schen Spiritualen (wie dem Dichter Jaco- 
pone von Todi) besonders intensiv zuwen- 
det. Nach franziskanischen Frauen (mit der 
großen Angela von Foligno) kommt Ruh 
wieder zu seinem eigenständigen For- 
schungsgebiet zurück: David von Augs- 
burg, der frühe deutsche Franziskaner. 

Vor diesem gewaltigen, bis in die Einzel- 
heiten intensiv bearbeiteten und gut lesbar 
dargestellten Material muß jede Einzelkri- 
tik zurückstehen. Aufmerksam machen 
möchte ich aber dennoch, daß Ruhs My- 
stik-Begriff, den er von dem schmalen Ab- 
schlußbuch des Dionysius Areopagita ab- 
liest, ohne es in die Gesamtheit des Dionysi- 
schen Werkes einzubinden, wohl doch zu 
extrem ist, um den ganzen Reichtum christ- 
licher Mystik abzudecken. Ein Wunsch sei 
das letzte: Die •Schule" germanistischer 
Mystik-Forschung, die Ruh in Würzburg 
gründete, sollte mit einem Sach-Index die- 
ses theologisch wie germanistisch reiche 
Kompendium der Mystik erschließen. 

Josef Sudbrack SJ 

Goettmann, Alphonse und Rachel: In 
deinem Namen ist mein Leben. Die Er- 
fahrung des Jesusgebets. Mit einem 
Geleitwort von Abt Emmanuel Jung- 
claussen OSB. Freiburg, Basel, Wien: 
Herder 1993. 190 S., Ln., DM 32,-. 

Die beiden französischen Autoren - er ist 
Priester der orthodoxen Kirche Frankreichs 
- leiten ein •hesychastisches Meditations- 
zentrum" in Lothringen. In diesem Buch 
möchten sie das Jesus-Gebet theologisch-re- 
flektierend und praktisch-anleitend dem 
Leser nahebringen. Dazu entzünden sie ein 
wahres Feuerwerk von Bibelstellen (Kap. I 
nicht historisch-kritisch sondiert) und Zita- 
ten aus der mönchischen und theologischen 

Tradition (Kap. II). Dankbar muß vermerkt 
werden, daß sie sich keineswegs scheuen, 
dem allzu neugierigen Leser auch die har- 
ten, asketischen Züge dieser uralten christli- 
chen Gebetspraxis vor Augen zu führen 
(Kap. V: Weg der Umkehr und Askese). 
Wichtiger aber ist, daß sie diese Gebetsform 
aus der Enge einer •speziellen Übung" her- 
ausführen in die Ganzheit einer Lebensge- 
stalt (Kap. IV: Das Jesusgebet als Lebens- 
stil). Doch am aufschlußreichsten ist wohl 
das III. Kapitel über •Die Übung des Jesus- 
gebets". Hier wird deutlich, daß die Auto- 
ren versuchen, die Anregungen der •initiati- 
schen Therapie" Graf Dürckheims, beson- 
ders die Integration des Leibes und das Er- 
spüren des Atmens, in die Übung des Jesus- 
gebetes einzubringen. Es kann kein Zweifel 
sein, daß dieser Weg richtig ist. Doch er ist 
kartographisch wohl noch nicht voll er- 
schlossen: Sollte man z.B. die typische 
•Kutscherbockhaltung" der hesychasti- 
schen Beter des Jesusgebetes nicht eher mit 
dem (nicht-religiösen!) autogenen Training 
als mit der Zen-Haltung vergleichen? Steht 
nicht gar der Leiboptimismus Dürckheims 
der asketischen Einstellung der frühchristli- 
chen und ostkirchlichen Mönche des Jesus- 
gebets regelrecht entgegen? Sind daher 
nicht auch die Warnungen, die Theophan 
der Rekluse, ein Lieblingsautor des Buches, 
bei aller Hochschätzung einer übertriebe- 
nen Wertung des Jesusgebets auf den Weg 
mitgibt (vgl. die Monographie Spidliks, 
GuL 39,1966,316), bewußter zu beachten? 

Das Buch aber will nicht in die Diskus- 
sion eintreten, sondern zum Vollzug anre- 
gen. Dazu aber gibt es überreiche und wert- 
volle Hilfe. Besonders das letzte (VI.) Kapi- 
tel: •Erläuterung der Gebetsformel: ,Herr 
Jesus Christus, Sohn Gottes, erbarme dich 
über mich Sünder'", führt jeden offenen 
Christen (und Nicht-Christen!) zur Tiefe 
und Fruchtbarkeit dieser urchristlichen 
Weise, zu beten. Josef Sudbrack SJ 

Cassian, Johannes: Das Ruhegebet. 
Eine Einübung. Übertragen und einge- 
leitet von Peter Dyckhoff. Mit einem 
Vorwort von Johannes Bours. Mün- 
chen: Kösel-Verlag 1992. 200 S., geb., 
DM 29,80. 

Noch nie zuvor war unsere Welt so klein 



Buchbesprechungen 476 

und so organisch wie heute. Nach Francis 
Fukijama führte der Sturz des Kommunis- 
mus zum totalen Triumph der •liberalen 
Demokratie". Vielleicht ist jedoch das •Eu- 
ropäische Haus" jener Ort, in den sich die 
sieben bösen Geister hineinstürzen - auf der 
Suche nach der Leere. 

Für uns Christen stellt sich daher die Auf- 
gabe, dieses •leere Europäische Haus" mit 
geistlicher Kreativität zu füllen, welche die 
Inspiration und Neuheit aus einer großen 
christlichen Tradition schöpft. 

Johannes Cassian ist wahrscheinlich der 
einzige der Kirchenväter, der im Osten wie 
im Westen gleichermaßen anerkannt ist. Be- 
reits vor 20 Jahren - in der Zeit der grausa- 
men Verfolgungen - suchten und fanden 
wir in Rußland die christlich-asketische 
Tradition und erlebten, daß das Gebet 
Wunder bewirkt. Aber zum Glück entdeckt 
man auch im Westen wieder mehr und mehr 
die Kraft des Gebetes. 

Im Westen wurde vielfach vergessen, was 
Erfahrung ist. Das Ruhegebet nach Johan- 
nes Cassian bietet auf einfache Weise eine 
Rückkehr zur Erfahrung. Der Leser voll- 
zieht bereits beim Lesen der cassianischen 
Texte eine Einübung in das Gebet und wird 
wie von selbst in tiefere Schichten der Ruhe, 
seiner selbst und damit der gesamten 
Schöpfung geführt. Fragen an den Text und 
die entsprechenden Antworten lassen Cas- 
sian besser verstehen und geben dem Buch 
eine noch größere Nähe zur Praxis. 

Die Aktualität der Gedanken Cassians 
versetzt in Erstaunen. Peter Dyckhoff ist es 
ausgezeichnet gelungen, die alte Väterspra- 
che in die moderne Sprache zu übertragen. 
Gleichzeitig erinnert er auf diese Weise an 
die tiefen christlichen Wurzeln der Medita- 
tion, des Ruhegebetes. Hierdurch wird es 
möglich, Cassians Gedanken leicht nachzu- 
vollziehen. Das Lesen dieses Buches hat 
mich veranlaßt, aufs neue mit diesem Gebet 
der Ruhe zu beginnen.  Tatjana Goritschewa 

Lorenz, Erika: Wort im Schweigen. 
Vom Wesen christlicher Kontempla- 
tion. Freiburg, Wien: Herder 1993. 221 
S., Leinen, DM 39,80. 

Dies ist kein Buch für jemand, der nur eine 
neue Methode für seine Betrachtungen 
sucht. Wer aber in das Wesen der christli- 

chen Kontemplation vordringen und gleich- 
zeitig das interreligiöse Gespräch pflegen 
möchte, der findet in diesem außerordent- 
lich zitatenreichen Versuch (von den Kir- 
chenvätern bis ins Mittelalter, von den Upa- 
nischaden und der Bhagavad-Gita bis Ra- 
makrishna, von C. G. Jung bis Ken Wilber) 
eben dafür tiefe Anregungen. Die Verfasse- 
rin, die im Jahre 1956 zur katholischen Kir- 
che konvertierte, ist gewiß schon vielen Le- 
sern durch ihre Arbeiten über Teresa von 
Avila und Johannes vom Kreuz bekannt. 
Mehrfach betont sie, daß sie nicht Theolo- 
gin, sondern Romanistin sei. Zweifellos 
aber haben ihre persönlichen Erfahrungen 
und Schwierigkeiten mit dem •Wort" bzw. 
mit dem •Schweigen", die sie anschaulich 
zur Sprache bringt, durchaus eine •mode- 
rierende" Funktion, die, wie sie hofft, •die 
geballte Lektüre der Zeugen erleichtert" (7). 

Bei der heutigen, durch vielerlei Prakti- 
ken bedingten Sprachverwirrung bedarf es 
eines ersten vorbereitenden Teiles, der über 
Begriff, Tradition und Praxis von •Medita- 
tion" berichtet. Fast jede Methode ist für 
eine gewisse Wegstrecke gut, wenn sie mit 
Hingabe geübt wird. Aber •der Weg geht 
vom Sagbaren ins zunehmend Unsagbare" 
(21). Denn Gottes Wort ist •mehr als eine 
faßbare Aussage... Zugleich ist es das Me- 
dium, das - zusammen mit den Sakramen- 
ten - den Menschen am innigsten, am direk- 
testen mit Gott verbindet" (32). Das wahre 
•innere Gebet", dem ein eigenes Kapitel ge- 
widmet ist, •macht nicht introvertiert und 
egoistisch, sondern drängt zum mitmensch- 
lichen Tun, weil auch Gottes Liebe auf die 
Schöpfung gerichtet ist" (37). Eben dies be- 
stätigt ein Exkurs über das •Jesusgebet", 
seine Entsprechungen in anderen Religio- 
nen und seinen wahren Charakter, der nicht 
als Automatismus verstanden werden darf. 

Der (eigentliche) Weg zur •Unio mystica" 
heißt •Kontemplation oder das Schwei- 
gen". Da sind wir Abendländer und Chri- 
sten •meist zu schnell zufrieden" (87). Ge- 
fordert wird deshalb eine •Nacht des Sin- 
nes, d.h. Nacht des alten Adams, der sich 
mit Sinnen, Phantasie und Leidenschaften 
seinem ... Habenwollen ausliefert" (91). Nur 
auf ganz •engem Pfad", durch •Vernich- 
tung" (104) und •Liebestod" (126) kannst 
du werden, •was du bist" (153). Vereinigung 
mit Gott •ist kein Endstadium, sondern ein 



Buchbesprechungen Ml 

unendlicher Prozeß" (148). Der gleiche Vor- 
gang wird freilich in den verschiedenen Re- 
ligionen auch verschieden erfahren. Den- 
noch zeigen die •west-östlichen" Verglei- 
che, um die sich die Verfasserin überall, be- 
sonders aber in diesem Kapitel mit großem 
Feingefühl bemüht, immer wieder überra- 
schende Ähnlichkeiten und Übereinstim- 
mungen, auch wenn der nichtchristliche Ge- 
sprächspartner vielleicht zu schnell glaubt, 
er sei schon zu den Tiefen des Seins gelangt 
und ein Fortschreiten sei gar nicht mehr 
denkbar (183). Die letzte Bestimmung des 
Menschen, die Liebe, ist allen zugänglich. 
•Aber nirgends wurde sie so deutlich ausge- 
sprochen und praktisch gezeigt wie in der 
Offenbarung des WORTES, das den Chri- 
sten führt als Wort im Schweigen" (192). 

Dieses Ziel wird im dritten Teil des Bu- 
ches noch einmal zusammengefaßt, aller- 
dings fast nur durch von L. übersetzte 
Texte, die aus der Feder des heiligen Johan- 
nes vom Kreuz stammen, der •eine absolute 
Festlegung des Gesagten nicht will, weil das 
seinem Gegenstand nicht entspricht" (198). 
Überhaupt sind die Analysen und Betrach- 
tungen dieser Studie nicht im strengen Sinn 
dogmatisch-wissenschaftlich ausgerichtet, 
sondern eher frei assoziiert, etwa in Form 
einer Spirale, teilweise beinahe im Plauder- 
ton, durchaus kritisch unterscheidend, im 
Grunde jedoch versöhnend. Eben dies 
scheint heute der bessere Weg zu sein, um 
die große Ökumene zu fördern und zu ver- 
tiefen, und wer sich genügend Zeit nimmt, 
die eindrucksvollen Text-Beispiele und Vor- 
bilder der Vergangenheit und der Gegen- 
wart wirklich meditativ zu studieren, wird 
schließlich erkennen, daß die Wirklichkeit 
selbst, die jetzt christliche Religion heißt, 
auch bei den Alten da war, denn •sie fehlte 
nie von Anfang des Menschengeschlechtes 
an, bis Christus im Fleische kam; von da an 
begann die wahre Religion, die schon da 
war, die christliche genannt zu werden" 
(Augustinus). Franz-Josef Steinmetz SJ 

Splett, Jörg: Spiel - Ernst. Anstöße 
christlicher Philosophie. Frankfurt: 
Knecht Verlag 1993. 176 S., brosch., 
DM 28,-. 

Wer schon eines der zahlreichen Werke des 
Frankfurter    Philosophen    kennen-    und 

schätzengelernt hat, wird auch dieses neue 
Buch dankbar aufgreifen. Es richtet sich ge- 
gen den Zeitgeist, der etwa behauptet: 
•Man müsse Welt und Leben als Spiel ... 
nehmen, um nicht krank zu werden" (9). 
Daran ist zwar etwas Wahres, im Grunde 
aber geht es um die rechte Verknüpfung von 
Spiel und Ernst, auch bezüglich Verlust wie 
Gewinn. 

Obwohl das Buch aus schon veröffent- 
lichten Einzelbeiträgen besteht, ist seine 
Einheit luzide strukturiert. Soll der Mensch 
sich überhaupt auf das Spiel des Lebens ein- 
lassen? Warum soll man dies, und wie ist 
die Sollens-Erfahrung als solche zu den- 
ken? Wie läßt sich das Dunkel des drohen- 
den Todes als eine Weise von Licht-Gegen- 
wart erschließen? Kann man Schwäche, 
Seh wach werden als Wunschziel entdecken? 
Wodurch den Pessimismus überwinden, der 
sich gleichermaßen auf die Möglichkeit der 
Erkenntnis wie auf den Sinn des Lebens be- 
zieht? 

Es sind vor allem diese Fragen, die Splett 
in brillanter und sublimer Form zu beant- 
worten sucht. Seine geistvoll kombinie- 
rende und ungewöhnlich zitatenreiche 
Sprache verlangt allerdings vom Leser 
große Konzentration oder genauer: gedul- 
dige Meditation. Dem bekannten Wittgen- 
stein-Wort (Exakt sprechen oder gar nicht!) 
stellt er nämlich ein anderes zur Seite, wel- 
ches sagt: •Eigentlich kann man nur dich- 
ten - alles andere ist ungenau." Eben des- 
halb läßt er viele Dichter (von G. Benn bis 
W. Willms) zu Wort kommen und räumt ein, 
daß sich dabei auch Vorlieben zeigen. 
•Dichtung aber stellt kein Selbstgespräch 
dar, sondern wird erst als Anrede ganz sie 
selbst" (21). 

Das große Thema, das alle Kapitel durch- 
zieht, ist also das Mysterium der Freiheit. Es 
steht auch im Zentrum der sogenannten Ex- 
kurse, die als Einstieg in die Problematik 
besonders zu empfehlen sind, weil sie wich- 
tige Gedanken schon einmal thesenhaft zu- 
sammenfassen, z. B. den Vorschlag, Freiheit 
nicht als Selbstbestimmung zu denken, 
•sondern als das Vermögen, sich bestimmen 
zu lassen" (101), oder die Antwort auf die 
Frage, wie man Endliches mit seinen Gren- 
zen und Mängeln aufrichtig akzeptieren 
könne: •letztlich allein aus dem Wissen, 



Buchbesprechungen 478 

daß es von unendlich-absoluter, personaler 
Freiheit akzeptiert, ja gewollt ist" (45). 

Daß Freiheit ohne Verzicht gar nicht 
wirklich sein kann, versteht sich nach Splett 
von selbst. In welchem Sinn dieser Verzicht 
genommen sein will, bleibt jedoch fraglich. 
Dazu werden in der abschließenden Besin- 
nung noch einmal drei Antworten zur Dis- 
kussion gestellt, nämlich Freiheit als Unab- 
hängigkeit, als Gemeinsamkeit und als Da- 
Sein Gottes. •Niemand, der lebt, vermag 
sich selbst zu genügen" (151). Er ist unum- 
gänglich auf andere und auf anderes ange- 
wiesen. •Nur der ist frei, der frei zu geben 
und andere(s) angstlos//-«'zugeben vermag" 
(158). Das ist ein Programm, in dem sich 
alle Lehrer humaner Weisheit treffen kön- 
nen. Wie aber kann man sich dem anderen 
zumuten, ohne daß dies zur puren Zumu- 
tung geriete? Und wie kann man den ande- 
ren annehmen, ohne irgendwelches Miß- 
trauen zu hegen? So werden wir noch ein- 
mal auf die theologische Dimension erfüll- 
ter Freiheit verwiesen (165). 

Wie also kann der Lebens-Ernst ein Spiel 
sein und das Lebens-Spiel ernst? Ich weiß 
keine bessere Antwort als den befreienden, 
in Lk 17,10 verborgenen Satz: •Wenn ihr al- 
les getan habt, was euch befohlen wurde, 
sollt ihr sagen: Wir sind unnütze Sklaven, 
wir haben nur unsere Schuldigkeit getan." 
Spletts variantenreiche Diskurse sind jeden- 
falls alles andere als eine bloße Spielerei. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Suzuki, Daisetz Teitaro: Wesen und 
Sinn des Buddhismus. Ur-Erfahrung 
und Ur-Wissen (Spektrum Nr. 4197). 
Freiburg: Herder 1993. 141 S., kart., 
DM 14,80. 

Der buddhistische Gelehrte (1870-1966, 
Gespräche mit Thomas Merton, Martin 
Heidegger, Erich Fromm usw.) ist der be- 
kannteste und sicher auch beste Interpret 
des Zen-Buddhismus im Westen. Mit sei- 
nem vorzüglichen Englisch und der Kennt- 
nis westlicher Philosophie und des Chri- 
stentums gelang es ihm wie keinem andern, 
Zen-Kultur im Okzident bekanntzumachen. 
Hier stellt er mit der Hua-yen-Schule (jap. 
Kegon) den wohl konsequentesten 
Buddhismus vor. Leicht erkennt man darin 
die Zen-Erfahrung. Diese •Lehre der Tota- 

lität" sieht alle Dinge so sehr in Abhängig- 
keit voneinander, daß das •eine Ganze" in 
jedem Einzelnen ist; - aber nicht als ein 
übersteigendes Absolutes, sondern in völli- 
ger Identität mit dem Einzelnen. Suzuki er- 
läutert diese Lehre mit brillanten, aber ab- 
strakten Paradoxa: •Unterschied des Nicht- 
Unterschiedes oder Unterscheidung der 
Nicht-Unterscheidung", •die Bejahung ist 
eine Verneinung und die Verneinung eine 
Bejahung", •absolute Identität der Gegen- 
sätze", •völliges Miteinander-Verbunden- 
sein von Unterscheidung und Nicht-Unter- 
scheidung". Am berühmten Gleichnis vom 
•Goldenen Löwen" illustriert er diese Welt- 
anschauung: In jedem unterschiedenen Teil 
der Löwenfigur ist das Ganze, nämlich das 
Gold un-unterschieden anwesend. Von be- 
sonderem Interesse ist diese gut lesbare 
•Philosophie" dadurch, daß Suzuki ständig 
- besonders gegen Schluß - die christliche 
Lehre gleichsam als •anonymen" Buddhis- 
mus einbezieht in diese Philosophie. •In der 
Welt zu sein, als ob man nicht in der Welt 
wäre, ist der Schlüssel zum Hua-Yen-Le- 
ben." Welt als die Vielfalt, Nicht-in-der- 
Welt als die damit identische Einheit. Auch 
die ethischen Ausführungen gegen Schluß 
sind wichtig: •im moralischen Menschen 
bleibt ein gewisses Gefühl des Sich-dazu- 
Zwingens", •der spirituelle Mensch (han- 
delt) frei und natürlich, so spontan wie die 
Blumen im Frühling blühen". 

Die Übersetzung ist ausgezeichnet, gut zu 
lesen. Nur muß man sich als Europäer dazu 
zwingen, in dieses •paradoxe Sprechen" 
einzusteigen, um dahinter •Die große Be- 
freiung" (ein grundlegendes Buch Suzukis) 
nachempfinden zu können. Suzuki stellt S. 
124 den •buddhistischen Gott" als •imma- 
nent transzendent" geistreich dem •christli- 
chen Gott" gegenüber. •Wenn schon nicht 
ganz transzendent, wie manche meinen, so 
doch transzendent immanent." Ob damit 
nicht der eigentliche Unterschied: Gottes 
Mensch-, Fleisch-, Geschichte-Werden in- 
tellektualisiert wird? Es fällt einem Christen 
gewiß nicht schwer, seine Eigengestalt ge- 
genüber der Faszination des Buddhismus 
neu einzuschätzen. Josef Sudbrack SJ 

Dinzelbacher,   Peter:   Mittelalterliche 
Frauenmystik.   Paderborn,   München, 



Buchbesprechungen 479 

Wien, Zürich: Schöningh-Verlag 1993, 
343 S., geb., DM 68,-. 
Seit seiner Habilitation von 1978 (Vision 
und Visionsliteratur im Mittelalter) kämpft 
der Autor um die Anerkennung erlebnismy- 
stischer Zeugnisse, die von der Forschung 
oft als minderwertig abgetan werden. In den 
zwölf neu bearbeiteten und z.T. beträcht- 
lich erweiterten Aufsätzen (bis 1992) dieser 
Sammlung breitet er ein umfängliches Ma- 
terial aus, das in aller Themenvielfalt einen 
guten Ein- und Überblick in die mittelalter- 
liche Frauenmystik gibt. Am faszinierend- 
sten zeigt sich die stupende Quellen- und Li- 
teraturkenntnis verbunden mit einem breit- 
gestreuten Interesse im Beitrag über •Das 
Christusbild der Lutgard von Tongeren im 
Rahmen der Passionsmystik und Bildkunst 
des 12. und 13. Jahrhunderts". Einiges aus 
den Themen: Ekstasen, Visionen, Stigmata, 
Herz-Jesu-Verehrung,    Braut-,    Kreuzes-, 
Kirchenmystik,    Fegfeuervisionen,    Reli- 
quienkult, Legenden, Lactatio Mariae, der 
Umbruch zur Gotik, Soziologisches, Psy- 
chologisches,   Philologisches;   und   dazu 
viele,    viele    Gestalten!    Das    Register 
(333-343) kann die Vielfalt nicht aufschlie- 
ßen. Die Aufsätze sind nicht zufällig zusam- 
mengestellt, sondern bilden eine geordnete 
Einheit: Von der Frage nach der Eigenart 
von Frauenmystik über deren soziologische 
Bedeutung   (•RollenVerweigerung"   usw.), 
über Kindheit/Jugend der Mystikerinnen, 
über einzelne Mystiker und ihre Zeit (neben 
weniger Bekannten auch Elisabeth v. Schö- 
nau und Marguerite d'Oingt), über Symbole 
(Brücke, Adler) und literarische Gestaltung 
usw., bis zur Frage nach dem politischen 
Wirken (für die Frauen typisch!?!) und die 
zeitgenössische Beurteilung (•Heilige oder 
Hexen?") bis zur Anfrage an den Trend der 
Mystikforschung, der über der •intellektuel- 
len Mystik" (Eckhart, Tauler, Nikolaus von 
Kues usw.) die •Erlebnismystik" vergißt. 

Dinzelbachers Plädoyer hierzu muß ge- 
hört werden. Doch hinter den eher philolo- 
gisch-historischen stehen die anthropologi- 
schen und theologischen Fragen: Was ist 
denn eigentlich •Mystik". Hier greift Din- 
zelbacher wohl zu kurz, wenn er die •intel- 
lektuelle" Mystik •theoretisch" benennt 
und damit andeutet: Es ist keine Erfahrung, 
sondern nur Theorie-über. Damit wird er 

Meister Eckhart und noch weniger Tauler 
keinesfalls gerecht. Doch die polemisch 
vorgetragene und das ganze Buch durchzie- 
hende Anfrage Dinzelbachers kann zur Klä- 
rung helfen. Damit würde die Vielfalt der 
christlichen Mystik, die er wie kein anderer 
entfaltet, noch reicher vor unseren Augen 
stehen. Josef Sudbrack SJ 

Gruber, Elmar:Mein Gottesbuch. Eine 
Vergewisserung des Glaubens. Frei- 
burg: Herder 1992. 240 S., geb., DM 
24,80. 
Der bekannte Religionspädagoge hat die 
Zeichen der Zeit erkannt. Mit seinem Got- 
tesbuch kommt er der weitverbreiteten 
Sehnsucht nach einer Vergewisserung des 
Glaubens entgegen und ordnet, was vielen 
inzwischen wie ein heilloses Durcheinander 
vorkommt. 

Kompakter und konzentrierter ist der 
Glaube - mit Ausnahme der •Anleitung 
zum Glaubensbekenntnis. Ein kleiner Kate- 
chismus" von dem Osnabrücker Pastoral- 
theologen Dieter Emeis - in den letzten Jah- 
ren nicht mehr erschlossen worden. 

Gruber hält sich in seinem Gottesbuch 
streng an das Glaubensbekenntnis und in 
der Kapiteleinteilung an den •grünen Kate- 
chismus", der den Älteren unter uns durch- 
aus bekannt sein dürfte. Er durchleuchtet 
die alten Worte und Werte auf ihren immer 
gültigen Kern hin. Manches Bekannte er- 
scheint dabei in einem überraschend neuen 
Licht. Beinahe Verlorenes wird wiederent- 
deckt. Vor allem aber werden die elementa- 
ren Grundsätze des Glaubens mit neuem 
Leben gefüllt. 

Alles in allem handelt es sich um ein zu- 
verlässiges Grundbuch des Glaubens mit 
zahlreichen Anregungen zum Gebet und zur 
Meditation, das ich einer persönlichen Lek- 
türe guten Gewissens empfehlen kann. 

Josef Mayer 

Schaller, Hans: Wenn Leid Gemein- 
schaft stiftet. Vom Leben mit gei- 
stig Behinderten. Freiburg (Schweiz): 
Kanisius-Verlag 1992. 64 S., brosch., 
SFr 10,50. 

Wie kommt ein Jesuitenpater, dem die Seel- 
sorge für Studenten anvertraut war, auf ein- 



Buchbesprech ungen 480 

mal dazu, mit geistig Behinderten zuJeben? 
Das Büchlein berichtet aus der Biographie 
des Autors, von seinem Aufenthalt in der 
•Arche" in Frankreich, von den Erfahrun- 
gen, die er dort machte, bis hin zu dem Ent- 
schluß, selber eine solche •Arche" in der 
Schweiz zu gründen: •Schwache, Arme, Be- 
nachteiligte bekamen für mich eine neue 
Würde, die viel besprochene ,Option der 
Armen' wurde plötzlich konkret" (17). 

Bewußtes Zusammenleben mit Behinder- 
ten läßt tiefere Wahrheiten aufleuchten, 
etwa das allen gemeinsame Grundleiden: 
•das vernichtende Gefühl, nicht willkom- 
men, ja abgelehnt zu sein" (22). Die Gren- 
zen unserer Stärke und unserer Liebe erfah- 
ren wir gerade in der Beziehung zu den 
Schwachen, die bewußt ins Zentrum ge- 
rückt werden, ohne sie naiv-schwärmerisch 
zu idealisieren. Auch der geistig behinderte 
Mensch •ist behaftet mit Trägheit, Aggres- 
sionen und Boshaftigkeit" (31). Versöhnung 
und Fest bleibt der lebensnotwendige Puls- 

schlag jeder Gemeinschaft, auch der von 
Behinderten. Wie können die zerrissenen 
Fäden des Beziehungsnetzes wieder ge- 
knüpft werden? Anschauliche Beispiele zei- 
gen, wie das (vor allem auch beim Gehen) 
möglich sein kann. Und wie entsteht ein 
wirklich christliches Fest? Erst dann, wenn 
wir auch den Mut haben, Arme und Behin- 
derte einzuladen, wie es das Evangelium 
fordert. 

Die Hoffnung, daß die Arbeit sich lohnt, 
daß alles wieder gut wird (auch das schein- 
bar unnütze Leben eines Behinderten): ist 
das nicht doch nur ein schöner Traum? 
Nein, sagt der Verfasser, es ist schon die 
Verheißung des Propheten Jesaja (35,5 ff). 
Nicht nur diejenigen, die sozusagen beruf- 
lich oder in der Familie mit Behinderten zu 
tun haben, werden deshalb das Büchlein 
hilfreich finden, sondern alle, die von der 
Problematik benachteiligter Menschen be- 
troffen sind. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

In Geist und Leben 6-1993 schrieben: 

Johannes Beutler SJ, geb. 1933, Dr. theol., lie. in re bibl., Professor für Theologie des Neuen 
Testamentes und Fundamentaltheologie. -Johanneische Schriften, biblische Hermeneutik. 

Gerd Haeffner SJ, geb. 1941, Dr. phil., lie. theol., Philosophieprofessor. - Anthropologie, 
Philosophiegeschichte, Kunst. 

Jacob Kremer, geb. 1924, lie. phil., Dr. theol., Professor für Neutestamentliche Bibelwissen- 
schaft an der Universität Wien. 

Claus-Peter März, geb. 1947, Dr. theol., Professor für Neues Testament. - Passionsge- 
schichte, Q-Forschung, Bibel-Pastoral, geistliche Lieder (z. B. •Wenn das Brot, das wir tei- 
len, als Rose blüht"). 

Walter Repges, geb. 1928, verh., Dr. phil., von 1989-1993 Ständiger Vertreter des deutschen 
Botschafters beim Heiligen Stuhl. - Diplomatie, Theologie. 

Ludwig Schuhmann SJ, geb. 1944, lie. phil., Mag. theol., Berater an der Offenen Tür in 
Mannheim. - Lebens- und Glaubensberatung, geistliche Begleitung, Transaktionsanalyse 
und Spiritualität. 

Werner Simon, geb. 1950, verh., Dr. theol., Professor für Religionspädagogik, Katechetik 
und Fachdidaktik •Religion" am Fachbereich Katholische Theologie in Mainz. 

Josef Sudbrack SJ, geb. 1925, Dr. theol. habil., Schriftsteller, ehem. Chefredakteur von 
•Geist und Leben". - Mystik und Spiritualität. 




