BUCHBESPRECHUNGEN

Bildbande und Mystik

Stdps, Detlef: Das menschliche Antlitz
Gottes. Bilder von Christus. (Reihe
Glaubensbilder. Hrsg. G. Glaser, J.
Sudbrack, B. Winkler-Jegler). Wiirz-
burg: Echter Verlag 1992. 60 S., 12
Abb., geb., DM 24,80.

In der Reihe ,,Glaubensbilder”, die schon
die Themen ,,Abendmahl“ und ,,Dreifaltig-
keit“ vorstellte (vgl. die Rezension in GuL
1991, Seite 476f.) liegt nun der dritte Band
vor, in dem Bilder von Christus gezeigt und
meditiert werden. Sie méchten dazu beitra-
gen, daB christliche Kunst wieder neu als
ein Weg zu Gott aufleuchtet, ,da Christus
das vollkommene Ebenbild Gottes ist“; sie
spiegeln aber auch ,,den Menschen, der in
Ihm seine urspriingliche Berufung erken-
nen kann“ (58).

Der noch junge Autor, dessen ikonogra-
phische Kenntnisse beachtlich sind, hat aus
der ,,unendlichen* Fiille der Méglichkeiten
12 Bilder ausgewihlt, die ihm wichtig er-
scheinen und Menschen von heute beson-
ders ansprechen. Das Buch beginnt (nur
scheinbar iiberraschend) mit einem Marien-
bild von Sieger Kdoder (1973), um unsere
Aufmerksamkeit auf das Geheimnis der
Menschwerdung Gottes zu lenken: Maria
ist Gottesgebdrerin, Thron Jesu, Spiegel der
Gerechtigkeit, Sitz der Weisheit. Gott wird
durch sie konkret und lebt mitten unter uns.
Als gottlicher Knabe (wie das Relief eines
frithchristlichen Sarkophags des
4. Jahrhunderts ihn darstellt) wirkt er die
Auferstehung und den neunen Anfang. Zu-
gleich ist er der Allherrscher, der mit seiner
Macht die Erde umfingt (wie das Apsismo-
saik der Kathedrale von Cefalu um 1148
verdeutlicht).

Der ausgewihlte Bilderbogen ist farben-
reich und voller Spannungen. Er zeigt die
innige Liebe des gottlichen Brautigams (Jo-
hannes-Minne) und seine Schénheit, seinen
erlésenden Blick, seinen gottmenschlichen
Abstieg und Aufstieg, seine Verborgenheit
und seinen Tod. Das klassische Christus-
bild kommt darin ebenso vor wie die mo-

derne Kunst, die die Gestalt Jesu in die Fra-
gen und Néte unserer Zeit zu iibersetzen
versucht. Die Betrachtung des Unvollende-
ten Doppelkreuzes aus der Reihe ,,.Scanda-
lum Crucis* (1969) von Herbert Falken
stellt hinfiihrend fest: ,Heute verfiigen
Kiinstler iiber neue Kunstformen und Tech-
niken, um sich auszudriicken ... Kunst steht
heute nicht mehr auf einem Sockel, sie hat
ihren Platz mitten im Leben der Menschen*
(45). Christus braucht viele Gesichter, wie
das Emmausbild des ,,Plotzenseer Toten-
tanzes* von A. Hrdlicka (1972) erschiitternd
darstellt. ,Dem Leiden kann iiberall dort
ein Sinn abgerungen werden, wo Menschen
im Leid zusammenstehen und ihr Mensch-
sein nicht verraten® (52).

Insbesondere die sogenannte abstrakte
Kunst ,hat insofern eine religiose Dimen-
sion, als die Loslésung von jeglichen gegen-
standlichen Formen immer auch ein Schritt
von der Ebene materieller Gebundenheit
zur Ebene des Geistes ist“ (53). Doch kann
es auch abstrakte Christusbilder geben? Im
eigentlichen Sinne wohl kaum, da sonst die
Gefahr besteht, die Konkretheit der
Menschwerdung Gottes zu vernachléssigen.
Die GroBe Meditation Karfreitag von A.
Jawlensky aus dem Jahr 1937 ist nach An-
sicht von Stips ,,ein Christusbild am Rand
der Abstraktion”“ (54). Es will weder das
darstellen, was man sieht, noch das, was
man fiihlt, sondern nur das, was in der Seele
lebt. Es wird erst ganz verstindlich, wenn
man die Biographie des Kiinstlers kennt (er
litt an schwerer Arthritis deformans, die
schlieBlich zur vollstindigen Lihmung
fiihrte). ,,Dem Maler gelingt es hier mit we-
nigen Strichen, die Stimmung des Karfrei-
tags wiederzugeben und die Auferstehung
anzudeuten® (56). Im Grunde ist das Bild
ein Zeugnis tief empfundenen Glaubens.

Alle Beispiele in diesem Buch bieten eine
griindliche Einfithrung in den biographi-
schen und historischen Kontext der Ge-
milde sowie eine einfiilhlsame Beschrei-
bung ihres jeweiligen Gehaltes. Auch
grundsitzliche Fragen (Diirfen und kdnnen



Buchbesprechungen

wir uns iiberhaupt ein Bild von Gott ma-
chen? - Was meint die Bibel, wenn sie sagt,
daB der Mensch eine Ikone Gottes ist? —
Warum gibt es eigentlich so viele Christus-
bilder?) werden gestellt und soweit moglich
wenigstens kurz beantwortet. ,,Doch die be-
gleitenden Worte wollen nur ein erster
Schritt sein, um durch die Tore dieser Dar-
stellungen das unendliche Geheimnis Got-
tes zu betreten* (57). Es sind deutende Hin-
weise eines Menschen, der selber noch auf
dem Wege ist und nach Worten sucht. Ge-
rade so aber wird der Leser noch einmal
besonders angeregt, sich die Bilder, die so-
wohl Zeichen menschlicher Liebe als auch
Zeichen der Ndhe Gottes sind, auf ganz per-
sonliche Weise zu erschlieBen.

Franz-Josef Steinmetz ST

Oursel, Raymond/Claude Jean-Nesmy:
Pilgerwege nach Santiago de Compo-
stela durch Frankreich und Spanien.
Wiirzburg: Echter 1990. 128 S., 65
Farbbilder, 8 Wegskizzen, geb., DM
39,-.

In seinem sachkundigen Einleitungsessay
bringt Raymond Oursel einen kurzen Abrif3
der Geschichte der Wallfahrt nach Santiago
de Compostela: Hier werden die Gebeine
des Apostels Jakobus des Alteren verehrt.
Nach seinem Martyrertod in Jerusalem (vgl.
Apg 12,2) soll sein Leichnam zur Iberischen
Halbinsel gebracht worden sein. ,,Das Boot
landete genau an der Miindung des Flusses
Ulla bei dem Ort Iria Flavia, der heute Pa-
drén genannt wird und von Compostela
etwa fiinf Meilen entfernt liegt. An der
FluBmiindung erstreckt sich ein langer
Sandstrand, an dem die Gezeiten Muscheln
ganz eigenwilliger Form zuriicklassen, eben
jene Muscheln, die zu einem der bevorzug-
ten Symbole der galicischen Wallfahrt wur-
den* (9). Nach der mirakulosen Auffindung
der Reliquien des Apostels im 9. Jh. wurde
der Heilige im politischen BewuBtsein &tio-
logisch geriihmt. ,Fiir die Spanier, deren
Kampf um die Reconquista sich immerhin
iber vier Jahrhunderte erstreckte, war die
entschiedene Unterstiitzung der Christen
durch den heiligen Jakobus wihrend der
Schlacht von Clavijo (844) von groBer Be-
deutung. Als strahlende Erscheinung auf ei-
nem Schimmel reitend, hatte er den Sieg er-

470

rungen und sich damit seinen Ehrennamen
Matamoros, Maurentéter, erworben* (10).

Neben Jerusalem und Rom war Santiago
im Mittelalter ein Zentrum des abendliandi-
schen Wallfahrtswesens. In den letzten
Jahrzehnten kam es zu einer Erneuerungs-
bewegung der Wallfahrt nach Santiago.
Viele Pilger knien heute wieder nieder zum
Gebet vor dem Apostelgrab. Die Besucher
staunen iber die beeindruckende Basilika
und den Botafumeiro, das groBe Weih-
rauchfaf, das durch den Querbau schwingt.

Seit dem Mittelalter fithren vier Pilger-
wege facherférmig durch Frankreich nach
Santiago. Papst Calixt 11., der Sohn Wil-
helms von Burgund und Schwager von Ur-
raca, der Tochter Alfonsos VI., hatte gleich-
sam ein doppeltes familidres Interesse am
guten Fortgang der Wallfahrt. Das fiinfte
Buch des Codex Calixtinus ist der beriihmte
Pilgerfiihrer nach Santiago: der Guide du
Pélerin de Saint-Jacques. Zum Heil der eige-
nen Seele nahm man die Miihen der Wall-
fahrt in den #uBersten Nordwesten Spa-
niens auf sich. Die erste Route des Weges
begann in Orléans, die zweite in Vézelay,
die dritte in Le Puy, die vierte in Arles. In
Puente la Reina kamen die Routen zusam-
men. Von dort geht es weiter durch Spanien
zum Ziel der Wallfahrt.

Im obengenannten Bildband finden sich
gute Kurzbeschreibungen markanter Kir-
chen, die fiir den Pilgerweg wichtig sind.
Romanische Kunstwerke und geschichtli-
che Ereignisse werden nahegebracht, ein-
zelne Heilige situiert, z. B. Maria Magda-
lena, St. Leonard, St. Isidor.

Die Qualitdt der Farbtafeln dieses Bu-
ches ist unterschiedlich, im allgemeinen je-
doch recht gut. Die Einfiigung der Seiten-
zahlen in die Farbtafeln kann man hingegen
nur als geschmacklos bezeichnen.

Paul Imhof SJ

Santiago de Compostela. Auf alten We-
gen Europa neu entdecken. Text von
Millan Bravo Lozano. Bilder von
Hans-Giinther Kaufmann. Innsbruck,
Wien: Tyrolia-Verlag 1992. 192 S., 130
Farbtafeln, geb., DM 98 —.

Der ,,Camino de Santiago*“ ist seit Jahrhun-
derten einer der kulturellen Integrationsfak-
toren des christlichen Europa. Darauf be-



Buchbesprechungen

sinnt man sich heute wieder. So bringen es
die GruBworte fiihrender Politiker in die-
sem Bildband zum Ausdruck. In der , Erkla-
rung des Europarates vom 23. Oktober
1987+ wird der Jakobsweg als ,,Erster Euro-
péischer Kulturweg" deklariert.

Durch Bild und Text des Buches wird of-
fensichtlich, wie die Vlker Europas durch
den Jakobsweg in Beziehung traten. ,Meine
Bilder wollen beides vermitteln: das Erleb-
nis der Zusammengehorigkeit und Ganz-
heitlichkeit Europas. Ich konnte auch sa-
gen: die Sichtbarmachung der Méglichkeit,
Europa auf geistigen und christlichen Wer-
ten neu zu errichten, dann aber auch die
Botschaft, die von der Jakobspilgerschaft
fiir jeden Menschen ausgehen kann* (78).
Und der Fotograf schreibt weiter: ,,Mir
wurde bewuBt, daB wir Menschen im Letz-
ten und Tiefsten nichts anderes suchen als
ein Leben jenseits des Todes. Die Wallfahrt
zum Grab des Apostels Jakobus enthilt
keine andere Botschaft als diese” (78).
Manchmal kdnnte man meinen, der Mei-
sterfotograf H. G. Kaufmann habe kein In-
teresse daran, Fotos zu machen, sondern er
wolle Gemilde schaffen. Dies ist ihm mit
seinen Bildern perfekt gelungen. Ein grofB3-
artiges Buch. Der hochqualifizierte Autor
Millan Bravo Lozano kennt alle relevanten
historischen Quellen und verarbeitet sie in
seinem hochst lesenswerten Essay prizise.

Das Grab des Apostels Jakobus und sei-
ner Mitarbeiter Athanasius und Theodorus
_ sub arcis marmoricis (unter den Marmor-
bogen) — wurde zwischen 820 und 830 ent-
deckt. In einer Urkunde vom 4. September
834 lieB Alfonso 11., der Konig von Asturien
und Leon folgendes schreiben: , Uns wurde
also in unserer Zeit der grofie Schatz des seli-
gen Apostels, sein heiliger Leichnam, offen-
bart. Als ich diese Nachricht erhielt, bin ich in
Begleitung meines Hofstaates mit grofier
Frommigkeit und Demut dorthin geeilt, um
diesen so wertvollen Schatz zu bewundern
und ihm zu huldigen. Wir verehrten ihn unter
Tréinen und Gebeten als Patron und Herrn
von Spanien, und freiwillig erwiesen wir ihm
die vorher genannte Ehre und gaben Befehl,
eine Kirche zu seinen Ehren zu erbauen *(20).

Es gibt schriftliche Zeugnisse, die von der
Anwesenheit des Apostels bzw. von seinem
Grab in Spanien sprechen, noch bevor es zu
Beginn des 9. Jh. inmitten eines romischen

471

Friedhofes entdeckt wurde. Die Bevolke-
rung bestand zunichst aus Romern, Kelten
und Iberern. ,Die Stillegung des Friedhofes
scheint mit der Auflosung des Konigreiches
der Sueben in Galicien zusammenzufallen,
das vom Westgotenkonig Leovigildus 585
unterworfen wurde* (35).

Millan Bravo Lozano kommt nach der
Auswertung vieler Dokumente, Ortstradi-
tionen und archidologischen Indizien zu
dem SchluB, daB historisch gesehen sehr
vieles fiir die Echtheit des Jakobusgrabes
spricht. ,,Die Etymologie von Compostella
(schon 914 erscheint in einer Urkunde die
Bezeichnung wuilla Compostella) wire Cam-
pus stellae, d.h. Feld des Sternes oder der
Sterne. Noch heute ist dies im allgemeinen
die verbreitetste und zugleich einleuchtend-
ste Etymologie — auch wenn man mittler-
weile aus ebenfalls alten Quellen andere
kennt, wie z.B. Compositum tellus, was so-
viel heiBt wie Schones Land, oder Compo-
stella, Friedhof, wie man vom Verb compo-
nere mit der Bedeutung beerdigen ableiten
kann“ (39).

Auf ein kostbares Detail sei zuletzt noch
hingewiesen. Einige Kilometer von Santo
Domingo de la Calzada ,.trifft man auf das
Kloster San Juan de Ortega mit dem Grab
dieser Personlichkeit, der ein Schiiler des
heiligen Domingo de Calzada war und des-
sen Werk fortfiihrte. Wenn im Frithjahr und
Herbst Tagundnachtgleiche herrscht, spielt
sich in der Kirche ein einzigartiges Schau-
spiel ab, sobald bei Sonnenuntergang die
Sonnenstrahlen das Kapitell mit der Ver-
kiindigung beleuchten* (70). Paul Imhof SJ

Kurz, Paul Konrad: Ein gro3es Fliigel-
dach. Verse mit Engeln, mit Graphiken
von HAP Grieshaber. Hauzenberg:
Edition Pongratz 1993. 75 S., 6 Abb.,,
kart., DM 26,-.

,Fir ein Kreuzzeichen begleiteten sie uns
zur Schule* (22). Man wuBte es einfach: ,Er
beschirmt dich mit seinen Fliigeln, unter sei-
nen Schwingen findest du Zuflucht. Denn
er befichlt seinen Engeln, dich zu behiiten
auf all deinen Wegen* (Ps 91). So war es frii-
her vielleicht, heute hingegen: ,,In heiligen
Riumen nicht mehr geduldet / suchen En-
gel allerorten / ihren Schopfungsmorgen /
im Riicken der Priester / auf der Palette des



Buchbesprechungen

Malers* (34). Gegen allen Augenschein bil-
den sie immer noch ,Ein groBes Fliigel-
dach” fir unsere Welt. Diese geheimnis-
volle Wirklichkeit wird in den hier vorlie-
genden Gedichten des Gautinger Schrift-
stellers P. K. Kurz faszinierend und kritisch
durchlenchtet. In einer Litanei heif3t es so-
gar: ,Preiset die Sohne / des Vaters des
Lichts* (59). Allerdings wiire es falsch, sich
direkte Engel-Lyrik vorzustellen. Es sind
vielmehr ,,Verse mit Engeln“, die uniiber-
horbar auch all das poetisch artikulieren,
was die ,,Schéne Kunde / uns Fragern ge-
sandte” (58) gerade heute verhindert: etwa
eine Kirchenleitung, die eine ,.entartete Fi-
gur” entfernen lieB; das ausweglose Feld,
Uber das ein Engel stampft; unsere Viter,
die zu Gewehren griffen, ohne daB sich die
Himmelsboten einmischten; die vergiftete
Luft, durch die sie als Freigeister schwirren
(zum Beispiel).

Aber in Arger und VerdruB, Kummer und
Verderben, Ritsel, Schmerzen, Widersprii-
chen und Zweifeln: ,Manchmal nachts /
ein Anflug, Beriihrung von Sekunden* (46).
Ohne religitses Pathos, sondern intelligent-
sensibel, oftmals ironisch ruft dieser christ-
lich-weltliche ,, Widerstindler“ die ,,von den
Altdren gestoBenen* in unsere Zeit zuriick.
Zwar glauben wir ,,an keine bodyguard / als
Beweis fiir Hoheres* (34), nicht an traditio-
nelle Vorstellungen, jedoch ,,Wir branchen
Euch am Morgen / abends, in der Nacht®
(28). Kindheitserinnerungen und zeitgenos-
sische Erfahrungen werden durch ,,Niher-
ungen® in einen biblischen Horizont ge-
lenkt: ,,Ach Jakob deine Leiter psalmiert ins
Wolkenlose“ (38). Aufriittelnd die Verse,
die Seinem (Jesu) Engel und seiner Aufer-
stehung gewidmet sind, oder welche an
Friedens-Engel die Frage richten: ,,Braucht
ihr unsere Stimme / FiiBe, Fiuste* (45). Be-
merkenswert der Engel der Behinderten
(,wie eine Schwester aber*), denn er wartet
auf dich, wenn du ,,auf die Welt kommst /
dir weh tust, lahmst* (49). In der erzihlten
Verkiindigung freilich, die das Buch ab-
schlieit, sagt Maria: ,Noch sehe ich es
nicht / das GOTTLICHE LACHEN / Ich
kann den Gang der Welt / nicht erkliren”
(68).

Wer mit moderner Lyrik etwas anzufan-
gen weib, der wird auch diese sublimen Ge-
dichte, die schon in 2. Auflage erscheinen,

472

dankbar aufgreifen, zumal sie von ein-
drucksvollen Graphiken des international
bekannten Holzschneiders Helmut Andreas
Paul (HAP) Grieshaber flankiert sind. Bild
und Wort erginzen sich, ohne einander ein-
fach zu spiegeln. Eine schnellfertige Gebor-
genheit unter ,dem groBen Fligeldach“
wird dem Leser freilich nicht zuteil. Denn
»Fiir das Fremde am Anfang - und das
Fremde am Ende / finde ich auch heute /
keinen Namen* (68). Wie anders kénnten
»Verse mit Engeln“ uns Heutige treffen und
auf den Weg der Zuversicht bringen, den
die gute Nachricht eigentlich meint?
Franz-Josef Steinmetz SJ

Bernhard von Clairvaux: Samtliche
Werke lateinisch/deutsch II u. IIL
Hrsg. von Gerhard B. Winkler. Inns-
bruck: Tyrolia-Verlag 1992/93,
1176/1264 S., geb., jeder Band DM
148,-.

Zu diesen vornehm dargebotenen zwei Bin-
den ist das zu Bd. I lobend Gesagte (GuL
1991, 238) zu wiederholen: Wir haben die
vollstindigen Texte der kritisch bearbeite-
ten lateinischen Ausgabe mit parallel ge-
druckter, genauer deutscher Ubersetzung
vor uns; dazu vorziigliche Einleitungen und
Kommentare, die gerade fiir das Briefkor-
pus mit den vielen Korrespondenzpartnern
unentbehrlich sind; neben den Personen-
und Ortsregistern gibt es auch Sachregister
(1165-1176, 1256-1264 zweispaltig), die
sich an die deutsche Ubersetzung, die Ein-
leitungen und Kommentare halten; der Be-
nutzer wird zum ,Schmékern® verfiihrt (die
sorgfiltige Ubersetzung 6ffnet auch den Zu-
gang zum lateinischen Original): z.B. mit
Begriffen wie Amt, Armut, Erfahrung, Fin-
sternis, Freiheit, Freundschaft, Frommig-
keit, Gnade, Heil, Kérper, Leiden, MaB,
Mysterium, Priester, Rite, Refarm,
Schmerz, Selbsterkenntnis, Trost, Weisheit,
Welt, Wille usw. Einige Stichworte wie
Liebe werden nicht aufgelistet, weil sie zua
oft vorkommen; nur die (wenigen) Hin-
weise auf Gottes-, Nichsten- und Selbst-
liebe sind aufgezihlt. Beim Durchblittern
des II. Bandes der Gesamtausgabe fand ich
z.B. den sprachlich fast raffiniert durch-
komponierten Brief 18, der sich weitgehend
mit Liebe beschiiftigt.



Buchbesprechungen

Neben einigen kleineren Schriften (dar-
unter die wohl friiheste von 1124 ,,Uber die
Stufen der Demut und des Stolzes*) und li-
turgischen Texten konzentrieren sich vorlie-
gende Binde auf das Brief-Corpus des Hei-
ligen. Einige wenige sind zur klassischen
Leclercqg-Rochais-Ausgabe  hinzugekom-
men. Im Corpus dieser 551 Briefe (bis etwa
zum Jahr 1150; Bernhard stirbt 1153) lernt
man ihn in der Vielseitigkeit seiner Titigkei-
ten, in seinem kirchenpolitischen Engage-
ment, aber auch in seinem personlichen Le-
ben kennen. So beklagt er sich einmal vor
Kanzler Haimerich, da$f man ihn an die Of-
fentlichkeit schleppe (Brief 48, Bd. II). Aber
es gibt eine Unzahl von Briefen, in denen er
sich an Bischéfe, an Papst Innozenz und an
seinen ehemaligen Schiiler, Papst Eugen
oder an den K6nig von Frankreich in kirch-
lichen Angelegenheiten wie auch protestie-
rend wendet. Bernhard hat sich nicht von
ungefihr mit einer ,,Chimire* verglichen.
Aber gleich, wohin sich Bernhard wendet:
Auch seine Briefe sind durchgliiht von der
brennenden Christusliebe dieses Mystikers.

Mit dem III. Band des Gesamtkorpus ab
Brief 181 aus dem Jahr 1136 (die historische
Abfolge der Briefe wird gelegentlich durch
Sach- und Person- bedingte Zusammenstel-
lungen durchbrochen; einige Briefe werden
als unecht ausgeschieden) wird man mitten
hinein in die religidsen und politischen Aus-
einandersetzungen der Zeit (die man bern-
hardinisches Zeitalter nannte) gefiihrt. Man
muB nur an Namen erinnern wie Abaelard
und Arnold von Brescia oder an Bernhards
Engagement fiir den Kreuzzug (Brief 457 ist
der Aufruf ,,An alle Glaubigen“ zum Kreuz-
zug nach Jerusalem).

Vorbildlich ist die griindliche, aus dem
Ttalienischen {ibersetzte Kommentierung
der einzelnen Briefe durch Ferruccio Ga-
staldelle, die dem Profan- wie dem Theolo-
gie-Geschichtler die sachlichen und die
Hintergrundinformationen darbietet. Die
vorliegenden beiden Binde werden fiir jede
kiinftige historische Forschung unentbehr-
lich sein. Man hat ein Werk vor sich, das
nicht nur Bernhard von Clairvaux, sondern
mit seiner Gestalt auch die ,,seines Jahrhun-
derts“ vor Augen fiihrt.

Auf eines allerdings mufB aufmerksam ge-
macht werden: Die sorgfiltige deutsche
Ubersetzung, ein groBartiges Gemein-

473

schaftswerk vieler Mitarbeiter, kann in ihrer
bewuBten Wortlichkeit den Glanz des dane-
benstehenden Lateins nicht ersetzen, son-
dern 148t ihn durch die eigene, wohl not-
wendige Schwerfilligkeit nur noch heller
leuchten. Josef Sudbrack SJ

Meister Eckhart: Samtliche deutschen
Predigten und Traktate sowie eine Aus-
wahl aus den lateinischen Werken.
Kommentierte zweisprachige Ausgabe,
Bd. I. und II. Hrsg. Niklaus Largier.
Frankfurt: Deutscher Klassiker Verlag,
1993. 1107+1026 S., Ln, DM
148,—+ 148,-.

Der erste Schreck iiber den Preis dieser
Biinde (Nr. 20/21) aus der von Walter Haug
herausgegebenen Bibliothek des Mittelal-
ters mindert sich mit Kenntnisnahme ihrer
suBeren und inneren Qualitit. Es ist eine
vornehm gebundene (auch in Leder erhilt-
lich) Diinndruckausgabe, ein Schmuck-
stiick jeder Bibliothek. Darin haben wir das
gesamte ,,echte” deutsche Werk Eckharts in
altem und modernem Deutsch nach der
klassischen Quintschen Ausgabe zur Hand
(mlt den wichtigen Parallel-Texten, die -
wie bei Quint - nicht iibertragen sind).
Hinzu kommen im gleichen lateinisch-deut-
schen Paralleldruck (II, 487-625) zusam-
menhingende Texte (besonders Predigten)
aus Eckharts lateinischem Werk.

Die Eigenleistung Largiers sind die sorg-
faltigen Einleitungen und Kommentierun-
gen (I, 713-1106; 11, 645-918), die durch
griindliche Literaturverzeichnisse und Regi-
ster erginzt werden. Darin wurde eine um-
fangreiche Bibliothek verarbeitet, und nie-
mand, der iiber ein rein geniifiliches Lesen
Eckharts hinauskommen will, darf daran
voriibergehen. Largier fiihrt zunéchst in Le-
ben und Werk Eckharts ein; Quellen und
Nachwirkung, besonders die ProzeBge-
schichte werden nach heutigem Wissen vor-
gestellt. Nach Steer wird auch gezeigt, dafl
die deutschen Predigten nicht, wie bisher
angenommen, ,unkontrollierte Mitschrif-
ten“, sondern durchgédngig von Eckhart au-
torisierte Texte sind. Einiges Licht kann
man heute auch auf die Chronologie der
Predigten werfen. Die Hauptleistung La-
giers, die den Wert des Buches ausmacht, ist
die Einzelkommentierung der Texte. Nach



Buchbesprechungen

Uberlieferungs- und Untersuchungsge-
schichte, Gliederung, eventuellem liturgi-
schem Ort und weiteren, stets sorgfiltigen
Hinfiihrungen werden die philologisch oder
inhaltlich wichtigen Worte/Sétze der Texte
ausfuhrlich, mit reichem Bezug zu anderen
Eckhart-Texten oder anderen Mystikern
kommentiert. Zur I. Predigt wird z.B. die
Erlduterung des ,sonder warumbe“ (mit
Hinweisen auf Bernhard, Hadewijch, Wil-
helm v. St. Thierry, Beatrijs, Marguerite Po-
rete, Angelus Silesius bis Heidegger [!]) ver-
bunden mit einer Hinfiihrung zum Denken
Eckharts. Dort finden sich eine ebenso
griindliche Darstellung der Metapher des
Lichts, eine erstmalige Erlduterung von
Eckharts Gelassenheit (umfassend erst zu
Predigt 28) und viele andere Hinweise, die
entweder ein Zitat verifizieren oder in Eck-
harts Mystik einfiihren. Der SchluB-Index
fithrt hin zu den Namen und Einzelbegrif-
fen bei Eckhart und der reichen Kommen-
tierung Largiers. Wie gesagt: eine ehrliche
Auseinandersetzung mit Eckhart kann an
diesen zwei Binden des Haas-Schiilers
nicht voriibergehen.

Auf Eckharts ,Mystik“ kommt Largier
nur einmal (II, 846-851) zu sprechen; er
lehnt eine ,,Erlebnismystik oder eine diffuse
Emphase euphorischer Natur“ ebenso ab
wie Flaschs rein philosophische Reduktion.
Mit aller ,,groBen Vorsicht bei der Verwen-
dung dieser Bezeichnung* spricht er von ei-
ner ,alles Handeln und Erkennen dauernd
und immer schon unterlaufenden und es in
Gott begriindenden Erfahrung, die der
Mensch im intellektuellen Aufstieg zu er-
langen vermag, die aber gleichzeitig, da sie
die Uberformung durch Gott meint, alles
Erkennen begriindend iiberschreitet*. Es ist
die augustinische Weisheit. Dies bei Eck-
hart dargestellt, hétte ich mir noch mehr
von Largier erwiinscht.  Josef Sudbrack SJ

Ruh, Kurt: Geschichte der abendlin-
dischen Mystik. Miinchen: C. H. Beck
Verlag. Band I: Die Grundlegung
durch die Kirchenviter und die
Monchstheologie des 12. Jahrhun-
derts. 1990. 414 S., Leinen, DM 98,
Band II: Frauenmystik und Franziska-
nische Mystik der Friihzeit. 1993. 547
S., 14 Abb., Leinen, DM 118,-.

474

Die Stirke des emeritierten Wiirzburger
Professors ist die Darstellung von Einzel-
gestalten und -texten. In Kenntnis von und
Auseinandersetzung mit der Sekundérlite-
ratur und den groBeren Zusammenhingen
werden wir Schritt fiir Schritt eingefiihrt in
den Reichtum christlicher Mystik. Der
Germanist Ruh erweist sich dabei als theo-
logisch iiberaus kompetent. Da er sich be-
miiht, dem Leser die Texte selbst, und zwar
in heutigem Deutsch, vorzustellen, gibt er
auch dem fachlich nicht Vorgebildeten ei-
nen in dieser Weise einmaligen Zugang zur
christlichen Mystik.

Schon der erste Band, der Ruhs Fachge-
biet Ubersteigt, zeigt seine Kompetenz. Der
viel geldsterte Dionysius Areopagita (so von
Kurt Flasch) wird Kronzeuge der Mystik-
Auffassung. Augustinus ist nach Ruh eher
Theologe als selbst Mystiker. Cassian, Gre-
gor der Grofe, Johannes Eriugena, die bei-
den Kartiuser mit Namen Guigo fiihren
zum Hohepunkt des Buches: Bernhard und
die zisterziensische Mystik. Die beiden Vik-
toriner, Hugo und Richard zum SchluB, die
auch eher als Theologen denn selbst als My-
stiker gelten, sind wahrhaft kein Abgesang.

Der zweite Band sprengt mit seiner Fiille
von Einzelbeobachtungen jeden Bericht.
Mit dem Trudperter Hohenlied (nach 1150),
das noch stark lehrhaft ist, beginnt die Dar-
stellung. Uber Elisabeth von Schénau und
ihren Bruder (Ruh zihlt Hildegard nicht zur
Mystik) geht es zu den ekstatischen Mysti-
kerinnen des 13. Jahrhunderts, von denen
wir besonders aus der Didzese Liittich gute
Berichte haben. Sie fiithren zu ersten Hohe-
punkten des Buches: Beatrijs von Nazareth,
Hadewijch von Antwerpen, Mechthild von
Magdeburg, der Helftaer Kreis und Mar-
guerite Porete. Hinweise mogen die gut les-
baren Kapitel charakterisieren: Zur groBien,
wenn auch immer noch ritselhaften Gestalt
Hadewijchs bringt Ruh neben dem Origi-
naltext eine moderne Ubertragung des sieb-
ten ,Liedes”, die schon zeigt, da Hade-
wijchs ,minne* weder ,nur* subjektive
Liebe noch ,,nur* Gottes substantielle Wirk-
lichkeit besagt: Es ist eine Erfahrungswirk-
lichkeit gemeint, die nur der Erfahrung of-
fensteht. Zum Helftaer Kreis kann Ruh be-
weisen, daB im ,Legatus divinae pietatis*
Gertruds (dessen neue Ubersetzung durch
Lanczkowski er mit Recht schlichtweg ab-



Buchbesprechungen

lehnt) eine sehr selbstindige, unbekannte
Schwester N. mitgearbeitet hat. Der hinge-
richteten Marguerite Porete gilt seine be-
sondere Aufmerksamkeit (sicher auch we-
gen ihrer Nihe zu Meister Eckhart).

Der andere Hohepunkt ist die franziska-
nische Mystik (nicht Franz selbst, aber seine
Rezeption), die Ruh seit Beginn seiner
Laufbahn beschiftigte. Bonaventura wird
in seinen ,frommen* Traktaten vorgestellt,
die in der Mystik wirkmichtig waren. Sym-
pathisch ist, daB Ruh sich den franziskani-
schen Spiritualen (wie dem Dichter Jaco-
pone von Todi) besonders intensiv zuwen-
det. Nach franziskanischen Frauen (mit der
groBen Angela von Foligno) kommt Ruh
wieder zu seinem eigenstindigen For-
schungsgebiet zuriick: David von Augs-
burg, der frithe deutsche Franziskaner.

Vor diesem gewaltigen, bis in die Einzel-
heiten intensiv bearbeiteten und gut lesbar
dargestellten Material muf jede Einzelkri-
tik zuriickstehen. Aufmerksam machen
mochte ich aber dennoch, dal Ruhs My-
stik-Begriff, den er von dem schmalen Ab-
schluBbuch des Dionysius Areopagita ab-
liest, ohne es in die Gesamtheit des Dionysi-
schen Werkes einzubinden, wohl doch zu
extrem ist, um den ganzen Reichtum christ-
licher Mystik abzudecken. Ein Wunsch sei
das letzte: Die ,Schule* germanistischer
Mystik-Forschung, die Ruh in Wirzburg
griindete, sollte mit einem Sach-Index die-
ses theologisch wie germanistisch reiche
Kompendium der Mystik erschlieSen.

Josef Sudbrack SJ

Goettmann, Alphonse und Rachel: In
deinem Namen ist mein Leben. Die Er-
fahrung des Jesusgebets. Mit einem
Geleitwort von Abt Emmanuel Jung-
claussen OSB. Freiburg, Basel, Wien:
Herder 1993. 190 S., Ln., DM 32,—.

Die beiden franzosischen Autoren - er ist
Priester der orthodoxen Kirche Frankreichs
— leiten ein ,hesychastisches Meditations-
zentrum® in Lothringen. In diesem Buch
mochten sie das Jesus-Gebet theologisch-re-
flektierend und praktisch-anleitend dem
Leser nahebringen. Dazu entziinden sie ein
wahres Feuerwerk von Bibelstellen (Kap. 1
nicht historisch-kritisch sondiert) und Zita-
ten aus der monchischen und theologischen

475

Tradition (Kap. I1). Dankbar muBl vermerkt
werden, daB sie sich keineswegs scheuen,
dem allzu neugierigen Leser auch die har-
ten, asketischen Ziige dieser uralten christli-
chen Gebetspraxis vor Augen zu fiihren
(Kap. V: Weg der Umkehr und Askese).
Wichtiger aber ist, daB sie diese Gebetsform
aus der Enge einer ,,speziellen Ubung* her-
ausfiithren in die Ganzheit einer Lebensge-
stalt (Kap. IV: Das Jesusgebet als Lebens-
stil). Doch am aufschluBreichsten ist wohl
das I11. Kapitel iiber ,,Die Ubung des Jesus-
gebets. Hier wird deutlich, daB die Auto-
ren versuchen, die Anregungen der ,initiati-
schen Therapie* Graf Diirckheims, beson-
ders die Integration des Leibes und das Er-
spiiren des Atmens, in die Ubung des Jesus-
gebetes einzubringen. Es kann kein Zweifel
sein, daB dieser Weg richtig ist. Doch er ist
kartographisch wohl noch nicht voll er-
schlossen: Sollte man z.B. die typische
,Kutscherbockhaltung“ der hesychasti-
schen Beter des Jesusgebetes nicht eher mit
dem (nicht-religiésen!) autogenen Training
als mit der Zen-Haltung vergleichen? Steht
nicht gar der Leiboptimismus Diirckheims
der asketischen Einstellung der frithchristli-
chen und ostkirchlichen Monche des Jesus-
gebets regelrecht entgegen? Sind daher
nicht auch die Warnungen, die Theophan
der Rekluse, ein Lieblingsautor des Buches,
bei aller Hochschidtzung einer iibertriebe-
nen Wertung des Jesusgebets auf den Weg
mitgibt (vgl. die Monographie Spidliks,
Gul 39, 1966, 316), bewuBter zu beachten?
Das Buch aber will nicht in die Diskus-
sion eintreten, sondern zum Vollzug anre-
gen. Dazu aber gibt es iiberreiche und wert-
volle Hilfe. Besonders das letzte (V1.) Kapi-
tel: ,,Erlauterung der Gebetsformel: ,Herr
Jesus Christus, Sohn Gottes, erbarme dich
iiber mich Siinder, fithrt jeden offenen
Christen (und Nicht-Christen!) zur Tiefe
und Fruchtbarkeit dieser urchristlichen
Weise, zu beten. Josef Sudbrack SJ

Cassian, Johannes: Das Ruhegebet.
Eine Einiibung. Ubertragen und einge-
leitet von Peter Dyckhoff. Mit einem
Vorwort von Johannes Bours. Miin-
chen: Késel-Verlag 1992. 200 S., geb.,
DM 29,80.

Noch nie zuvor war unsere Welt so klein



Buchbesprechungen

und so organisch wie heute. Nach Francis
Fukijama fiihrte der Sturz des Kommunis-
mus zum totalen Triumph der ,liberalen
Demokratie”. Vielleicht ist jedoch das ,,Eu-
ropdische Haus* jener Ort, in den sich die
sieben bdsen Geister hineinstiirzen — auf der
Suche nach der Leere.

Fiir uns Christen stellt sich daher die Auf-
gabe, dieses ,leere Europdische Haus* mit
geistlicher Kreativitit zu fiillen, welche die
Inspiration und Neuheit aus einer groBen
christlichen Tradition schépft.

Johannes Cassian ist wahrscheinlich der
einzige der Kirchenviter, der im Osten wie
im Westen gleichermaBen anerkannt ist. Be-
reits vor 20 Jahren - in der Zeit der gransa-
men Verfolgungen - suchten und fanden
wir in RuBland die christlich-asketische
Tradition und erlebten, daB das Gebet
Wunder bewirkt. Aber zum Gliick entdeckt
man auch im Westen wieder mehr und mehr
die Kraft des Gebetes.

Im Westen wurde vielfach vergessen, was
Erfahrung ist. Das Ruhegebet nach Johan-
nes Cassian bietet anf einfache Weise eine
Riickkehr zur Erfahrung. Der Leser voll-
zieht bereits beim Lesen der cassianischen
Texte eine Einiibung in das Gebet und wird
wie von selbst in tiefere Schichten der Ruhe,
seiner selbst und damit der gesamten
Schopfung gefiihrt. Fragen an den Text und
die entsprechenden Antworten lassen Cas-
sian besser verstehen und geben dem Buch
eine noch gréBere Nihe zur Praxis.

Die Aktualitit der Gedanken Cassians
versetzt in Erstaunen. Peter Dyckhoff ist es
ausgezeichnet gelungen, die alte Viterspra-
che in die moderne Sprache zu iibertragen.
Gleichzeitig erinnert er auf diese Weise an
die tiefen christlichen Wurzeln der Medita-
tion, des Ruhegebetes. Hierdurch wird es
moglich, Cassians Gedanken leicht nachzu-
vollziehen. Das Lesen dieses Buches hat
mich veranlaBt, aufs neue mit diesem Gebet
der Ruhe zu beginnen. Tatjana Goritschewa

Lorenz, Erika: Wort im Schweigen.
Vom Wesen christlicher Kontempla-
tion. Freiburg, Wien: Herder 1993. 221
S., Leinen, DM 39,80.

Dies ist kein Buch fiir jemand, der nur eine

neue Methode fiir seine Betrachtungen
sucht. Wer aber in das Wesen der christli-

476

chen Kontemplation vordringen und gleich-
zeitig das interreligidse Gesprich pflegen
mochte, der findet in diesem auBerordent-
lich zitatenreichen Versuch (von den Kir-
chenvitern bis ins Mittelalter, von den Upa-
nischaden und der Bhagavad-Gita bis Ra-
makrishna, von C. G. Jung bis Ken Wilber)
eben dafiir tiefe Anregungen. Die Verfasse-
rin, die im Jahre 1956 zur katholischen Kir-
che konvertierte, ist gewi3 schon vielen Le-
sern durch ihre Arbeiten iiber Teresa von
Avila und Johannes vom Kreuz bekannt.
Mehrfach betont sie, daB sie nicht Theolo-
gin, sondern Romanistin sei. Zweifellos
aber haben ihre personlichen Erfahrungen
und Schwierigkeiten mit dem ,,Wort* bzw.
mit dem ,,Schweigen®, die sie anschaunlich
zur Sprache bringt, durchaus eine ,,mode-
rierende” Funktion, die, wie sie hofft, ,,die
geballte Lektiire der Zeugen erleichtert™ (7).

Bei der heutigen, durch vielerlei Prakti-
ken bedingten Sprachverwirrung bedarf es
eines ersten vorbereitenden Teiles, der tiber
Begriff, Tradition und Praxis von ,Medita-
tion* berichtet. Fast jede Methode ist fiir
eine gewisse Wegstrecke gut, wenn sie mit
Hingabe geiibt wird. Aber ,der Weg geht
vom Sagbaren ins zunehmend Unsagbare*
(21). Denn Gottes Wort ist ,,mehr als eine
faBbare Aussage... Zugleich ist es das Me-
dium, das — zusammen mit den Sakramen-
ten - den Menschen am innigsten, am direk-
testen mit Gott verbindet* (32). Das wahre
»innere Gebet“, dem ein eigenes Kapitel ge-
widmet ist, ,macht nicht introvertiert und
egaistisch, sondern dringt zum mitmensch-
lichen Tun, weil auch Gottes Liebe auf die
Schopfung gerichtet ist“ (37). Eben dies be-
stitigt ein Exkurs iiber das ,Jesnsgebet®,
seine Entsprechungen in anderen Religio-
nen und seinen wahren Charakter, der nicht
als Automatismus verstanden werden darf,

Der (eigentliche) Weg zur ,,Unio mystica“
heiit ,Kontemplation oder das Schwei-
gen®. Da sind wir Abendlinder und Chri-
sten ,,meist zu schnell zufrieden“ (87). Ge-
fordert wird deshalb eine ,Nacht des Sin-
nes, d.h. Nacht des alten Adams, der sich
mit Sinnen, Phantasie und Leidenschaften
seinem ... Habenwollen ausliefert“ (91). Nur
auf ganz ,engem Pfad“, durch ,Vernich-
tung® (104) und , Liebestod* (126) kannst
du werden, ,,was du bist“ (153). Vereinigung
mit Gott .ist kein Endstadium, sondern ein



Buchbesprechungen

unendlicher ProzeB3* (148). Der gleiche Vor-
gang wird freilich in den verschiedenen Re-
ligionen auch verschieden erfahren. Den-
noch zeigen die ,west-Gstlichen” Verglei-
che, um die sich die Verfasserin tiberall, be-
sonders aber in diesem Kapitel mit grofiem
Feingefithl bemiiht, immer wieder iiberra-
schende Ahnlichkeiten und Ubereinstim-
mungen, auch wenn der nichtchristliche Ge-
spriachspartner vielleicht zu schnell glaubt,
er sei schon zu den Tiefen des Seins gelangt
ond ein Fortschreiten sei gar nicht mehr
denkbar (183). Die letzte Bestimmung des
Menschen, die Liebe, ist allen zugénglich.
. Aber nirgends wurde sie so deutlich ausge-
sprochen und praktisch gezeigt wie in der
Offenbarung des WORTES, das den Chri-
sten fithrt als Wort im Schweigen* (192).
Dieses Ziel wird im dritten Teil des Bu-
ches noch einmal zusammengefaB3t, aller-
dings fast nur durch von L. dbersetzte
Texte, die aus der Feder des heiligen Johan-
nes vom Kreuz stammen, der ,,eine absolute
Festlegung des Gesagten nicht will, weil das
seinem Gegenstand nicht entspricht* (198).
Uberhaupt sind die Analysen und Betrach-
tungen dieser Studie nicht im strengen Sinn
dogmatisch-wissenschaftlich ausgerichtet,
sondern eher frei assoziiert, etwa in Form
einer Spirale, teilweise beinahe im Plauder-
ton, durchaus kritisch unterscheidend, im
Grunde jedoch verséhnend. Eben dies
scheint heute der bessere Weg zu sein, um
die groBe Okumene zu férdern und zn ver-
tiefen, und wer sich geniigend Zeit nimmt,
die eindrucksvollen Text-Beispiele und Vor-
bilder der Vergangenheit und der Gegen-
wart wirklich meditativ zu studieren, wird
schlieBlich erkennen, daB die Wirklichkeit
selbst, die jetzt christliche Religion heiBt,
auch bei den Alten da war, denn ,;sie fehlte
nie von Anfang des Menschengeschlechtes
an, bis Christus im Fleische kam; von da an
begann die wahre Religion, die schon da
war, die christliche genannt zu werden®
(Augustinus). Franz-Josef Steinmetz SJ

Splett, Jorg: Spiel — Ernst. Anstdfle
christlicher Philosophie. Frankfurt:
Knecht Verlag 1993. 176 S., brosch,,
DM 28,-.

Wer schon eines der zahlreichen Werke des
Frankfurter Philosophen kennen- und

477

schitzengelernt hat, wird anch dieses neue
Buch dankbar aufgreifen. Es richtet sich ge-
gen den Zeitgeist, der etwa behauptet:
,Man miisse Welt und Leben als Spiel ...
nehmen, um nicht krank zu werden® (9).
Daran ist zwar etwas Wahres, im Grunde
aber geht es um die rechte Verkniipfung von
Spiel und Ernst, auch beziiglich Verlust wie
Gewinn.

Obwohl das Buch aus schon veréffent-
lichten Einzelbeitrigen besteht, ist seine
Einheit luzide strukturiert. Soll der Mensch
sich tiberhaupt auf das Spiel des Lebens ein-
lassen? Warum soll man dies, und wie ist
die Sollens-Erfahrung als solche zu den-
ken? Wie 14Bt sich das Dunkel des drohen-
den Todes als eine Weise von Licht-Gegen-
wart erschlieBen? Kann man Schwiche,
Schwachwerden als Wunschziel entdecken?
Wodurch den Pessimismus iiberwinden, der
sich gleichermaBen auf die Mdglichkeit der
Erkenntnis wie auf den Sinn des Lebens be-
zieht?

Es sind vor allem diese Fragen, die Splett
in brillanter und sublimer Form zu beant-
worten sucht. Seine geistvoll kombinie-
rende und ungewohnlich zitatenreiche
Sprache verlangt allerdings vom Leser
groBe Konzentration oder genauer: gedul-
dige Meditation. Dem bekannten Wittgen-
stein-Wort (Exakt sprechen oder gar nicht!)
stellt er namlich ein anderes zur Seite, wel-
ches sagt: ,,Eigentlich kann man nur dich-
ten - alles andere ist ungenau.“ Eben des-
halb 14Bt er viele Dichter (von G. Benn bis
W. Willms) zu Wort kommen und rdumt ein,
daB sich dabei auch Vorlieben zeigen.
,Dichtung aber stellt kein Selbstgesprich
dar, sondern wird erst als Anrede ganz sie
selbst” (21).

Das groBBe Thema, das alle Kapitel durch-
zieht, ist also das Mysterinm der Freiheit. Es
steht auch im Zentrum der sogenannten Ex-
kurse, die als Einstieg in die Problematik
besonders zu empfehlen sind, weil sie wich-
tige Gedanken schon einmal thesenhaft zu-
sammenfassen, z. B. den Vorschlag, Freiheit
nicht als Selbstbestimmung zu denken,
sondern als das Vermdgen, sich bestimmen
zu lassen“ (101), oder die Antwort auf die
Frage, wie man Endliches mit seinen Gren-
zen und Mingeln aufrichtig akzeptieren
konne: letztlich allein ans dem Wissen,



Buchbesprechungen

daB es von unendlich-absoluter, personaler
Freiheit akzeptiert, ja gewollt ist* (45).

DaB Freiheit ohne Verzicht gar nicht
wirklich sein kann, versteht sich nach Splett
von selbst. In welchem Sinn dieser Verzicht
genommen sein will, bleibt jedoch fraglich.
Dazu werden in der abschlieBenden Besin-
nung noch einmal drei Antworten zur Dis-
kussion gestellt, nimlich Freiheit als Unab-
hingigkeit, als Gemeinsamkeit und als Da-
Sein Gottes. ,Niemand, der lebt, vermag
sich selbst zu geniigen* (151). Er ist unum-
génglich auf andere und auf anderes ange-
wiesen. ,,Nur der ist frei, der frei zu geben
und andere(s) angstlos freizngeben vermag*
(158). Das ist ein Programm, in dem sich
alle Lehrer humaner Weisheit treffen kon-
nen. Wie aber kann man sich dem anderen
zumuten, ohne daB dies zur puren Zumu-
tung geriete? Und wie kann man den ande-
ren annehmen, ohne irgendwelches MiB-
trauen zu hegen? So werden wir noch ein-
mal auf die theologische Dimension erfiill-
ter Freiheit verwiesen (165).

Wie also kann der Lebens-Ernst ein Spiel
sein und das Lebens-Spiel ernst? Ich weiB
keine bessere Antwort als den befreienden,
in Lk 17,10 verborgenen Satz: , Wenn ihr al-
les getan habt, was euch befohlen wurde,
sollt ihr sagen: Wir sind unniitze Sklaven,
wir haben nur unsere Schuldigkeit getan.”
Spletts variantenreiche Diskurse sind jeden-
falls alles andere als eine bloBe Spielerei.

Franz-Josef Steinmetz SJ

Suzuki, Daisetz Teitaro: Wesen und
Sinn des Buddhismus. Ur-Erfahrung
und Ur-Wissen (Spektrum Nr. 4197).
Freiburg: Herder 1993. 141 S., kart.,
DM 14,80.

Der buddhistische Gelehrte (1870-1966,
Gespréche mit Thomas Merton, Martin
Heidegger, Erich Fromm usw.) ist der be-
kannteste und sicher auch beste Interpret
des Zen-Buddhismus im Westen. Mit sei-
nem vorziiglichen Englisch und der Kennt-
nis westlicher Philosophie und des Chri-
stentums gelang es ihm wie keinem andern,
Zen-Kultur im Okzident bekanntzumachen.
Hier stellt er mit der Hua-yen-Schule (jap.
Kegon) den wohl konsequentesten
Buddhismus vor. Leicht erkennt man darin
die Zen-Erfahrung. Diese ,,Lehre der Tota-

478

litat” sieht alle Dinge so sehr in Abhingig-
keit voneinander, daB das ,.eine Ganze“ in
jedem Einzelnen ist; — aber nicht als ein
ibersteigendes Absolutes, sondern in volli-
ger Identit4t mit dem Einzelnen. Suzuki er-
launtert diese Lehre mit brillanten, aber ab-
strakten Paradoxa: ,,Unterschied des Nicht-
Unterschiedes oder Unterscheidung der
Nicht-Unterscheidung®, ,.die Bejahung ist
eine Verneinung und die Verneinung eine
Bejahung*, ,,absolute Identitit der Gegen-
satze”, ,volliges Miteinander-Verbunden-
sein von Unterscheidung und Nicht-Unter-
scheidung”. Am beriihmten Gleichnis vom
»Goldenen Léwen® illustriert er diese Welt-
anschanung: In jedem unterschiedenen Teil
der Lowenfigur ist das Ganze, ndmlich das
Gold un-unterschieden anwesend. Von be-
sonderem Interesse ist diese gut lesbare
»Philosophie* dadurch, dafi Suzuki stindig
— besonders gegen SchluB - die christliche
Lehre gleichsam als ,,anonymen* Buddhis-
mus einbezieht in diese Philosophie. ,,In der
Welt zu sein, als ob man nicht in der Welt
wire, ist der Schliissel zum Hua-Yen-Le-
ben.“ Welt als die Vielfalt, Nicht-in-der-
Welt als die damit identische Einheit. Auch
die ethischen Ausfithrungen gegen Schluf3
sind wichtig: ,,im moralischen Menschen
bleibt ein gewisses Gefiihl des Sich-dazu-
Zwingens®, ,.der spirituelle Mensch (han-
delt) frei und natiirlich, so spontan wie die
Blumen im Frithling bliihen*.

Die Ubersetzung ist ansgezeichnet, gut zu
lesen. Nur muB man sich als Européer dazn
zwingen, in dieses ,paradoxe Sprechen*
einzusteigen, um dahinter ,,Die groBe Be-
freiung* (ein grundlegendes Buch Suzukis)
nachempfinden zu kénnen. Suzuki stellt S.
124 den ,,buddhistischen Gott* als ,,imma-
nent transzendent® geistreich dem ,,christli-
chen Gott“ gegeniiber. ,,Wenn schon nicht
ganz transzendent, wie manche meinen, so
doch transzendent immanent.“ Ob damit
nicht der eigentliche Unterschied: Gottes
Mensch-, Fleisch-, Geschichte-Werden in-
tellektualisiert wird? Es fillt einem Christen
gewiB nicht schwer, seine Eigengestalt ge-
geniiber der Faszination des Buddhismus
neu einzuschitzen. Josef Sudbrack ST

Dinzelbacher, Peter: Mittelalterliche
Frauenmystik. Paderborn, Miinchen,



Buchbesprechungen

Wien, Ziirich: Schoningh-Verlag 1993,
343 S., geb., DM 68,-.

Seit seiner Habilitation von 1978 (Vision
und Visionsliterator im Mittelalter) kampft
der Autor um die Anerkennung erlebnismy-
stischer Zeugnisse, die von der Forschung
oft als minderwertig abgetan werden. In den
zwolf neu bearbeiteten und z.T. betricht-
lich erweiterten Aufsdizen (bis 1992) dieser
Sammlung breitet er ein umfingliches Ma-
terial aus, das in aller Themenvielfalt einen
guten Ein- und Uberblick in die mittelalter-
liche Frauenmystik gibt. Am faszinierend-
sten zeigt sich die stupende Quellen- und Li-
teraturkenntnis verbunden mit einem breit-
gestreuten Interesse im Beitrag iiber ,,Das
Christusbild der Lutgard von Tongeren im
Rahmen der Passionsmystik und Bildkunst
des 12. und 13. Jahrhunderts“. Einiges aus
den Themen: Ekstasen, Visionen, Stigmata,
Herz-Jesn-Verehrung, Braut-, Kreuzes-,
Kirchenmystik, Fegfeuervisionen, Reli-
quienkult, Legenden, Lactatio Mariae, der
Umbruch zur Gotik, Soziologisches, Psy-
chologisches, Philologisches; und dazu
viele, viele Gestalten! Das Register
(333-343) kann die Vielfalt nicht aufschlie-
Ben. Die Aufsitze sind nicht zuféllig zusam-
mengestellt, sondern bilden eine geordnete
Einheit: Von der Frage nach der Eigenart
von Frauenmystik iiber deren soziologische
Bedeutung (,Rollenverweigerung® usw.),
iiber Kindheit/Jugend der Mystikerinnen,
iiber einzelne Mystiker und ihre Zeit (neben
weniger Bekannten auch Elisabeth v. Scho-
nau und Marguerite d’Oingt), iiber Symbole
(Briicke, Adler) und literarische Gestaltung
usw., bis zur Frage nach dem politischen
Wirken (fiir die Frauen typisch!?!) und die
zeitgendssische Beurteilung (,,Heilige oder
Hexen?*) bis zur Anfrage an den Trend der
Mystikforschung, der iiber der Jintellektuel-
len Mystik“ (Eckhart, Tauler, Nikolaus von
Kues usw.) die ,,Erlebnismystik* vergift.

Dinzelbachers Plddoyer hierzu mul} ge-
hort werden. Doch hinter den eher philolo-
gisch-historischen stehen die anthropologi-
schen und theologischen Fragen: Was ist
denn eigentlich ,Mystik*. Hier greift Din-
zelbacher wohl zu kurz, wenn er die ,intel-
lektuelle® Mystik ,theoretisch® benennt
und damit andeutet: Es ist keine Erfahrung,
sondern nur Theorie-iiber. Damit wird er

479

Meister Eckhart und noch weniger Tauler
keinesfalls gerecht. Doch die polemisch
vorgetragene und das ganze Buch durchzie-
hende Anfrage Dinzelbachers kann zur K14-
rung helfen. Damit wiirde die Vielfalt der
christlichen Mystik, die er wie kein anderer
entfaltet, noch reicher vor unseren Augen
stehen. Josef Sudbrack SJ

Gruber, Elmar: Mein Gottesbuch. Eine
Vergewisserung des Glaubens. Frei-
burg: Herder 1992. 240 S., geb., DM
24,80.

Der bekannte Religionspddagoge hat die
Zeichen der Zeit erkannt. Mit seinem Got-
tesbuch kommt er der weitverbreiteten
Sehnsucht nach einer Vergewisserung des
Glaubens entgegen und ordnet, was vielen
inzwischen wie ein heilloses Durcheinander
vorkommt.

Kompakter und konzentrierter ist der
Glaube - mit Ausnahme der ,,Anleitung
zum Glaubensbekenntnis. Ein kleiner Kate-
chismus* von dem Osnabriicker Pastoral-
theologen Dieter Emeis - in den letzten Jah-
ren nicht mehr erschlossen worden.

Gruber hilt sich in seinem Gottesbuch
streng an das Glaubensbekenntnis und in
der Kapiteleinteilung an den ,.griinen Kate-
chismus®, der den Alteren unter uns durch-
ans bekannt sein diirfte. Er durchleuchtet
die alten Worte und Werte auf ihren immer
giiltigen Kern hin. Manches Bekannte er-
scheint dabei in einem iiberraschend neuen
Licht. Beinahe Verlorenes wird wiederent-
deckt. Vor allem aber werden die elementa-
ren Grundsitze des Glaubens mit neuem
Leben gefiillt.

Alles in allem handelt es sich um ein zu-
verlissiges Grundbuch des Glaubens mit
zahlreichen Anregungen zum Gebet und zur
Meditation, das ich einer personlichen Lek-
tiire guten Gewissens empfehlen kann.

Josef Mayer

Schaller, Hans: Wenn Leid Gemein-
schaft stiftet. Vom Leben mit gei-
stig Behinderten. Freiburg (Schweiz):
Kanisius-Verlag 1992. 64 S., brosch.,
SFr 10,50.

Wie kommt ein Jesuitenpater, dem die Seel-
sorge fiir Studenten anvertraut war, auf ein-



Buchbesprechungen

mal dazu, mit geistig Behinderten zu leben?
Das Biichlein berichtet aus der Biographie
des Autors, von seinem Aufenthalt in der
»Arche® in Frankreich, von den Erfahrun-
gen, die er dort machte, bis hin zu dem Ent-
schluB, selber eine solche ,,Arche“ in der
Schweiz zu griinden: ,,Schwache, Arme, Be-
nachteiligte bekamen fiir mich eine neue
Wiirde, die viel besprochene ,Option der
Armen* wurde plétzlich konkret* (17).
Bewufites Zusammenleben mit Behinder-
ten 14Bt tiefere Wahrheiten aufleuchten,
etwa das allen gemeinsame Grundleiden:
»das vernichtende Gefishl, nicht willkom-
men, ja abgelehnt zu sein* (22). Die Gren-
zen unserer Stiarke und unserer Liebe erfah-
ren wir gerade in der Beziehung zu den
Schwachen, die bewuBt ins Zentrum ge-
riickt werden, ohne sie naiv-schwirmerisch
zu idealisieren. Auch der geistig behinderte
Mensch ,,ist behaftet mit Trégheit, Aggres-
sionen und Boshaftigkeit* (31). Verséhnung
und Fest bleibt der lebensnotwendige Puls-

480

schlag jeder Gemeinschaft, auch der von
Behinderten. Wie k&énnen die zerrissenen
Fiden des Beziehungsnetzes wieder ge-
kniipft werden? Anschauliche Beispicle zei-
gen, wie das (vor allem auch beim Gehen)
moglich sein kann. Und wie entsteht ein
wirklich christliches Fest? Erst dann, wenn
wir auch den Mut haben, Arme und Behin-
derte einzuladen, wie es das Evangelium
fordert.

Die Hoffnung, daB die Arbeit sich lohnt,
daB alles wieder gut wird (auch das schein-
bar unniitze Leben eines Behinderten): ist
das nicht doch nur ein schoner Traum?
Nein, sagt der Verfasser, es ist schon die
Verheiung des Propheten Jesaja (35,5 ff).
Nicht nur diejenigen, die sozusagen beruf-
lich oder in der Familie mit Behinderten zu
tun haben, werden deshalb das Biichlein
hilfreich finden, sondern alle, die von der
Problematik benachteiligter Menschen be-
troffen sind.

Franz-Josef Steinmetz SJ

In Geist und Leben 6 - 1993 schrieben:

Johannes Beutler SJ, geb. 1933, Dr. theol,, lic. in re bibl., Professor fiir Theologie des Neuen
Testamentes und Fundamentaltheologie. - Johanneische Schriften, biblische Hermenentik.

Gerd Haeffner SJ, geb. 1941, Dr. phil, lic. theol., Philosophieprofessor. — Anthropologie,
Philosophiegeschichte, Kunst.

Jacob Kremer, geb. 1924, lic. phil., Dr. theol., Professor fiir Neutestamentliche Bibelwissen-
schaft an der Universitit Wien.

Claus-Peter Mdrz, geb. 1947, Dr. theol., Professor fiir Neues Testament. — Passionsge-
schichte, Q-Forschung, Bibel-Pastoral, geistliche Lieder (z. B. ,,Wenn das Brot, das wir tei-
len, als Rose bliiht*).

Walter Repges, geb. 1928, verh., Dr. phil., von 1989-1993 Stindiger Vertreter des deutschen
Botschafters beim Heiligen Stuhl. - Diplomatie, Theologie.

Ludwig Schuhmann SJ, geb. 1944, lic. phil., Mag. theol., Berater an der Offenen Tiir in
Mannheim. - Lebens- und Glaubensberatung, geistliche Begleitung, Transaktionsanalyse
und Spiritualitit.

Werner Simon, geb. 1950, verh., Dr. theol., Professor fiir Religionspidagogik, Katechetik
und Fachdidaktik ,,Religion* am Fachbereich Katholische Theologie in Mainz.

Josef Sudbrack SJ, geb. 1925, Dr. theol. habil., Schriftsteller, ehem. Chefredakteur von
»Geist und Leben*. - Mystik und Spiritualitiit.





