
Beten - ein Weg zur Treue 5 

ein Lampenschirm, der ein helles Licht dämpft. Die drückende Nähe der 
materiellen Wirklichkeit läßt nach."7 

Im und mit dem Schweigen tritt der andere (als Gegenüber, als Du) 
gleichzeitig auf der •gleichen" Ebene auf. Nichts mehr kann der eine re- 
den, anordnen, fordern, befehlen, anklagen; oder, Gelehrsamkeit doku- 
mentieren, Belesenheit zur Schau stellen, gebildet argumentieren; kann 
im Reden abschweifen, durch Reden Probleme zudecken; dadurch den 
anderen zum Hören verpflichten (wenn vielleicht auch nur zum Schein); 
mit einem Wort: Reden kann •Abstand-wahren". Schweigen löst diese 
•Rollen der Kommunikation auf. Daher wird es auch (zumeist unbe- 
wußt) als Bedrohung der Rangordnung, verliehener Kompetenz empfun- 
den. Ist es nicht eigenartig, daß der Seelsorger das Reden (Predigen, Ar- 
gumentieren, zu Wort melden, die •freie" Rede...) lernt - aber nicht das 
Miteinander-schweigen? 

' A.a.O 139. 

Beten - ein Weg zur Treue 
Hans Schaller, Rom* 

Wenn Glaube das Feuer ist, das ein Leben erwärmt und mit Sinn füllen 
kann, dann ist das Gebet die Flamme, der sichtbare Ausdruck davon. In 
ihm wird eine vertrauende Grundhaltung konkret und lebendig. Wo im- 
mer Menschen sich zum Beten anschicken, da wagen sie, konkret aus 
dem Vertrauen zu Gott zu leben. Sie riskieren, genau zu hören, Worte und 
Auskünfte über ihr Leben zu vernehmen, auf die sie selbst nicht kommen 
würden. Sie beginnen nach dem zu fragen, was Gott mit ihrem Leben vor- 
haben könnte, welches sein Wille ist. 

Wie kann ein solches Beten helfen, treu zu werden und eine Lebensent- 
scheidung durchzutragen? Wie und in welchem Sinne hilft es, Leiden, 
das sich mit eingeschlagenen Wegen verbindet, zu klären, ja sinnvoll zu 
machen? 

* Vorabdruck eines Kapitels aus dem Buch des Verfassers zum Thema •Treue", das im 
Laufe dieses Jahres im Matthias-Grünewald Verlag, Mainz, erscheinen wird. 



Hans Schaller 6 

1. In der Tiefe neu geordnet 

Es gibt zwei Aspekte der Treue im Vollzug des Gebetes. - Es kann damit 
das alltägliche Beten gemeint sein: Es ist gut und ratsam, immer wieder 
beharrlich und mit Geduld darum zu beten, daß wir in der Treue zu uns 
selbst fest bleiben, unsere tiefste Sehnsucht nicht verraten, daß wir dem, 
was wir versprochen haben und worauf wir eingegangen sind, treu blei- 
ben können - es möge uns die Kraft geschenkt werden, auch schwierige 
und leidvolle Herausforderungen zu bestehen und zu bewältigen. 

Aber nicht davon soll hier die Rede sein, nicht von der Nützlichkeit 
und Notwendigkeit ständigen und beharrlichen Betens. Was mir im 
Sinne liegt, ist der zweite Aspekt von Treue im Beten, die Frage nämlich, 
wie ein Ringen um Treue zum Gebet wird, wie eine Verunsicherung in 
dem, was man einst gewollt und auch versprochen hat, vor Gott gelangt? 
Wie beten wir Menschen, wenn die Fundamente unseres Lebens erschüt- 
tert werden, wenn alles, was bis dahin gehalten hat, ins Schwanken gerät, 
wenn ein Konflikt für uns zur existentiellen Frage nach Sein oder Nicht- 
sein wird: Gehen oder bleiben, auflösen oder durchhalten, abbrechen 
oder neu anfangen? Was erfährt ein Mensch, wenn er aus einer solchen 
Anfechtung heraus zu beten sich anschickt, wenn es ihm durch Gnade er- 
möglicht wird, seine zusammenbrechende Welt, sein Scheitern vor Gott 
zu bringen? Was geschieht da? Was gerät in Bewegung? Zeigen sich da 
neue Perspektiven, die weiterführen und hilfreich sind? Gibt es da ein 
Licht, in dem die traurigen Geschehnisse eines Lebens sich neu ordnen 
und sinnvoll werden können? 

Not lehre beten, so heißt ein gängiges Wort. Aber auch die Umkehrung 
dieses Wortes ist bedenkenswert: Nicht nur lehrt die Not das Beten, son- 
dern das Beten lehrt auch die Not. Es deckt in uns auf, wie es in der Reali- 
tät um uns steht, macht uns bewußt, wie angewiesen und bedürftig wir im 
Grunde sind. Wir können so stark auf uns zurückgeworfen werden, gera- 
ten in ungeahnte Konfrontationen mit der Ausweglosigkeit einer Lebens- 
situation. Der Schmerz über Enttäuschungen und Schicksalsschläge mag 
ätzend ins Bewußtsein treten. Die Selbstvorwürfe werden laut und un- 
überhörbar. - Wo wir zu beten versuchen, wo wir still werden, um unser 
Leben zu ordnen und aus einer anderen Tiefe heraus zu begreifen, da tritt 
nicht einfach Ruhe und Frieden ein. Wir können es erfahren: Werden wir 
äußerlich still, beginnt es im Innern zu lärmen, oft zu toben. Suchen wir 
Ruhe, setzt öfters ein geistlicher Kampf ein, ein Aufstand, in dem sich un- 
sere Gefühle dagegen wehren, die traurigen Fakten einfach hinzuneh- 
men. Aber wer sich da hineinbegibt, allmählich selbst hineinkommt, be- 
harrlich und mit Geduld nicht aufgibt, seine zerbrechende Welt vor Gott 



Beten - ein Weg zur Treue 7 

zu bringen, der wird etwas Tröstliches erfahren - gegen allen Aufruhr 
und alle anfängliche Unruhe. Wer lange schweigt und hört, bleibt nicht 
ohne Antwort. Er wird erfahren, daß der Sinn nicht ausschließlich in der 
Lösung der Probleme bestehen muß. Er kann gewahr werden, daß ihm 
bereits eine reale Antwort mit der Gewißheit zuteil wurde, daß er mit den 
quälenden Fragen nicht allein bleiben muß. 

Solche Erfahrungen sind nur schwer mitzuteilen. Noch weniger sind 
sie zu beweisen oder jemandem vorzuschreiben. Man muß es selbst versu- 
chen und sich hineinbegeben in das Gebet. Man lernt es nicht in •Trok- 
kenkursen"; es geht nicht darum, sich Methoden anzueignen und aus- 
wendig zu lernen. Nur das Tun in ernsthaften Versuchen wird uns diesen 
Raum erschließen. Wer sich hineinbegibt, wird es erahnen oder auch gar 
erfahren können, daß da, wo er nur das Gestrüpp unlösbarer Probleme 
sah, im eigenen Dunkel nur Schweigen und Abgründe vermutete, daß ge- 
rade in diesem Schweigen jemand da ist, der um ihn weiß und mitträgt. 

Was in solcher Erfahrung tröstlich und befreiend wirkt, ist das ge- 
schenkte Wissen, daß jemand da ist, und wir vor diesem Jemand dasein 
dürfen auch noch gegen die eigene Angst, dazu überhaupt kein Recht zu 
haben. Dasein dürfen, so wie wir gerade sind, mit dem eigenen unterge- 
ordneten Streben und den verletzten Gefühlen. Wir können auch dann 
dasein, bekommen selbst dann Raum, wenn es um uns eng wird und uns 
bange ist, wir brauchen nicht zu flüchten und können die scheinbar aus- 
weglose Situation bestehen. 

Wo wir dieses Recht, da zu sein, erspüren oder wenigstens erahnen, da 
wird vieles möglich. Wir werden innerlich bereit, Dinge zuzulassen, die 
wir bis dahin abgewehrt haben. Wir beginnen zu lernen, augenblickliche 
Erfahrungen zu objektivieren. Es kann uns dabei Mut zuwachsen, ver- 
drängte Gesichtspunkte eines Konfliktes zuzulassen, über Verletzungen 
zu sprechen, auch entschieden zu uns selbst zu stehen. Wo wir uns grund- 
sätzlich bejaht und geliebt wissen, werden wir fähig, uns und unsere Kon- 
flikte mit Sorgfalt zu bedenken, auch in berechtigter Sorge um uns präzi- 
ser zu werden mit uns und zu hören. Wir möchten wissen, was es denn mit 
den Enttäuschungen auf sich hat, möchten die verborgene Botschaft her- 
ausfinden, die in konkreter Verunsicherung und Anfechtung liegt. Alles 
soll und darf noch einmal dasein: Das ganze Leben mit all seinen Zwän- 
gen, seinen Überforderungen, seinen Reizen und Versuchungen. Ja, es 
muß dasein dürfen, damit es neu gesehen und auch neu geordnet werden 
kann. Es muß im innersten zur Ruhe kommen können. Nur so kann der 
Sinn oder Widersinn gemachter Erfahrungen erkannt werden, und nur so 
werden wir auch bereit, punktuelle Geschehnisse in größere Zusammen- 
hänge hineinzustellen. In diesem Sinne macht Beten objektiv, es führt zu 



Hans Schaller g 

einer tieferen Selbstseinsicht, läßt uns den Wahrheitskern momentaner 
Prüfungen herausfinden so wie es uns das folgende Zeugnis von Peter 
Wust - ein Dokument hoher geistlicher Erfahrung - nahebringt. Er sagte 
zu seinen Studentinnen und Studenten in der Abschiedsvorlesung: 

•Und wenn Sie mich nun doch noch fragen sollten, bevor ich jetzt gehe 
und endgültig gehe, ob ich nicht einen Zauberschlüssel kenne, der einem 
das letzte Tor zur Weisheit des Lebens erschließen könne, dann würde ich 
Ihnen antworten: ,Jawohl.' Und zwar ist dieser Zauberschlüssel nicht die 
Reflexion, wie Sie es von einem Philosophen vielleicht erwarten möch- 
ten, sondern das Gebet. Das Gebet, als letzte Hingabe gefaßt, macht still, 
macht kindlich, macht objektiv. Ein Mensch wächst für mich in dem Maß 
immer tiefer hinein in den Raum der Humanität, wie er zu beten imstande 
ist, wofern nur das rechte Beten gemeint ist. Gebet kennzeichnet alle 
letzte Humanitas des Geistes. Die großen Dinge des Daseins werden nur 
den betenden Geistern geschenkt. Beten lernen aber kann man am besten 
im Leiden."1 

2. Sich der Wahrheit stellen 

Beten hilft uns, Geschehnisse und Traumata unseres Lebens zu ordnen 
und besser zu verstehen. Es erschließt uns Zusammenhänge, die einem 
oberflächlichen Blick leicht entgehen. Erlebnisse, einmal in das Licht des 
Glaubens gestellt, bekommen ein anderes Profil. 

Nun gibt es in diesem Bemühen, die eigene Geschichte zu objektivie- 
ren, so etwas wie eine fromme Falle, einen Winkelzug der Seele, mit dem 
der Sinn des Betens verdreht wird. Es ist eine Gefahr, in die zu geraten 
wir gerade dann riskieren, wenn wir bemüht sind, die Änderung einer Le- 
bensentscheidung •fromm", das heißt aus dem Gebet heraus, zu begrün- 
den. 

Dazu vorerst eine mehr psychologoische Bemerkung: Sehr oft, so 
scheint mir, wenn uns die Angst bedrückt, in den eigenen Strebungen, 
über deren Lauterkeit wir uns selbst nicht so recht im klaren sein wollen, 
durchschaut zu werden und mit den eigenen Plänen auf Kritik zu stoßen, 
dann geht unser Ich in die Defensive; es bezieht eine Position der Selbst- 
rechtfertigung - und zwar auf der ganzen Linie. Sind wir verunsichert, ist 
unser Herz von Angst besetzt und eingeschüchtert, wird es aggressiv und 
schließt sich automatisch ab, läßt weder Einspruch noch Widerrede zu; 
es wird uneinsichtig, abweisend und hart. Es will sich in seiner Bedräng- 

1 Peter Wust, Gestalten und Gedanken, München 1961, 262. 



Beten - ein Weg zur Treue 9 

nis, in die es geraten ist, nicht helfen und schon gar nicht korrigieren las- 
sen. Alles, was ihm an Hilfe und Ratschlägen angeboten und zugetragen 
wird, wird als Bedrohung, als ungebührende Einmischung empfunden. 
Das Herz hat in seiner verängstigten Stimmung Gründe, die es fest für 
sich behält, die nur schwer mitteilbar sind und eigentlich nicht mehr an 
die Öffentlichkeit gelangen oder dahin gehören. 

Wie sehr dieses Herz, wenn es im Griff der Angst gefangen ist, alles ab- 
wehrt, was es noch mehr verunsichern könnte, so sehr ist ihm alles will- 
kommen, was ihm recht gibt. Not macht verschlossen wie auch empfäng- 
lich. Deshalb ist alles, was die eigenen Gefühle und Überzeugungen stär- 
ken und unterstützen könnte, dienlich und willkommen: wenn es nur die 
eigene Meinung, wie verworren, eng und subjektiv sie auch sein mag, un- 
terstützt. Man sucht Gründe, die einen bestätigen: psychologische, sachli- 
che wenn möglich und eben fromme - und findet sie auch. 

Wie sieht es denn konkret aus? Ist es nicht häufig so, daß Entscheidungen 
(der Entschluß etwa, ein religiöses Gelübde aufzulösen) oft schon einge- 
fädelt, hin und wieder in der innersten Kammer des Herzens schon gefällt 
sind, bevor darüber gesprochen und auch ernsthaft gebetet wird? Ist da 
nicht öfters schon mehr geschehen, als uns unter Umständen lieb ist, und 
wir zuzugeben fähig sind? Da gibt es möglicherweise bereits Fakten, wel- 
che die Richtung der weiteren Zukunft bestimmen, die nicht mehr aus der 
Welt zu schaffen sind: gewachsene Beziehungen und Verbindlichkeiten, 
zu denen zu stehen man nun Mühe hat, und aus denen der Konflikt mit 
dem ehemals gewählten Weg entstanden ist. Im Bereich des Un- und 
Halbbewußten mag die weitere Zukunft schon begonnen haben. Die Vor- 
arbeiten für den Umsturz einer Lebensentscheidung sind schon weit ge- 
diehen, vielleicht sogar schon abgeschlossen, die Schuhe über den Bach 
geworfen, der neue Weg ist innerlich angetreten, der Entscheid im 
Grunde schon gefällt. 

Dieser Prozeß innerer Umorientierung, der auf eine Entscheidung hin- 
läuft, ist rational schwer zu klären, auch beinahe unmöglich unter völliger 
Kontrolle zu halten. Verhältnisse, die neu geordnet werden sollen, ent- 
wickeln eine Art irrationaler Eigendynamik und neigen dazu, einer ver- 
nünftigen Beurteilung zu entgleiten. Da wird unter der Hand mehr ent- 
schieden, als die Vernunft billigen möchte: starke Gefühle, momentane 
Eindrücke, Emotionen haben die Überhand und das Sagen, so daß Men- 
schen in solchen Situationen sich oft auf Wege begeben, die im Extrem- 
fall weder Verstand noch Herz gutheißen könnten, würden sie ehrlich be- 
fragt -, die einfach von den Füßen diktiert sind. 

Gegen solche, einer falschen Motivation entsprungene Spontaneität und 
Willkür entsteht, sozusagen wie eine Bremse, der Bedarf nach Objektivi- 



Hans Schaller 10 

tat. Man möchte doch den Entscheid, der in seinen Anfängen schon weit 
gediehen oder sogar schon gefällt ist, auf einen sicheren Boden stellen; 
man sucht deshalb nach Autoritäten, die den neuen Weg stützen, nach er- 
fahrenen Menchen, die einem Sicherheit geben. Man sucht eine objektive 
Plausibilität; und dazu gehört auch das Gebet. 

Sagen zu können, man habe über einen wichtigen Schritt des Lebens 
gebetet, ist gewiß bestärkend; es kann das Gewissen beruhigen, denn Be- 
ten macht, wie schon erwähnt, objektiv. Es erhöht die Wahrscheinlich- 
keit, daß wir verantwortlich handeln, nicht einfach der Erfüllung eines 
billigen Lieblingswunsches nachrennen, sondern einer geistlichen Ein- 
sicht folgen; daß wir uns in dem, was Gott von uns will, weniger täu- 
schen. Es gibt auch a priori keine Gründe, eine Entscheidung, die aus sol- 
chem Gebet getroffen wurde, in Frage zu stellen oder der diesbezüglichen 
Echtheit nicht zu trauen. Nur darf die Gefahr der geistlichen Selbsttäu- 
schung, die gerade emotional hochempfindlichen Augenblicken inne- 
wohnt, nicht übersehen werden. So wie es nämlich viele Dinge und Vor- 
haben gibt, die von unserer Intention her gut gemeint sind, ohne von der 
Sache her auch richtig und vernünftig zu sein, so gibt es auch Entschei- 
dungen, die fromm sind und mit Gebeten gestützt werden, ohne dadurch 
eine geistliche Objektivität zu gewinnen. Wir täuschen uns leicht - auch 
im Gebet; erkennen und erklären etwas voreilig als Willen Gottes, wenn 
es in unser Schema oder in die Situation einer schon vorgefaßten Ent- 
scheidung paßt.2 

Immer ist uns deshalb aufgegeben, uns und unser Beten kritisch zu be- 
fragen: Ob wir nicht Gott auf eine schnelle und bequeme Weise als Argu- 
mentationshilfe herbeiziehen? Wir müssen uns die Frage stellen, ob wir 
wirklich gebetet haben. Haben wir uns aufgemacht in unserem ganzen 
Dasein? Haben wir in dieser tiefen Verunsicherung hingehört, geschwie- 
gen, tief; so, daß nicht mehr wir vorlaut unsere Meinung verteidigen, son- 
dern so, daß Gott reden konnte, und sein Wille Raum gewann? Haben 
wir ihn ausreden lassen? Haben wir gebetet - lange, beharrlich, wach, 
tagsüber und in langen Nächten? Nicht mit ein paar schnell hingesagten 

2 Gewiß, nicht daß es das nicht geben könnte, eine im Gebet gewonnene Einsicht, daß 
Treue und Durchhalten um jeden Preis falsch sind, auch in einer letzten Gültigkeit vor 
Gott, daß gerade in intensiver Selbstprüfung vor Gott es einem Menschen klar werden 
kann, daß Entscheidendes in seinem Leben schicksalhaft und falsch entschieden und ein- 
gefädelt wurde, daß sich so deshalb eine Revision einer Lebensentscheidung aufdrängt. 
Unter Umständen könnte ein Festhalten an einer eingegangenen Bindung nur größeres 
Elend und menschliche Verkümmerung nach sich ziehen. Es kann deshalb jemand durch- 
aus in ernstem und langem Ringen, auch unter kundiger Begleitung zur Einsicht gelangen, 
daß es die Verantwortung, die Ehrlichkeit gegenüber sich selbst und den anderen, ver- 
langt, eine Bindung zu lösen. 



Beten - ein Weg zur Treue 11 

•Vater unser", nicht nur in kurzen Stoßgebeten, sondern in tiefem 
Schweigen, im Ringen um die Bereitschaft, Gottes Stimme wirklich zu 
erlauschen, sie herauszuhören aus dem Getöse eigener und fremder Mei- 
nungen? Haben wir uns mit der ganzen Existenz, sozusagen mit Haut und 
Haar, mit dem ganzen quälenden Lebenskonflikt in letzter radikaler Ehr- 
lichkeit diesem Gott und seinem heiligen Willen ausgesetzt? Haben wir es 
wirklich riskiert, nochmals unter seinen Blick zu geraten - schutzlos, 
nackt, ohne Rückendeckung, ohne vorschnelles Rechthaben-Wollen? 
Haben wir uns durchgerungen zu dieser geforderten Indifferenz, in der 
wir wirklich bereit sind, in unserem Zwiespalt Gott das letzte Wort spre- 
chen zu lassen? Haben wir die Frage nach seinem Willen, nicht nach dem 
eigenen, nochmals aufkommen lassen - mächtig, drängend, beunruhi- 
gend? Haben wir versucht, uns der ganzen Wahrheit unseres Lebens 
(nicht nur der momentanen Erfahrung) zu stellen im Willen zur Ehrlich- 
keit und Wahrheit? Haben wir versucht, die finsteren Stunden, die uns 
aus dem Tritt zu werfen drohten, bis zu ihrem Wahrheitskern durchzule- 
ben, sie bis zu dem Punkt durchgebetet, wo Gott, sein heiliger Wille, sich 
als innerster Sinn enthüllt? 

Diese Fragen sind so drängend und so wichtig, weil die Gefahr spiritu- 
eller Selbsttäuschung so groß ist. Vielleicht ist sie nie ganz zu umgehen. 
Oder dann nur mit Hilfe eines kundigen Begleiters, der in geistlichen 
Dingen nüchtern, sachbezogen und wohltuend zugleich ist. Lassen wir 
dazu einen solch lauteren Zeugen zu Worte kommen: Franziskus, der 
sich mit seinem in frommer Täuschung befangenen Bruder Rufin unter- 
hält: 

•Diese Erfahrung", sagte Rufin, •hat mich gelehrt, wie leicht man sich 
Illusionen über sich selbst macht. Und wie leicht man, ohne sich zu schä- 
men, für eine Eingebung des Herrn hält, was doch nur ein Antrieb unse- 
rer Natur ist." - •Ja, man macht sich leicht Illusionen, darum stellen sie 
sich auch so oft ein. Es gibt aber ein Zeichen, durch das sie sich verraten." 
- •Welches Zeichen?", fragte Rufin. - •Daß man unruhig und verstört ist. 
Trübes Wasser ist nicht rein, das sieht jeder. Beim Menschen ist es genau 
so. Wenn ihn Unruhe befällt, ist das Motiv seines Handelns offenbar 
nicht klar, es ist ein ganzes Bündel von Motiven. Er läßt sich von etwas 
anderem leiten als vom Geist des Herrn. Solange jemand alles hat, was er 
sich wünscht, kann er nicht wissen, ob er wirklich vom Geist Gottes ge- 
führt wird. Es ist leicht, seine Fehler zu Tugenden zu stilisieren und seine 
Selbstsucht hinter hohen und selbstlosen Absichten zu verstecken. Und 
das mit der schönsten Unbekümmertheit. Aber soll nur eine Gelegenheit 
kommen, wo der Mensch, der sich in dieser Weise belügt, auf Wider- 
spruch oder Widerstand stößt, dann fällt die Maske. Er wird unruhig und 



Hans Schaller 12 

gereizt. Hinter dem geistlichen Menschen, den er sich ausgeliehen hatte, 
scheint der fleischliche, der richtige Mensch, der sich mit Händen und Fü- 
ßen wehrt. Diese Unruhe und Aggressivität machen deutlich, daß der 
Mensch aus anderen Tiefen gesteuert wird als aus denen des Geistes des 
Herrn."3 

3. Auf die Gezeiten der Seele achten 

Im Bemühen, in einer Not, wo das Leben zu zerbrechen droht, Gott das 
letzte Wort zu lassen, spielt verständlicherweise die Frage nach dem rich- 
tigen Zeitpunkt eine wichtige Rolle. Es gehört zu unserem oft so wider- 
sprüchlichen Verhalten, daß wir gerade in ungünstigen Zeiten meinen, et- 
was entscheiden zu müssen, daß uns eine Unruhe überkommt, die uns 
treibt, einfach etwas zu verändern - sei es zum Guten oder zum Schlech- 
ten. Deshalb die Frage: Wann und unter welchen Umständen soll etwas 
zur Entscheidung kommen? Genauer gefragt: Wann sind wir entschei- 
dungsfähig, wann verfügen wir über diese seelische Verfassung, die es 
braucht, um Schritte von so großer Tragweite zu wagen? Wann und wo- 
ran können wir erkennen, ob eine Einsicht in uns klar, tief und auch reif 
genug ist, um eine fundamentale Änderung des Lebens vorzunehmen? 

Wir müssen uns bei dieser Frage folgendes bewußt machen: Unser Le- 
ben ist kein ruhiger Strom, der ungestört und ohne Hindernisse durch 
eine Gegend fließt. Wir wissen es aus der täglichen Erfahrung. Da gibt es 
Zeiten, die uns lange vorkommen, wie langgezogene Serpentinen; da gibt 
es Ereignisse, die wir wie Stromschnellen empfinden. Zeiten aufgewühl- 
ter Gefühle und Unruhe, in denen vieles durcheinander gerät. Zeiten wie- 
derum, in denen uns der Gang des Lebens egal ist, wo alles so fern ge- 
rückt erscheint, uns so vage und ohne Konturen vorkommt. Ja, wo wir 
selbst nicht genau wissen, wie es uns innerlich ist, ob kalt oder warm. Da 
kann alles so farblos werden. Was wir als bunt und belebend empfanden, 
zerfällt, was uns in Schwung hielt, verliert seine Antriebskraft. 

In solchen Gezeiten der Seele ist alles geschwächt: die Sicht, die Wahr- 
nehmung, die Empfindung. Wir verfügen weder über das Interesse noch 
über die Kraft, die Realität zu sehen, haben keine Zugänge, um zu begrei- 
fen, was wir eigentlich wollen, und was zu tun ist. 

Es ist klar, daß uns in solchen Zeiten der inneren Schwäche wenig ge- 
lingen kann. Nicht im kleinen und schon gar nicht im großen, nicht in Ge- 
danken und noch weniger in Taten. In einer solchen seelischen Verfaßt- 

1 Eligius Leclerc OFM, Weisheit eines Armen. Werl/Westf. 1983, 66 u. 67. 



Beten - ein Weg zur Treue 13 

heit verfügen wir einfach nicht über die Kraft etwas im guten und positi- 
ven Sinn zu ordnen. Was wir in die Hand nehmen, gewinnt keine Gestalt, 
wird nicht geformt; wir können nachdenken und finden nicht zu klaren 
Einsichten, legen uns Vorsätze zurecht und können sie doch nicht in die 
Tat umsetzen. Die Zugänge zu unseren tieferen Gefühlen, zu einer Mitte, 
aus der Entscheidungen möglich sind, sind einfach versperrt. 

In solchen Zeiten innerer Zerfahrenheit werden wir zudem äußerst an- 
fällig für alles mögliche, für uninteressante, oberflächliche und schädli- 
che Dinge. Angebote, die uns im Grunde fern liegen, gewinnen pötzlich 
an Aktualität; was unseren Gedanken unter Umständen völlig fremd war, 
rückt plötzlich in Griffnähe. Ideale, die uns wertvoll und teuer sind, ver- 
lieren in solchen Augenblicken ihre Attraktivität. Werte wie Treue, Ge- 
duld und Nächstenliebe rücken in den Hintergrund. Stattdessen können 
sich Eigensucht, Genuß und Kompensationsgelüste breit machen - und 
das oft auf sehr brutale Art und in maßloser Weise. 

Wir bleiben in solchen Zeiten äußerst gefährdet, auf uns selbst zurück- 
geworfen, oft in demütigender Weise. Wir werden unter Umständen gna- 
denlos konfrontiert mit Seiten in unserer Seele, die wir sonst geschickt 
ausblenden, die aber doch zu uns gehören: Mit der eigenen Leere, der 
Unfähigkeit zu leben, den banalen, oberflächlichen Wünschen und Stre- 
bungen. Wir werden dabei unbarmherzig an die eigene, tiefsitzende Un- 
zufriedenheit ausgeliefert, unter Umständen an den Widerwillen, den 
schleichenden Überdruß, der so leicht umschlägt in eine unstillbare Le- 
bensgier oder in unkontrollierbaren Glückshunger. Wir verfügen in sol- 
chen Stimmungen einfach nicht über die Kraft, die es braucht, um stand- 
zuhalten, das Tiefengewicht einer radikalen Anfechtung zu überwinden 
oder gar etwas positiv zu entscheiden. 

Daß es so etwas gibt, solche Momente leib-seelischer Ermüdung, sol- 
ches Zurückgeworfen-werden, das ist nicht eigentlich verwunderlich. Es 
gehört zum Auf-und-Ab eines lebendig gebliebenen Empfindens. Es 
braucht uns deshalb nicht zu überraschen oder gar zu beunruhigen. Alar- 
mierend wird es nur, wenn in solchen Phasen innerer Unordnung über 
das Ganze eines Lebens neu entschieden werden soll. Dazu wäre der Zeit- 
punkt schlecht gewählt. So etwas zu tun, ist unklug, zerstört unter Um- 
ständen gesunde Wurzeln unseres Daseins. Wir greifen dann in einem 
Maße in unsere Biographie ein, wozu wir weder die nötige Klarheit noch 
die erforderliche innere Freiheit haben. 

Gnade ist es gewiß und nicht das eigene Verdienst, wenn uns in solchen 
Zeiten die Geduld nicht verläßt, wenn uns mitten in der Zerfahrenheit 
des Leidens, ja der Verzweiflung, das Wissen, ja der vertrauende Glaube 
nicht verlorengeht, daß das Leben, so wie wir es vor Gott einst entschie- 



Hans Schaller 14 

den haben, seine Richtigkeit behält; wenn wir der Versuchung einer billi- 
gen und schnellen Lösung widerstehen: •...Verunsicherungen müssen 
ausgelotet und abgehorcht werden. Bevor wir Gott nicht gebeten haben, 
sie von neuem für uns zu erhellen, müssen wir uns verbieten, die Frage 
selber lösen zu wollen, denn auf die eine oder die andere Weise betreffen 
sie die sicheren Fundamente unseres Lebens. Worin auch immer der 
Grund unserer Verunsicherung liegen mag, nie dürfen wir ihr gestatten, 
in diese sicheren Fundamente unseres Lebens, die wir durch Gottes 
Gnade erhalten haben, einzudringen. Diese Fundamente bleiben allein 
durch die Gnade Gottes gewiß; sie muß ständig erhofft, also erbeten wer- 
den."4 

Es ist eine Gnade, wenn wir in solchen Zeiten nicht vergessen, was 
große spirituelle Menschen, etwa Ignatius von Loyola, aus ihrer Erfah- 
rung dazu sagen: Daß wir da, wo vieles im Leben durcheinander, zerrüt- 
tet und dunkel ist, keine Entscheidungen treffen sollen - vor allem nicht 
solche von großer Tragweite. Wir sollten an dem nichts ändern, was wir 
in Zeiten größerer Klarheit und Freiheit festgelegt haben, aber auch 
nichts Neues in die Wege leiten. Vielmehr gilt es, zu den Entscheidungen 
des Lebens zu stehen, die wir früher mit ruhigem, heiterem Gemüt und in 
innerem Frieden getroffen haben. 

In solchem Zustand geschwächter Selbsteinschätzung sollten wir vor- 
sichtig sein mit unserem Urteil und uns in Erinnerung rufen, daß wir 
nicht so sind, wie wir uns gefühlsmäßig und augenblicklich erfahren, daß 
die subjektiven Eindrücke, die traurigen Verstimmungen noch nicht das 
Ganze unserer Person ausmachen. Wir sind mehr als die Summe der 
schwierigen Zustände, die wir erleben. Auch wenn es durchaus wichtig 
ist, diese Zustände, besonders dann, wenn sie ständig und kontinuierlich 
sind, nicht einfach zu übergehen, sondern sie zu befragen und auszuwer- 
ten, dürfen wir dennoch nicht behaupten, der Weg führe schon deshalb 
nicht weiter, weil wir gerade keine Sonne sehen. 

Beten bleibt - um den Gedanken zusammenzufassen - die Möglichkeit 
schlechthin, um zur geforderten Indifferenz und zur inneren Freiheit zu 
gelangen. Es ist der Weg, auf dem wir uns und unsere Realität wieder in 
den Blick bekommen, ruhiger, gelassen werden und aus einem inneren 
Getröstetsein fällige Schritte tun und Entscheidungen angehen können. 

4 Madeleine Delbrel, Leben gegen den Strom. Freiburg 1992, 120. 




