Beten — ein Weg zur Treue 5

ein Lampenschirm, der ein helles Licht dampft. Die driickende Néhe der
materiellen Wirklichkeit 1468t nach.*’ ‘

Im und mit dem Schweigen tritt der andere (als Gegeniiber, als Du)
gleichzeitig auf der ,,gleichen“ Ebene auf. Nichts mehr kann der eine re-
den, anordnen, fordern, befehlen, anklagen; oder, Gelehrsamkeit doku-
mentieren, Belesenheit zur Schau stellen, gebildet argumentieren; kann
im Reden abschweifen, durch Reden Probleme zudecken; dadurch den
anderen zum Horen verpflichten (wenn vielleicht auch nur zum Schein);
mit einem Wort: Reden kann ,,Abstand-wahren“. Schweigen 16st diese
»Rollen der Kommunikation auf. Daher wird es auch (zumeist unbe-
wubt) als Bedrohung der Rangordnung, verliehener Kompetenz empfun-
den. Ist es nicht eigenartig, daB der Seelsorger das Reden (Predigen, Ar-
gumentieren, zu Wort melden, die ,freie” Rede...) lernt — aber nicht das
Miteinander-schweigen?

7A.a.0 139.

Beten — ein Weg zur Treue

Hans Schaller, Rom*

Wenn Glaube das Feuer ist, das ein Leben erwdrmt und mit Sinn filllen
kann, dann ist das Gebet die Flamme, der sichtbare Ausdruck davon. In
ihm wird eine vertrauende Grundhaltung konkret und lebendig. Wo im-
mer Menschen sich zum Beten anschicken, da wagen sie, konkret aus
dem Vertrauen zu Gott zu leben. Sie riskieren, genau zu héren, Worte und
Auskiinfte iiber ihr Leben zu vernehmen, auf die sie selbst nicht kommen
wiirden. Sie beginnen nach dem zu fragen, was Gott mit ihrem Leben vor-
haben konnte, welches sein Wille ist.

Wie kann ein solches Beten helfen, treu zu werden und eine Lebensent-
scheidung durchzutragen? Wie und in welchem Sinne hilft es, Leiden,
das sich mit eingeschlagenen Wegen verbindet, zu kléren, ja sinnvoll zu
machen?

* Vorabdruck eines Kapitels aus dem Buch des Verfassers zum Thema ,,Treue“, das im
Laufe dieses Jahres im Matthias-Griinewald Verlag, Mainz, erscheinen wird.



Hans Schaller 6

I. In der Tiefe neu geordnet

Es gibt zwei Aspekte der Treue im Vollzug des Gebetes. — Es kann damit
das alltdgliche Beten gemeint sein: Es ist gut und ratsam, immer wieder
beharrlich und mit Geduld darum zu beten, daB wir in der Treue zu uns
selbst fest bleiben, unsere tiefste Sehnsucht nicht verraten, dal wir dem,
was wir versprochen haben und worauf wir eingegangen sind, treu blei-
ben kénnen - es moge uns die Kraft geschenkt werden, auch schwierige
und leidvolle Herausforderungen zu bestehen und zu bewéltigen.

Aber nicht davon soll hier die Rede sein, nicht von der Niitzlichkeit
und Notwendigkeit stindigen und beharrlichen Betens. Was mir im
Sinne liegt, ist der zweite Aspekt von Treue im Beten, die Frage nimlich,
wie ein Ringen um Treue zum Gebet wird, wie eine Verunsicherung in
dem, was man einst gewollt und auch versprochen hat, vor Gott gelangt?
Wie beten wir Menschen, wenn die Fundamente unseres Lebens erschiit-
tert werden, wenn alles, was bis dahin gehalten hat, ins Schwanken gerit,
wenn ein Konflikt fiir uns zur existentiellen Frage nach Sein oder Nicht-
sein wird: Gehen oder bleiben, auflésen oder durchhalten, abbrechen
oder neu anfangen? Was erfihrt ein Mensch, wenn er aus einer solchen
Anfechtung heraus zu beten sich anschickt, wenn es ihm durch Gnade er-
moéglicht wird, seine zusammenbrechende Welt, sein Scheitern vor Gott
zu bringen? Was geschieht da? Was gerit in Bewegung? Zeigen sich da
neue Perspektiven, die weiterfithren und hilfreich sind? Gibt es da ein
Licht, in dem die traurigen Geschehnisse eines Lebens sich neu ordnen
und sinnvoll werden kénnen?

Not lehre beten, so heilit ein gingiges Wort. Aber auch die Umkehrung
dieses Wortes ist bedenkenswert: Nicht nur lehrt die Not das Beten, son-
dern das Beten lehrt auch die Not. Es deckt in uns auf, wie es in der Reali-
tdt um uns steht, macht uns bewuBt, wie angewiesen und bediirftig wir im
Grunde sind. Wir kénnen so stark auf uns zuriickgeworfen werden, gera-
ten in ungeahnte Konfrontationen mit der Ausweglosigkeit einer Lebens-
situation. Der Schmerz iiber Enttduschungen und Schicksalsschlige mag
dtzend ins BewuBltsein treten. Die Selbstvorwiirfe werden laut und un-
iiberhérbar. - Wo wir zu beten versuchen, wo wir still werden, um unser
Leben zu ordnen und aus einer anderen Tiefe heraus zu begreifen, da tritt
nicht einfach Ruhe und Frieden ein. Wir kénnen es erfahren: Werden wir
duBerlich still, beginnt es im Innern zu lirmen, oft zu toben. Suchen wir
Ruhe, setzt 6fters ein geistlicher Kampf ein, ein Aufstand, in dem sich un-
sere Gefiihle dagegen wehren, die traurigen Fakten einfach hinzuneh-
men. Aber wer sich da hineinbegibt, allmihlich selbst hineinkommt, be-
harrlich und mit Geduld nicht aufgibt, seine zerbrechende Welt vor Gott



Beten — ein Weg zur Treue 7

zu bringen, der wird etwas Trostliches erfahren - gegen allen Aufruhr
und alle anfingliche Unruhe. Wer lange schweigt und hort, bleibt nicht
ohne Antwort. Er wird erfahren, daB3 der Sinn nicht ausschlieBlich in der
Losung der Probleme bestehen mufl. Er kann gewahr werden, da8 ihm
bereits eine reale Antwort mit der GewiBheit zuteil wurde, daB er mit den
quilenden Fragen nicht allein bleiben mubB.

Solche Erfahrungen sind nur schwer mitzuteilen. Noch weniger sind
sie zu beweisen oder jemandem vorzuschreiben. Man muB3 es selbst versu-
chen und sich hineinbegeben in das Gebet. Man lernt es nicht in ,, Trok-
kenkursen®; es geht nicht darum, sich Methoden anzueignen und aus-
wendig zu lernen. Nur das Tun in ernsthaften Versuchen wird uns diesen
Raum erschlieBen. Wer sich hineinbegibt, wird es erahnen oder auch gar
erfahren kénnen, daB da, wo er nur das Gestriipp unlosbarer Probleme
sah, im eigenen Dunkel nur Schweigen und Abgriinde vermutete, dal ge-
rade in diesem Schweigen jemand da ist, der um ihn weiBl und mittrégt.

Was in solcher Erfahrung trostlich und befreiend wirkt, ist das ge-
schenkte Wissen, da8 jemand da ist, und wir vor diesem Jemand dasein
diirfen auch noch gegen die eigene Angst, dazu liberhaupt kein Recht zu
haben. Dasein diirfen, so wie wir gerade sind, mit dem eigenen unterge-
ordneten Streben und den verletzten Gefithlen. Wir konnen auch dann
dasein, bekommen selbst dann Raum, wenn es um uns eng wird und uns
bange ist, wir brauchen nicht zu fliichten und kénnen die scheinbar aus-
weglose Situation bestehen.

Wo wir dieses Recht, da zu sein, erspiiren oder wenigstens erahnen, da
wird vieles moglich. Wir werden innerlich bereit, Dinge zuzulassen, die
wir bis dahin abgewehrt haben. Wir beginnen zu lernen, augenblickliche
Erfahrungen zu objektivieren. Es kann uns dabei Mut zuwachsen, ver-
dringte Gesichtspunkte eines Konfliktes zuzulassen, iber Verletzungen
zu sprechen, auch entschieden zu uns selbst zu stehen. Wo wir uns grund-
sitzlich bejaht und geliebt wissen, werden wir féhig, uns und unsere Kon-
flikte mit Sorgfalt zu bedenken, auch in berechtigter Sorge um uns prézi-
ser zu werden mit uns und zu héren. Wir mdchten wissen, was es denn mit
den Enttiuschungen auf sich hat, mdchten die verborgene Botschaft her-
ausfinden, die in konkreter Verunsicherung und Anfechtung liegt. Alles
soll und darf noch einmal dasein: Das ganze Leben mit all seinen Zwén-
gen, seinen Uberforderungen, seinen Reizen und Versuchungen. Ja, es
muB dasein diirfen, damit es neu gesehen und auch neu geordnet werden
kann. Es muB im innersten zur Ruhe kommen kénnen. Nur so kann der
Sinn oder Widersinn gemachter Erfahrungen erkannt werden, und nur so
werden wir auch bereit, punktuelle Geschehnisse in gréoflere Zusammen-
hiinge hineinzustellen. In diesem Sinne macht Beten objektiv, es fiihrt zu



Hans Schaller 8

einer tieferen Selbstseinsicht, 148t uns den Wahrheitskern momentaner
Priifungen herausfinden so wie es uns das folgende Zeugnis von Peter
Wust - ein Dokument hoher geistlicher Erfahrung - nahebringt. Er sagte
zu seinen Studentinnen und Studenten in der Abschiedsvorlesung:

»Und wenn Sie mich nun doch noch fragen sollten, bevor ich jetzt gehe
und endgiiltig gehe, ob ich nicht einen Zauberschliissel kenne, der einem
das letzte Tor zur Weisheit des Lebens erschlieBen konne, dann wiirde ich
Ihnen antworten: ,Jawohl. Und zwar ist dieser Zauberschliissel nicht die
Reflexion, wie Sie es von einem Philosophen vielleicht erwarten méch-
ten, sondern das Gebet. Das Gebet, als letzte Hingabe gefaBit, macht still,
macht kindlich, macht objektiv. Ein Mensch wichst fiir mich in dem Ma8
immer tiefer hinein in den Raum der Humanitiit, wie er zu beten imstande
ist, wofern nur das rechte Beten gemeint ist. Gebet kennzeichnet alle
letzte Humanitas des Geistes. Die groBen Dinge des Daseins werden nur
den betenden Geistern geschenkt. Beten lernen aber kann man am besten
im Leiden.*!

2. Sich der Wahrheit stellen

Beten hilft uns, Geschehnisse und Traumata unseres Lebens zu ordnen
und besser zu verstehen. Es erschlieBt uns Zusammenhiinge, die einem
oberflachlichen Blick leicht entgehen. Erlebnisse, einmal in das Licht des
Glaubens gestellt, bekommen ein anderes Profil.

Nun gibt es in diesem Bemiihen, die eigene Geschichte zu objektivie-
ren, so etwas wie eine fromme Falle, einen Winkelzug der Seele, mit dem
der Sinn des Betens verdreht wird. Es ist eine Gefahr, in die zu geraten
wir gerade dann riskieren, wenn wir bemiiht sind, die Anderung einer Le-
bensentscheidung ,.fromm®, das heifit aus dem Gebet heraus, zu begriin-
den.

Dazu vorerst eine mehr psychologoische Bemerkung: Sehr oft, so
scheint mir, wenn uns die Angst bedriickt, in den eigenen Strebungen,
iiber deren Lauterkeit wir uns selbst nicht so recht im klaren sein wollen,
durchschaut zu werden und mit den eigenen Plinen auf Kritik zu stoBen,
dann geht unser Ich in die Defensive; es bezieht eine Position der Selbst-
rechtfertigung - und zwar auf der ganzen Linie. Sind wir verunsichert, ist
unser Herz von Angst besetzt und eingeschiichtert, wird es aggressiv und
schlieft sich automatisch ab, 148t weder Einspruch noch Widerrede zu;
es wird uneinsichtig, abweisend und hart. Es will sich in seiner Bedring-

! Peter Wust, Gestalten und Gedanken, Miinchen 1961, 262.



Beten — ein Weg zur Treue 9

nis, in die es geraten ist, nicht helfen und schon gar nicht korrigieren las-
sen. Alles, was ihm an Hilfe und Ratschligen angeboten und zugetragen
wird, wird als Bedrohung, als ungebiihrende Einmischung empfunden.
Das Herz hat in seiner veringstigten Stimmung Griinde, die es fest fiir
sich behilt, die nur schwer mitteilbar sind und eigentlich nicht mehr an
die Offentlichkeit gelangen oder dahin gehoren.

Wie sehr dieses Herz, wenn es im Griff der Angst gefangen ist, alles ab-
wehrt, was es noch mehr verunsichern koénnte, so sehr ist ihm alles will-
kommen, was ihm recht gibt. Not macht verschlossen wie auch empfing-
lich. Deshalb ist alles, was die eigenen Gefiihle und Uberzeugungen stér-
ken und unterstiitzen konnte, dienlich und willkommen: wenn es nur die
eigene Meinung, wie verworren, eng und subjektiv sie auch sein mag, un-
terstiitzt. Man sucht Griinde, die einen bestétigen: psychologische, sachli-
che wenn méglich und eben fromme — und findet sie auch.

Wie sieht es denn konkret aus? Ist es nicht hiaufig so, daBl Entscheidungen
(der EntschluB etwa, ein religiéses Geliibde aufzuldsen) oft schon einge-
fiadelt, hin und wieder in der innersten Kammer des Herzens schon gefillt
sind, bevor dariiber gesprochen und auch ernsthaft gebetet wird? Ist da
nicht 6fters schon mehr geschehen, als uns unter Umstinden lieb ist, und
wir zuzugeben fihig sind? Da gibt es moglicherweise bereits Fakten, wel-
che die Richtung der weiteren Zukunft bestimmen, die nicht mehr aus der
Welt zu schaffen sind: gewachsene Beziehungen und Verbindlichkeiten,
zu denen zu stehen man nun Mihe hat, und aus denen der Konflikt mit
dem ehemals gewihlten Weg entstanden ist. Im Bereich des Un- und
HalbbewuBten mag die weitere Zukunft schon begonnen haben. Die Vor-
arbeiten fiir den Umsturz einer Lebensentscheidung sind schon weit ge-
diehen, vielleicht sogar schon abgeschlossen, die Schuhe iiber den Bach
geworfen, der neue Weg ist innerlich angetreten, der Entscheid im
Grunde schon gefillt.

Dieser ProzeB innerer Umorientierung, der auf eine Entscheidung hin-
l4uft, ist rational schwer zu kliren, auch beinahe unmoglich unter volliger
Kontrolle zu halten. Verhiltnisse, die neu geordnet werden sollen, ent-
wickeln eine Art irrationaler Eigendynamik und neigen dazu, einer ver-
niinftigen Beurteilung zu entgleiten. Da wird unter der Hand mehr ent-
schieden, als die Vernunft billigen mochte: starke Gefithle, momentane
Eindriicke, Emotionen haben die Uberhand und das Sagen, so dal Men-
schen in solchen Situationen sich oft auf Wege begeben, die im Extrem-
fall weder Verstand noch Herz gutheiBBen kénnten, wiirden sie ehrlich be-
fragt —, die einfach von den Fiilen diktiert sind.

Gegen solche, einer falschen Motivation entsprungene Spontaneitit und
Willkiir entsteht, sozusagen wie eine Bremse, der Bedarf nach Objektivi-



Hans Schaller 10

tat. Man méchte doch den Entscheid, der in seinen Anfingen schon weit
gediehen oder sogar schon gefillt ist, auf einen sicheren Boden stellen;
man sucht deshalb nach Autorititen, die den neuen Weg stiitzen, nach er-
fahrenen Menchen, die einem Sicherheit geben. Man sucht eine objektive
Plausibilitidt; und dazu gehért auch das Gebet.

Sagen zu koénnen, man habe iiber einen wichtigen Schritt des Lebens
gebetet, ist gewiB bestirkend; es kann das Gewissen beruhigen, denn Be-
ten macht, wie schon erwihnt, objektiv. Es erhoht die Wahrscheinlich-
keit, daB wir verantwortlich handeln, nicht einfach der Erfiillung eines
billigen Lieblingswunsches nachrennen, sondern einer geistlichen Ein-
sicht folgen; daB wir uns in dem, was Gott von uns will, weniger tiu-
schen. Es gibt auch a priori keine Griinde, eine Entscheidung, die aus sol-
chem Gebet getroffen wurde, in Frage zu stellen oder der diesbeziiglichen
Echtheit nicht zu trauen. Nur darf die Gefahr der geistlichen Selbsttiu-
schung, die gerade emotional hochempfindlichen Augenblicken inne-
wohnt, nicht iibersehen werden. So wie es namlich viele Dinge und Vor-
haben gibt, die von unserer Intention her gut gemeint sind, ohne von der
Sache her auch richtig und verniinftig zu sein, so gibt es auch Entschei-
dungen, die fromm sind und mit Gebeten gestiitzt werden, ohne dadurch
eine geistliche Objektivitit zu gewinnen. Wir tiuschen uns leicht — auch’
im Gebet; erkennen und erkliren etwas voreilig als Willen Gottes, wenn
es in unser Schema oder in die Situation einer schon vorgefaBten Ent-
scheidung paBt.?

Immer ist uns deshalb aufgegeben, uns und unser Beten kritisch zu be-
fragen: Ob wir nicht Gott auf eine schnelle und bequeme Weise als Argu-
mentationshilfe herbeiziehen? Wir miissen uns die Frage stellen, ob wir
wirklich gebetet haben. Haben wir uns aufgemacht in unserem ganzen
Dasein? Haben wir in dieser tiefen Verunsicherung hingehort, geschwie-
gen, tief; so, daB nicht mehr wir vorlaut unsere Meinung verteidigen, son-
dern so, daB Gott reden konnte, und sein Wille Raum gewann? Haben
wir ihn ausreden lassen? Haben wir gebetet — lange, beharrlich, wach,
tagsiiber und in langen Nichten? Nicht mit ein paar schnell hingesagten

2 GewiB, nicht daBl es das nicht geben konnte, eine im Gebet gewonnene Einsicht, daB
Treue und Durchhalten um jeden Preis falsch sind, auch in einer letzten Giiltigkeit vor
Gott, daB gerade in intensiver Selbsipriifung vor Gotl es einem Menschen klar werden
kann, daBl Entscheidendes in seinem Leben schicksalhaft und falsch entschieden und ein-
gefédell wurde, daB sich so deshalb eine Revision einer Lebensentscheidung aufdriingt.
Unter Umsténden konnte ein Festhalten an einer eingegangenen Bindung nur groBeres
Elend und menschliche Verkiimmerung nach sich ziehen. Es kann deshalb jemand durch-
aus in ernstem und langem Ringen, auch unter kundiger Begleitung zur Einsicht gelangen,
daB es die Verantwortung, die Ehrlichkeil gegeniiber sich selbst und den anderen, ver-
langt, eine Bindung zu 16sen.



Beten — ein Weg zur Treue 11

,Vater unser”, nicht nur in kurzen StoBgebeten, sondern in tiefem
Schweigen, im Ringen um die Bereitschaft, Gottes Stimme wirklich zu
erlauschen, sie herauszuhdren aus dem Getose eigener und fremder Mei-
nungen? Haben wir uns mit der ganzen Existenz, sozusagen mit Haut und
Haar, mit dem ganzen quilenden Lebenskonflikt in letzter radikaler Ehr-
lichkeit diesem Gott und seinem heiligen Willen ausgesetzt? Haben wir es
wirklich riskiert, nochmals unter seinen Blick zu geraten — schutzlos,
nackt, ohne Riickendeckung, ohne vorschnelles Rechthaben-Wollen?
Haben wir uns durchgerungen zu dieser geforderten Indifferenz, in der
wir wirklich bereit sind, in unserem Zwiespalt Gott das letzte Wort spre-
chen zu lassen? Haben wir die Frage nach seinem Willen, nicht nach dem
eigenen, nochmals aufkommen lassen — méchtig, dringend, beunruhi-
gend? Haben wir versucht, uns der ganzen Wahrheit unseres Lebens
(nicht nur der momentanen Erfahrung) zu stellen im Willen zur Ehrlich-
keit und Wahrheit? Haben wir versucht, die finsteren Stunden, die uns
aus dem Tritt zu werfen drohten, bis zu ihrem Wahrheitskern durchzule-
ben, sie bis zu dem Punkt durchgebetet, wo Gott, sein heiliger Wille, sich
als innerster Sinn enthiillt?

Diese Fragen sind so dringend und so wichtig, weil die Gefahr spiritu-
eller Selbsttauschung so groB ist. Vielleicht ist sie nie ganz zu umgehen.
Oder dann nur mit Hilfe eines kundigen Begleiters, der in geistlichen
Dingen niichtern, sachbezogen und wohltuend zugleich ist. Lassen wir
dazu einen solch lauteren Zeugen zu Worte kommen: Franziskus, der
sich mit seinem in frommer Tduschung befangenen Bruder Rufin unter-
halt:

,Diese Erfahrung®, sagte Rufin, ,,hat mich gelehrt, wie leicht man sich
Illusionen iiber sich selbst macht. Und wie leicht man, ohne sich zu schi-
men, fiir eine Eingebung des Herrn hilt, was doch nur ein Antrieb unse-
rer Natur ist.“ — ,Ja, man macht sich leicht Illusionen, darum stellen sie
sich auch so oft ein. Es gibt aber ein Zeichen, durch das sie sich verraten.“
-, Welches Zeichen?“, fragte Rufin. —,,DaB man unruhig und verstort ist.
Triibes Wasser ist nicht rein, das sieht jeder. Beim Menschen ist es genau
so. Wenn ihn Unruhe befillt, ist das Motiv seines Handelns offenbar
nicht klar, es ist ein ganzes Biindel von Motiven. Er 148t sich von etwas
anderem leiten als vom Geist des Herm. Solange jemand alles hat, was er
sich wiinscht, kann er nicht wissen, ob er wirklich vom Geist Gottes ge-
fiihrt wird. Es ist leicht, seine Fehler zu Tugenden zu stilisieren und seine
Selbstsucht hinter hohen und selbstlosen Absichten zu verstecken. Und
das mit der schonsten Unbekiimmertheit. Aber soll nur eine Gelegenheit
kommen, wo der Mensch, der sich in dieser Weise beliigt, auf Wider-
spruch oder Widerstand stdBt, dann fillt die Maske. Er wird unruhig und



Hans Schaller 12

gereizt. Hinter dem geistlichen Menschen, den er sich ausgelichen hatte,
scheint der fleischliche, der richtige Mensch, der sich mit Hinden und Fii-
Ben wehrt. Diese Unruhe und Aggressivitit machen deutlich, daB der
Mensch aus anderen Tiefen gesteuert wird als aus denen des Geistes des
Herrn.*3

3. Auf die Gezeiten der Seele achten

Im Bemiihen, in einer Not, wo das Leben zu zerbrechen droht, Gott das
letzte Wort zu lassen, spielt verstdndlicherweise die Frage nach dem rich-
tigen Zeitpunkt eine wichtige Rolle. Es gehort zu unserem oft so wider-
spriichlichen Verhalten, daB wir gerade in ungiinstigen Zeiten meinen, et-
was entscheiden zu miissen, daB uns eine Unruhe iberkommt, die uns
treibt, einfach etwas zu veridndern - sei es zum Guten oder zum Schlech-
ten. Deshalb die Frage: Wann und unter welchen Umstéinden soll etwas
zur Entscheidung kommen? Genauer gefragt: Wann sind wir entschei-
dungsfihig, wann verfiigen wir {iber diese seelische Verfassung, die es
braucht, um Schritte von so groBer Tragweite zu wagen? Wann und wo-
ran kdnnen wir erkennen, ob eine Einsicht in uns klar, tief und auch reif
genug ist, um eine fundamentale Anderung des Lebens vorzunehmen?

Wir miissen uns bei dieser Frage folgendes bewuBt machen: Unser Le-
ben ist kein ruhiger Strom, der ungestdrt und ohne Hindernisse durch
eine Gegend flieBt. Wir wissen es aus der tdglichen Erfahrung. Da gibt es
Zeiten, die uns lange vorkommen, wie langgezogene Serpentinen; da gibt
es Ereignisse, die wir wie Stromschnellen empfinden. Zeiten aufgewiihl-
ter Gefithle und Unruhe, in denen vieles durcheinander gerit. Zeiten wie-
derum, in denen uns der Gang des Lebens egal ist, wo alles so fern ge-
riickt erscheint, uns so vage und ohne Konturen vorkommt. Ja, wo wir
selbst nicht genau wissen, wie es uns innerlich ist, ob kalt oder warm. Da
kann alles so farblos werden. Was wir als bunt und belebend empfanden,
zerféllt, was uns in Schwung hielt, verliert seine Antriebskraft.

In solchen Gezeiten der Seele ist alles geschwicht: die Sicht, die Wahr-
nehmung, die Empfindung. Wir verfiigen weder iiber das Interesse noch
iiber die Kraft, die Realitiit zu sehen, haben keine Zugénge, um zu begrei-
fen, was wir eigentlich wollen, und was zu tun ist.

Es ist klar, daB uns in solchen Zeiten der inneren Schwiche wenig ge-
lingen kann. Nicht im kleinen und schon gar nicht im groBen, nicht in Ge-
danken und noch weniger in Taten. In einer solchen seelischen VerfaBt-

? Eligius Leclerc OFM, Weisheit eines Armen. Werl/Westf. 1983, 66 u. 67.



Beten — ein Weg zur Treue 13

heit verfiigen wir einfach nicht iber die Kraft etwas im guten und positi-
ven Sinn zu ordnen. Was wir in die Hand nehmen, gewinnt keine Gestalt,
wird nicht geformt; wir konnen nachdenken und finden nicht zu klaren
Einsichten, legen uns Vorsitze zurecht und konnen sie doch nicht in die
Tat umsetzen. Die Zuginge zu unseren tieferen Gefiihlen, zu einer Mitte,
aus der Entscheidungen méglich sind, sind einfach versperrt.

In solchen Zeiten innerer Zerfahrenheit werden wir zudem duflerst an-
fallig fiir alles mogliche, fiir uninteressante, oberflichliche und schadli-
che Dinge. Angebote, die uns im Grunde fern liegen, gewinnen pétzlich
an Aktualitit; was unseren Gedanken unter Umstinden véllig fremd war,
riickt plétzlich in Griffndhe. Ideale, die uns wertvoll und teuer sind, ver-
lieren in solchen Augenblicken ihre Attraktivitiat. Werte wie Treue, Ge-
duld und Nichstenliebe riicken in den Hintergrund. Stattdessen kénnen
sich Eigensucht, GenuB und Kompensationsgeliiste breit machen — und
das oft auf sehr brutale Art und in maBloser Weise.

Wir bleiben in solchen Zeiten duBerst gefidhrdet, auf uns selbst zuriick-
geworfen, oft in demiitigender Weise. Wir werden unter Umstédnden gna-
denlos konfrontiert mit Seiten in unserer Seele, die wir sonst geschickt
ausblenden, die aber doch zu uns gehdren: Mit der eigenen Leere, der
Unfihigkeit zu leben, den banalen, oberflachlichen Wiinschen und Stre-
bungen. Wir werden dabei unbarmherzig an die eigene, tiefsitzende Un-
zufriedenheit ausgeliefert, unter Umstinden an den Widerwillen, den
schleichenden UberdruB, der so leicht umschlégt in eine unstillbare Le-
bensgier oder in unkontrollierbaren Gliickshunger. Wir verfiigen in sol-
chen Stimmungen einfach nicht tiber die Kraft, die es braucht, um stand-
zuhalten, das Tiefengewicht einer radikalen Anfechtung zu iiberwinden
oder gar etwas positiv zu entscheiden.

DaB es so etwas gibt, solche Momente leib-seelischer Ermiidung, sol-
ches Zuriickgeworfen-werden, das ist nicht eigentlich verwunderlich. Es
gehort zum Auf-und-Ab eines lebendig gebliebenen Empfindens. Es
braucht uns deshalb nicht zu iiberraschen oder gar zu beunruhigen. Alar-
mierend wird es nur, wenn in solchen Phasen innerer Unordnung iiber
das Ganze eines Lebens neu entschieden werden soll. Dazu wire der Zeit-
punkt schlecht gewihlt. So etwas zu tun, ist unklug, zerstort unter Um-
stinden gesunde Wurzeln unseres Daseins. Wir greifen dann in einem
MaBe in unsere Biographie ein, wozu wir weder die notige Klarheit noch
die erforderliche innere Freiheit haben.

Gnade ist es gewiB und nicht das eigene Verdienst, wenn uns in solchen
Zeiten die Geduld nicht verldBt, wenn uns mitten in der Zerfahrenheit
des Leidens, ja der Verzweiflung, das Wissen, ja der vertrauende Glaube
nicht verlorengeht, da das Leben, so wie wir es vor Gott einst entschie-



Hans Schaller 14

den haben, seine Richtigkeit behilt; wenn wir der Versuchung einer billi-
gen und schnellen Losung widerstehen: ,,... Verunsicherungen miissen
ausgelotet und abgehorcht werden. Bevor wir Gott nicht gebeten haben,
sie von neuem fiir uns zu erhellen, miissen wir uns verbieten, die Frage
selber 16sen zu wollen, denn auf die eine oder die andere Weise betreffen
sie die sicheren Fundamente unseres Lebens. Worin auch immer der
Grund unserer Verunsicherung liegen mag, nie diirfen wir ihr gestatten,
in diese sicheren Fundamente unseres Lebens, die wir durch Gottes
Gnade erhalten haben, einzudringen. Diese Fundamente bleiben allein
durch die Gnade Gottes gewiB3; sie muB stindig erhofft, also erbeten wer-
den.«

Es ist eine Gnade, wenn wir in solchen Zeiten nicht vergessen, was
groBe spirituelle Menschen, etwa Ignatius von Loyola, aus ihrer Erfah-
rung dazu sagen: DaB3 wir da, wo vieles im Leben durcheinander, zerriit-
tet und dunkel ist, keine Entscheidungen treffen sollen — vor allem nicht
solche von groBer Tragweite. Wir sollten an dem nichts dndern, was wir
in Zeiten groBerer Klarheit und Freiheit festgelegt haben, aber auch
nichts Neues in die Wege leiten. Vielmehr gilt es, zu den Entscheidungen
des Lebens zu stehen, die wir friither mit ruhigem, heiterem Gemiit und in
innerem Frieden getroffen haben.

In solchem Zustand geschwichter Selbsteinschdtzung sollten wir vor-
sichtig sein mit unserem Urteil und uns in Erinnerung rufen, daB wir
nicht so sind, wie wir uns gefiihlsmaBig und augenblicklich erfahren, da3
die subjektiven Eindriicke, die traurigen Verstimmungen noch nicht das
Ganze unserer Person ausmachen. Wir sind mehr als die Summe der
schwierigen Zustinde, die wir erleben. Auch wenn es durchaus wichtig
ist, diese Zustinde, besonders dann, wenn sie stindig und kontinuierlich
sind, nicht einfach zu iibergehen, sondern sie zu befragen und auszuwer-
ten, diirfen wir dennoch nicht behaupten, der Weg fiihre schon deshalb
nicht weiter, weil wir gerade keine Sonne sehen.

Beten bleibt — um den Gedanken zusammenzufassen - die Méglichkeit
schlechthin, um zur geforderten Indifferenz und zur inneren Freiheit zu
gelangen. Es ist der Weg, auf dem wir uns und unsere Realitit wieder in
den Blick bekommen, ruhiger, gelassen werden und aus einem inneren
Getrostetsein fillige Schritte tun und Entscheidungen angehen kénnen.

4 Madeleine Delbrél, Leben gegen den Strom. Freiburg 1992, 120.





