
•Sentire cum ecclesia" 
Kirchliche Gesinnung im Geist der Regeln des hl. Ignatius* 

Johannes Günter Gerhartz, Rom 

Können die achtzehn Regeln, die der hl. Ignatius •für das wahre Gespür, 
das wir in der streitenden Kirche haben müssen", zusammengestellt hat 
(Exerzitienbuch = EB 352-370), auch heutigen Menschen noch hilfreich 
sein? Zwar sind diese Regeln in der konkreten kirchlichen Umwelt seiner 
Zeit entstanden, in der Ignatius ein Mann der Kirche geworden und drei- 
ßig Jahre hindurch geblieben ist. Seine Weisungen scheinen aber im heu- 
tigen kulturellen, ja selbst kirchlichen Kontext überholt zu sein. Oder 
kann man immer noch so einfachhin •loben Reliquien von Heiligen, Sta- 
tionskirchen, Wallfahrten, Ablässe, Jubiläen, Kreuzzugsbullen, angezün- 
dete Kerzen und äußere Bußübungen", wie er es empfiehlt (EB 358 f.)? 
Können wir unser Verhältnis zur Kirche, unsere Liebe und Treue zu ihr 
noch mit den Ausdrücken und Kategorien formulieren, die des 16. Jahr- 
hunderts sind? Kann man die großen Unterschiede übersehen, die es zwi- 
schen dem Kirchenverständnis der Gegenreformation und dem des II. 
Vatikanischen Konzils gibt? Können wir wirklich so einfachhin das Kri- 
terium der 13. Regel übernehmen und anwenden: •Von dem Weißen, das 
ich sehe, glauben, daß es schwarz ist, wenn die hierarchische Kirche es so 
bestimmt ..."? Diese und ähnliche Fragen stellen, heißt, sie verneinen. 
Die Zeitbedingtheit dieser Formulierungen ist zu offensichtlich. Der 
Geist der Regeln aber bleibt. Die Haltung der Kirchlichkeit, die in ihnen 
zum Ausdruck kommt, ist auch für uns heute Anfrage und Anforderung. 
Was heißt für uns heute konkret •sentire cum Ecclesia", das Fühlen in 
und mit der Kirche, was heißt kirchliche Gesinnung? Das ist eine blei- 
bende Frage. 

Es ist klar, daß die Gesellschaft Jesu, der ja diese Regeln in besonderer 
Weise zu eigen sind, sich immer wieder - und besonders seit dem letzten 
Konzil - dieser Frage stellt. Oft schon ist angeregt und versucht worden, 
diese Regeln neu zu formulieren. Offiziell ist dem im Orden aber ebenso- 
wenig entsprochen worden wie etwa Anregungen zur Neuformulierung 
des Exerzitienbüchleins oder der Konstitutionen des Ordens, die ja auch 

* Ausschnitte einer Recollectio, die der Verfasser anläßlich einer Konferenz deutscher Spi- 
rituale in Rom gehalten hat. Der Rede-Stil wurde beibehalten. (Eine italienische Überset- 
zung der Vorträge erschien in: La Civiltä Cattolica 1993, quaderno 3429 und 3430). 



Johannes Günther Gerhartz 16 

schon über 450 Jahre alt sind. Die durch das alltägliche Leben immer neu 
heraufbeschworene Auseinandersetzung mit diesen ignatianischen Ur- 
texten schien uns fruchtbarer und wirksamer als weniger anstößige, aber 
darum auch weniger anstoßende Texte. Das Bemühen im Orden aber, 
den bleibenden Geist der Kirchlichkeit des Ignatius, das •sentire cum Ec- 
clesia" in der heutigen Kultur und in der Kirche des II. Vatikanischen 
Konzils herauszuarbeiten, zu verstehen und zu leben, ist groß. 

Historische Anmerkungen 

1. Historisch sind die achtzehn Regeln in zwei Gruppen zu unterschei- 
den; die Regeln 1-13 entstanden, bevor Ignatius 1535 Paris verließ, und 
sie entstanden in Auseinandersetzung hauptsächlich mit Erasmus von 
Rotterdam, der ja all dies, was Ignatius in diesen Regeln zu loben anleitet, 
negiert, lächerlich macht. Das geht bis in die Wortwahl. Nur ein Beispiel: 
Erasmus erklärt •Das Weiße ist auch dann nicht schwarz, wenn der römi- 
sche Papst es so definiert." Ignatius hingegen •Von dem, was ich als weiß 
sehe, annehmen, daß es schwarz ist, wenn die hierarchische Kirche es so 
sagt." - Die Regeln 14-18 entstanden wohl in Rom vor 1541 und zwar in 
Auseinandersetzung mit dem Augustinermönch Meinardi, der in seinen 
Predigten lutherische Ansichten vortrug und schließlich selbst Luther- 
aner wurde. 

Der Sinn der Regeln ist so in dem Wunsch des Ignatius zu sehen, die- 
sen Tendenzen des Erasmus und des Meinardi entgegenzutreten und die 
Seinen zu stärken, eine gesunde kirchliche Haltung und Gesinnung zu ha- 
ben1. 

2. Das spanische •sentir" oder •sentido" in der Überschrift der Regel ist 
mit seinem vollen Inhalt nicht leicht in anderen Sprachen wiederzugeben. 
•Denken mit der Kirche", wie es früher oft übersetzt wurde, übergeht das 
Affektive. •Fühlen mit der Kirche" übergeht die rationale Basis dieser 
Haltung. Und beide Ausdrücke lassen nichts von dem •Auf-das-Prakti- 
sche-ausgerichtet-Sein" anklingen, was Ignatius damit verbindet. Es ist 
ein ganzmenschlicher Vollzug gemeint, ein •Sein mit der Kirche", eine 
Gesinnung und Haltung, die konstruktiv in und mit der Kirche denkt, 
fühlt und handelt. Wohl am akzeptabelsten ist die Übersetzung bei Peter 
Knauer •Für das wahre Gespür, das wir in der streitenden Kirche haben 

1 Werner Löser SJ ist diesen Fragen in seinem Aufsatz •Die Regeln des Ignatius von Loyola 
zur kirchlichen Gesinnung - ihre historische Aussage und ihre aktuelle Bedeutung" in •Geist 
und Leben" 1984, S. 341-352, nachgegangen. 



• Sentire cum ecclesia " 17 

müssen, sollen die folgenden Regeln eingehalten werden"2. Doch auch 
das Wort •reglas" wäre hier eher mit Hinweisen, Orientierungen, Direkti- 
ven wiederzugeben. 

Noch etwas zum Titel: Wir ziehen heute zumeist vor, nicht vom •sen- 
tire cum", sondern vom •sentire in Ecclesia" zu sprechen. Denn wir sind 
selbst Kirche und die Kirche ist nicht eine Autorität, die uns gegenüber- 
tritt. Bei Ignatius kommt beides vor: •in der Kirche" und •mit der Kir- 
che". Er selber hat darin wohl keinen großen Unterschied gesehen. So 
hilft uns diese Unterscheidung nicht viel weiter, wenn wir wissen wollen, 
was er unter •kirchlicher Gesinnung" verstanden hat. 

3. Die Regeln über die kirchliche Gesinnung haben drei Anliegen oder 
Stoßrichtungen: 
- in einer ersten Gruppe von Regeln (2-10) spricht Ignatius von der geist- 
lichen Haltung des Lobens. Gelobt werden sollen die verschiedenen Äu- 
ßerungen des kirchlichen Lebens: die Sakramente, die Gebote und Sat- 
zungen und die übrigen liturgischen Vollzüge. Ignatius macht so deutlich, 
daß das Geheimnis des menschgewordenen Wortes nicht gelebt werden 
kann ohne göttliche Liturgie und ihre Ordnung, in der kultische Regeln 
und Formen ihren berechtigten - wenn auch eher bescheidenen - Platz 
haben. 
- eine zweite Gruppe von Regeln (11, 12, 14-18) gibt Weisungen für die 
apostolische Aufgabe des Redens über den Glauben und über Dinge des 
Glaubens. Das Hauptanliegen ist hier, pastorale Rücksicht zu üben und 
mit den Erwartungen, den Voraussetzungen und Wünschen des Volkes 
Gottes zu rechnen. Ein ganz paulinisches Anliegen. 
- Zwei Regeln (1, 13) sprechen direkt von dem rechten Verhalten 
gegenüber der hierarchischen Kirche, die da ist die •wahre Braut Christi 
unseres Herrn, unsere heilige Mutter". Dieses rechte Verhalten kann nur 
dadurch gewonnen und gelebt werden, daß zwischen beiden keine unge- 
bührliche Trennung gemacht, sondern deren gemeinsames Leben aus 
dem einen Geist gesehen wird. 

Wie können wir heute diese Regeln verstehen und leben? 

Einen ersten Gedanken, der heute in der Gesellschaft Jesu zu dieser 
Frage gelebt und vorgetragen wird, möchte ich das Prinzip der Konkret- 
heit oder der Inkarnation nennen. In den Regeln kirchlicher Gesinnung 
lebt etwas von dem, was man die •realistische Mystik des Ignatius" ge- 
nannt hat. Diese ist ein Stück der bleibenden Gültigkeit der Regeln. 

: Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Graz-Wien-Köln 1978. 



Johannes Günther Gerhartz 18 

Jeder, der die Exerzitien des Ignatius kennt, versteht, daß Christus, der 
•ewige König", ihn einlädt, mit ihm mitzuwirken am Werk der Inkarna- 
tion unseres Heiles. Er wird aber auch verstehen, daß dieses Werk der 
Menschwerdung sich in der Kirche des Herrn fortsetzt, deren schwerfäl- 
lige Menschlichkeit mit dem •göttlichen Element" vereint und durchsetzt 
ist (Lumen gentium 8). Ignatius ist geprägt vom Mysterium der Inkarna- 
tion, das er im Leben der Kirche fortgesetzt sieht und mitvollziehen will. 
So denkt er nicht an eine Kirche der Reinen und Vollkommenen, die sich 
über die Schwächen, Schwerfälligkeiten und Sünden der (anderen) Men- 
schen erheben. Und weil er nicht auf eine noch zu erhoffende oder ideale 
Kirche wartet, hält er sich bei diesen Regeln an die faktischen Gegeben- 
heiten seiner Zeit. Überzeugt, daß derselbe Gott Christus und die Kirche 
belebt, hält Ignatius seine mystischen Erfahrungen nicht für authentisch, 
wenn sie nicht akzeptiert sind von der Kirche, gleichsam •eingefleischt" 
werden in die geschichtlich-kirchliche Realität. Darin sieht er das Myste- 
rium der Inkarnation sich von neuem vollziehen. Jeder prophetische oder 
charismatische Aufbruch und jede spirituelle Bewegung werden •zer- 
streut" und ihrer Substanz beraubt, wenn sie nicht in die konkrete Wirk- 
lichkeit der streitenden hierarchischen Kirche eingebettet sind •zum je 
größeren Dienst" am Heil der Seelen. 

Das Zweite, was damit notwendig gegeben ist, ist das Prinzip der Span- 
nung. Aus diesen Regeln kirchlicher Gesinnung spürt man heraus, daß 
Ignatius aus eigener Erfahrung wußte, wie der Geist, der und weil er die 
Inkarnation in uns fortsetzen und den Leib Christi aufbauen will, Span- 
nung und Konflikt mit sich bringt. Er hielt diese Spannung voll aus. Er 
ließ nicht zu, daß sie zu einer Spaltung oder einem Widerspruch wurde. 
Er stellte sich der Spannung zwischen •reiner Liebe" und •knechlicher 
Furcht" - wie er es nannte (EB 370); der Spannung zwischen einer sehr 
persönlichen Glaubenserfahrung und dem Dienst am geschichtlich-kon- 
kreten sozialen Leib der Kirche; der Spannung zwischen dem Wagnis, 
das Geschöpf mit seinem Schöpfer direkt verkehren zu lassen, und der 
Demut, diese Begegnung mit Gott mit Hilfe der kirchlichen Vermittlun- 
gen zu leben; der inkarnatorischen Spannung, der (unsichtbaren) göttli- 
chen Majestät zu huldigen und zugleich ihr zu dienen durch den Gehor- 
sam gegenüber dem (höchst sichtbaren) Stellvertreter Christi auf Erden. 
Und wir können nicht sagen, daß dies für die Zeit des Ignatius relativ 
leicht war, da die Kirche eins war und sie die Spannung zwischen ver- 
schiedenen •Modellen von Kirche" nicht kannte. Denn wenn auch nicht 
in der Weise wie heute, so gab es damals doch diese Spannung zwischen 
verschiedenen •Kirchenmodellen" in durchaus nicht weniger krassen 
Formen, der Spannung nämlich zwischen der verweltlichten Kirche der 



• Sen tire cum ecclesia " 19 

Renaissance und der Kirche der •Reformer", wie wir in Geschichtsbü- 
chern nachlesen können. Ignatius hat jedenfalls diese Spannung und ihre 
Auswirkungen erfahren. 

Grundlegend für diese Regeln und ihre bleibende Kirchlichkeit ist das 
Prinzip der Einheit zwischen Christus, Kirche, Geist, das sich aus der Inkar- 
nation ergibt. So wenig wie Ignatius in seinen Regeln das bekannte •Je- 
sus, ja - Kirche, nein" hinnehmen würde, so wenig nimmt er in ihnen hin, 
daß die Kirche in all ihrer Menschlichkeit von einem anderen Geist be- 
lebt und geleitet wird als dem Geist Christi. Seine Sicht oder Vision von 
Kirche war es, sie sei in dem vielen, was sich ihm darbot, immer auch und 
zutiefst •die wahre Braut Christi, die da ist Unsere Heilige Mutter, die 
hierarchische Kirche ...". Ignatius kann nicht voneinander trennen, was 
Gottes Liebe zu uns in der Inkarnation seines Sohnes geeint hat: Das Ge- 
heimnis von göttlichem Wort und Mensch, von Braut und Hierarchie, 
von Mutter des Volkes Gottes und Institution. Es ist der eine und selbe 
Geist, der Christus, den Bräutigam, mit der Kirche, seiner Braut, verbin- 
det, die beide beladen sind mit unseren Sünden und mit seinem Kreuz. 
Daher haben wir es nicht mit Widersprüchen zu tun, sondern mit Span- 
nungen zwischen Glaube und Vernunft, Gehorsam und Freiheit, Liebe 
und Kritik, persönlicher Verantwortung und kirchlichem Gehorsam. 
Auch Paulus (Eph 5) trennt nicht, was im Mysterium Christi und seiner 
Kirche verbunden ist. Für ein lediglich soziologisches Verständnis von 
Kirche, welches kirchliche Institution und kirchliches Amt nicht als Be- 
standteil der inkarnatorischen Struktur unseres Heiles in Jesus Christus 
erkennt und anerkennt, haben diese Regeln praktisch keine Bedeutung, 
wurden sie doch - wie gesagt - aus dem Glauben heraus aufgestellt, daß 
•zwischen Christus, unserem Herrn, dem Bräutigam, und seiner Braut, 
der Kirche, der gleiche Geist ist, der uns leitet und lenkt zum Heil unserer 
Seelen" (EB 365). 

Eine heutige Übertragung oder Umschreibung des Ausdrucks •sentire 
cum Ecclesia" kann man sehen und hat man gesehen in einer Formulie- 
rung der letzten Generalkongregation der Gesellschaft Jesu (1983). Sie 
lautet: •Sich kraftvoll und kreativ mehr und mehr in das Leben der Kirche 
einfügen, um ihr Geheimnis zu erfahren und innerlich zu verstehen"*. Ihr 
Geheimnis erfahren und innerlich verstehen, das ist - um mit Paulus zu 
sprechen - die innere Erfahrung, die darin besteht, die Kirche so zu lie- 
ben, wie Christus sie liebt (vgl. Eph 5,25). Sich mehr und mehr einfügen 
in das Leben der Kirche, dieser Ausdruck weist auf die Exerzitien hin. Es 
ist nicht von ungefähr, daß diese Regeln in den Exerzitien des Ignatius 

1 33. Generalkongregation, Dekret 1, n. 8. 



Johannes Günther Gerhartz 20 

stehen. Sie sind darin kein Fremdkörper. Ignatius verstand die Geistli- 
chen Übungen als eine Einführung in den Geist und das Heilswerk, das 
der Geist in der Kirche des Herrn und durch sie fortführt. Der ganze Pro- 
zeß der Geistlichen Übungen soll ein Reifungsprozeß sein, ein Prozeß 
des mehr und mehr Hineinwachsens der persönlichen Frömmigkeit in 
den Geist des Herrn, ein Prozeß des Hineinwachsens damit aber auch in 
eine Lebensgemeinschaft mit und in der Kirche des Herrn. Damit ist aber 
auch gesagt, daß unser aufrichtiges Verlangen, •das wahre Gespür, das 
wir in der streitenden Kirche haben müssen" (EB 352), zu erlangen und in 
ihm zu reifen, wichtiger und grundlegender ist als alle Regeln zum Um- 
gang miteinander und zur Konfliktbewältigung. 

Kraftvoller Einsatz und Kreativität in der Kirche, was heißt das? Einige 
Konkretisierungen sollen auch hier versucht werden: 

a) Der Sinn des •wahren Gespürs in der Kirche" liegt jenseits unserer Gefühle 
von Sympathie und Antipathie, jenseits selbst unserer Begeisterung oder Enttäu- 
schung. Er liegt - um wiederum mit Paulus zu sprechen - •in eurer Liebe, die im- 
mer noch reicher an Einsicht und Verständnis wird, damit ihr unterscheiden und 
beurteilen könnt, worauf es ankommt" (Phil 1,9-10). 

b) Kraftvoller Einsatz und Kreativität in der Kirche hat als •notwendige Vor- 
aussetzung" die positive Haltung, die Ignatius, belehrt aus eigener Erfahrung, zu 
Beginn seiner Geistlichen Übungen, gleichsam als deren Fundament, in dem Satz 
postuliert, •daß jeder gute Christ bereitwilliger sein muß, die Aussage des Näch- 
sten zu retten, als ihn zu verurteilen" (EB 22). Es ist dieselbe positive Einstellung, 
die auch aus der 10. Regel über die kirchliche Gesinnung des Ignatius spricht und 
die natürlich auch gegenüber den •Aussagen des Nächsten" gilt, der kirchlicher 
Amtsträger ist. Sie lautet: •Wir müssen bereitwilliger sein, sowohl Satzungen, 
Empfehlungen wie Gewohnheiten unserer Vorgesetzten zu billigen und zu loben. 
Denn auch wenn einige nicht so sind oder wären, würde das Reden dagegen, sei 
es beim Predigen in der Öffentlichkeit oder beim Darlegen vor dem einfachen 
Volk, mehr Murren und Ärgernis als Nutzen bewirken" (EB 362). 

Zu dieser 10. Regel möchte ich folgende Bemerkung machen: Im Licht des II. 
Vatikanischen Konzils hätte Ignatius diese Regel, soweit sie die Ausübung von 
Autorität in der Kirche betrifft, ohne Zweifel etwas vorsichtiger formuliert. Zu- 
dem leben und wirken wir im Zeitalter der Demokratie, das ja bei der Formulie- 
rung dieser Sachverhalte auch seinen Einfluß auf das Konzil hatte. In der Demo- 
kratie aber ist öffentliche Kritik von Autorität Teil des Systems und, wenn die 
Autorität Wesentliches verletzt, für das Gemeinwohl geradezu notwendig. Doch 
kann es nicht darum gehen, in simpler Weise Infragestellungen aus der zivilen 
Gesellschaft in die Communio der Kirche zu übernehmen, eben weil diese nicht 
nur und nicht zuerst politisch-demokratiche Gesellschaft ist. Worauf es Ignatius 
ankommt, ist, die •Besinnung über zwei Banner" der Exerzitien (EB 136 ff) anzu- 
wenden und uns zu prüfen, wessen Geistes Kind unsere Kritik ist und die Art, sie 
vorzutragen, und wie wir uns verhalten würden, wenn eine bestimmte Art von 



• Sen tire cum ecclesia " 21 

Kritik sich nicht nur gegen die Ausübung von Autorität wendet, sondern die Zer- 
störung der Autorität selbst bedeutet. 

c) Doch Ignatius erwartet von einer kirchlichen Gesinnung noch mehr als nur 
diese positive Einstellung, die die Aussage des Nächsten nach Möglichkeit zu ret- 
ten sucht. Er erwartet nämlich von ihr die Einstellung •des Lobens", ein Wort, 
das er in diesen Regeln so oft wiederholt. Wie kommt er dazu? Im •Prinzip und 
Fundament" seiner Exerzitien sagt er, daß der Mensch dazu geschaffen und beru- 
fen sei, •Gott, unseren Herrn, zu loben" (EB 23). Das beinhaltet, daß der Mensch 
Gott auch loben soll für alles Leben, das Gott in seiner Kirche in vielen Formen 
und durch verschiedene Gaben erweckt. Diese positive Haltung des Wahrneh- 
mens und Lobens all dessen, was Gott in seiner Kirche wirkt, lernte und übte Ig- 
natius trotz des katastrophalen Zustandes der Kirche seiner Zeit. Diesen Zustand 
kannte er sehr wohl; aber anstatt seinen apostolischen Eifer zu lähmen, erweckte 
dieser Zustand in ihm •kraftvollen Einsatz und Kreativität" zum Aufbau der Kir- 
che. In der Vision von La Storta vor den Toren Roms hatte er außerdem gelernt, 
daß der Herr in seiner Kirche weiter sein Kreuz trägt und daß derjenige, der dem 
Herrn nahe sein und dienen will, ihm auch auf diesen Kreuzweg •zugestellt" sein 
wird. •Wenn einer mir dienen will, folge er mir nach, und wo ich bin, dort wird 
auch mein Diener sein" (Joh 12,26). 

d) Kraftvoller Einsatz und Kreativität sind darauf bedacht, den •Seelen zu hel- 
fen", also den Menschen zu dienen und also in pastoraler Rücksicht darauf zu 
achten und dahin zu streben, sie und die Gemeinschaft der Gläubigen nicht zu 
schwächen oder zu verwirren, sondern aufzubauen. Das ist ein wichtiges, ja ein 
entscheidendes Kriterium der Kirchlichkeit, das man nur erfüllen kann, wenn 
man selbstlos die Anregungen und Bewegungen des Geistes im Volke Gottes zu 
unterscheiden und herauszuspüren vermag. 

e) Ein weiterer Aspekt des kraftvollen Einsatzes und der Kreativität beim Auf- 
bau der Kirche ist das, was man in dem Wort •Kompetenz" zusammenfassen 
kann, Kompetenz in Lehre und Forschung sowohl in den theologischen als auch 
in den humanen Disziplinen, besonders denen, die zum volleren Verständnis des 
Glaubens mehr beitragen können. Diese Kompetenz ist es, worauf es einem 
Mann wie Ignatius vor allem ankommt, worauf er abzielt, was er als die wirksam- 
ste Form von Kritik an Mißständen ansieht. Statt sich auf persönliche Polemik 
und auf schnelle öffentliche Kritik einzulassen - zumal vor einer Öffentlichkeit, 
die das trotz aller angeblichen •Mündigkeit" kaum einzuordnen oder zu verkraf- 
ten vermag - führt uns die ignatianische Kirchlichkeit hin zum größeren Dienst, 
der in der Mühsal der Kompetenz-Gewinnung liegt, eine Kompetenz, die um so 
mehr zum Aufbau der Kirche und damit auch immer zur Reform der Kirche, auch 
der •hierarchischen Kirche", beiträgt, je mehr sie an den Willen zum Dienst am 
Nächsten und eben nicht an den Gewinn eigener Ehre gebunden ist. Die Frucht- 
barkeit des Apostolats in der Kirche hängt weithin von dieser Haltung ab. 

f) Das •sentire cum ecclesia" schließt demnach eine Haltung ein, die es riskiert, 
im Sinne des Evangeliums geduldig zu sein. Geduldig sein, das heißt nicht eilig 
oder übereilt und damit oberflächlich reagieren, sondern besser hören und besser 



Johannes Günther Gerhartz 22 

verstehen, um so in Unterscheidung das Volk Gottes kompetenter zu •erbauen", 
eben ihm dienen zu können. 

Der Ausdruck •Einfügung in das Leben der Kirche" hebt einen Aspekt 
des •sentire cum Ecclesia" heraus, nämlich die Zusammenarbeit mit al- 
len Gliedern des Volkes Gottes, die offene Zusammenarbeit mit allen, die 
in der Kirche leben und handeln, Amtsträger und Laien. Für die Priester 
bedeutet dies in besonderer Weise die Zusammenarbeit mit den Laien. 
Man beachte dabei, daß diese Zusammenarbeit sich ganz von selbst aus 
dem •sentire cum ecclesia", also aus der wachsenden Einfügung in das 
Leben der Kirche ergibt und nicht zuerst aus Gründen mangelnden Per- 
sonals und pastoraler Strategie. 

Drei Dimensionen oder Stoßrichtungen dieser Zusammenarbeit des 
Priesters mit den Laien im Sinne des •sentire cum ecclesia" will ich kurz 
herausteilen: 
- Den Laien helfen, ihre spezifische Berufung und Aufgabe in der Kirche 
und für die Kirche zu entdecken. Das heißt nicht, daß wir sie zu halben 
Priestern oder kleinen Klerikern zu machen versuchen, sondern daß wir 
ihnen helfen, das mehr und mehr zu werden, was sie als Laien in der Kir- 
che sind. 
- Die Laien bilden, so daß sie ihre Aufgaben in der Kirche und in der 
Welt, als Kirche in der Welt erfüllen können. 
- In der Zusammenarbeit mit den Laien ihnen wirklich vertrauen, den 
Wunsch haben, sie in den verschiedenen Arten von Apostolat aufrichtig 
als Mitarbeiter zu haben, als Multiplikatoren der Evangelisierung. 

Somit ist klar, daß es noch einiger Mühe bedarf, um die Verpflichtun- 
gen dieser Aufgabe zu verstehen. Deshalb noch eine letzte Bemerkung: 
•Sentire cum ecclesia" wird sich bewußt bleiben bzw. sich bewußt ma- 
chen, daß die Kirche in einer Communio von Kirchen lebt, von Kirchen, 
die in oft ganz unterschiedlichen Situationen leben und handeln. Das 
Spektrum geht von Verfolgung bis zur •Verfettung", von Aufbruch und 
Jugend bis zu einer Atmosphäre der offenen innerkirchlichen Infragestel- 
lung von fast allem, von Einheit und Solidarität bis zu ins Schismatische 
reichenden Polarisierungen. Diese unterschiedlichen Kirchensituationen 
bringen ganz unterschiedliche Kirchenerfahrungen, Kirchenerwartungen 
und - sit venia verbo - Kirchenbedürfnisse mit sich. Die Kirche ist weiter 
und reicher als •unsere Kirche", fast hätte ich gesagt unsere •Landeskir- 
che". Diese katholische Communio ist ein Reichtum, wenn sie auch in be- 
stimmten Gegebenheiten als Belastung empfunden wird. 

Kirchlichkeit wird diese Communio der Kirchen wollen und sehen, 
wenn wir sie auch in der Hitze des Gefechtes gar leicht übersehen. Dies 
eine wenigstens kann man in Rom lernen und auch erleben, daß nämlich 



•Sentire cum ecclesia" 23 

die Kirche in ganz unterschiedlichen Situationen, Erfahrungen und Er- 
wartungen lebt. 

Vielleicht klingt der folgende Satz ein wenig zu fromm, aber ich wage 
ihn zum Abschluß dennoch - er stammt dem Sinn nach von Kardinal 
Dezza SJ: Das Mittel oder der Weg zum •wahren Fühlen mit der Kirche" 
ist es, die Kirche zu lieben, sie zu lieben •wie Christus die Kirche geliebt 
und sich für sie hingegeben hat, um sie ... rein und heilig zu machen ... 
ohne Flecken, Falten oder andere Fehler" (Eph 5,25-27). 

Kirchliche Gesinnung heute 

Im letzten Abschnitt einige, manchmal leicht •häretisch" klingende Hin- 
weise oder Maximen zu unserer Haltung in der Kirche heute, also •für 
das wahre Gespür, das wir in der streitenden Kirche heute haben müs- 
sen", und wie wir es haben können. Hinweise und Maximen, die mir - 
wenigstens in der Mehrzahl - beim Lesen des immer noch lesenswerten 
Buches von Henri de Lubac •Meditation sur l'Eglise", vom Anfang der 
fünfziger Jahre gekommen sind 4. 

Wofür sind diese Hinweise oder Maximen gut? Sie sollen uns helfen, in 
den Versuchungen, die uns gegen unsere Kirchlichkeit bedrängen, Klar- 
heit zu gewinnen. Es gibt da ganz verschiedenartige Versuchungen. Man- 
che sind heftig, laut und eher kurzlebig, weil rasch verflogen oder leicht 
als Versuchung entdeckt. Andere sind eher wie ein dumpfes Gefühl, ein 
nicht leicht definierbares Unbehagen, das um so verführerischer und läh- 
mender ist, je allgemeiner, diffuser und weniger klärbar es ist. Manche 
Versuchungen sind immer da. Andere sind gewissen Zeiten und Ortskir- 
chen eigentümlich. Sie sind der Natur der Sache, nämlich dem komple- 
xen Geheimnischarakter der Kirche entsprechend, so vielfältig, ja gegen- 
sätzlich, daß keiner von uns vor diesen Versuchungen sicher ist. 

Wenn nötig, gegen den Strom schwimmen können: 1967, also nach dem 
Konzil, hat Pater de Lubac einer Neuauflage seines erwähnten Buches 
eine •Vorbemerkung" vorangestellt, die ich so schön, so weitsichtig, so 
beherzigenswert finde, daß ich sie gern als Hinweis oder Maxime schlicht 
wörtlich ausführen möchte: •In den heute tonangebenden Kreisen er- 
weckt es einen peinlichen Eindruck, wenn einer es laut und unumwunden 
zu sagen wagt, daß er die Kirche Christi liebt. Schon damit allein ist er 
beinahe als ein Einzelgänger und Außenseiter abgestempelt - falls er 

4 Die Kirche. Eine Betrachtung. Ins Deutsche übersetzt von Hans Urs von Balthasar. Ein- 
siedeln 1968. 



Johannes Günther Gerhartz 24 

nämlich nicht denen Beifall klatscht, die diese Kirche einer totalen Kritik 
unterwerfen. Und wenn er gar noch bei der Tradition Belehrung sucht - 
so ehrwürdig, reich und fruchtbar diese auch sein mag -, dann ist er hoff- 
nungslos des Infantilismus (als ein in geradezu kindlicher Weise der Ver- 
gangenheit Verhafteter) überführt". 

Nicht radikal sein: Es gibt einen falschen Radikalismus gegenüber der 
Kirche, das •Alles oder Nichts", das •Ganz oder Gar-nicht", die Versu- 
chung der reinen Kirche in sublimsten Formen und unter den verschie- 
densten Prätexten. Doch wer die Kirche annimmt, muß sie so nehmen, 
wie Gott sie gewollt hat: das Göttliche im Menschlichen, was immer auch 
heißt: die Kirche ist, wie wir Menschen sind. Die Kirche annehmen also 
in ihrer oft genug banalen alltäglichen Wirklichkeit genauso wie in ihrer 
göttlichen Wirklichkeit. Eine Scheidung ist da unmöglich, sowohl de 
facto wie de jure. Um die Kirche zu lieben, muß man sie daher allem Wi- 
derstreben zum Trotz auch lieben in ihrer Menschlichkeit. Die Logik der 
Inkarnation unseres Heiles in Christus und der Kirche will bis zum Ende 
durchgehalten sein, diese Logik, nach der sich das Göttliche der mensch- 
lichen Schwäche anpaßt und der gemäß wir den Schatz nur besitzen, 
wenn wir •das irdene Gefäß" festhalten, das ihn birgt (2 Kor 4,7). Wir 
wissen ja aus eigener Erfahrung, daß Menschen dem ihnen anvertrauten 
göttlichen Auftrag nie voll gewachsen, nie ungeteilt dem Geist gefügig 
und offen sind, daß die Kirche, weil sie immer menschlich ist, auch •sem- 
per reformanda", also auch in diesem Sinn •Missionskirche" ist. Wenn 
wir dies aber wissen, wirklich wissen, dann darf uns das Menschliche in 
der Kirche wohl überraschen, traurig stimmen oder zum Tun anspornen, 
aber auch nicht unseren Glauben völlig aus der Fassung bringen. Also die 
Diskrepanz zwischen dem göttlichen Auftrag und der menschlichen Ver- 
wirklichung wie in uns selbst so in der Kirche •ertragen". 

Die Kirche mit nichts Zeitlichem identifizieren: So eingewurzelt die Kir- 
che in der menschlichen Gesellschaft und der menschlichen Geschichte 
sein mag und sein muß, sie ist mit keiner Zeitepoche oder mit irgend et- 
was, das zeitlich ist, identisch, ihm gleichsam versklavt. Kein politisches 
Regime, kein gesellschaftlicher Zustand, keine kulturelle Epoche ver- 
wirklichen ohne Einschränkung das Evangelium, das die Kirche verkün- 
den, und die Gestalt, in der sie leben soll. Das gilt für früher. Es gilt aber 
auch, was mancherorts besonders zu betonen ist, für heute. Das Evange- 
lium und das Leben der Kirche sind weiter und reicher als jedes gesell- 
schaftliche System und jede politische Partei und ihr Programm. Wer 
eine Identifikation der Kirche mit früher oder im Heute vorträgt oder 
praktiziert, würde nur dem Unglauben in die Hände arbeiten, weil er es 
ihm leicht macht, die Kirche und ihren Glauben zu den historischen 



•Sentire cum ecclesia" 25 

Trümmern zu werfen oder zu den rein weltlichen Dingen zu zählen und 
sie dementsprechend zu behandeln. 

Die Kirche nicht mit sich selbst identifizieren: Es gab immer und wird 
immer wieder Leute geben, die ihre Sache so genau mit der Sache der Kir- 
che gleichsetzen, daß sie, sicherlich mit bestem Willen, die Sache der Kir- 
che auf die ihre einschränken. Dies gibt es nicht nur bei sogenannten 
Konservativen, sondern ebenso bei den sogenannten Progressiven. Ver- 
kürzt gesagt, gibt es dies bei all denen, denen es nicht in den Sinn kommt, 
daß, kirchlich zu sein und den Menschen in der Kirche zu dienen, Abtö- 
tung und Von-sich-Absehen bedeutet. Sie wollen der Kirche dienen, aber 
stellen in Wirklichkeit die Kirche in ihren Dienst, in den Dienst ihrer ei- 
genen, oft ziemlich engen Ansichten und Notwendigkeiten. Das Gefährli- 
che an dieser geradezu dialektischen Versuchung ist ihre Unmerklichkeit 
und daher Unverbesserlichkeit. Für diese Menschen ist die Kirche eine 
gewisse Ordnung der Dinge, die ihnen vertraut ist, oder aber eine gewisse 
Konstellation von Überzeugungen und Werten, aus der sie leben. Alles, 
was diese Ordnung stört, oder alles, was nicht in diese Konstellation hin- 
einpaßt, also alles, was zur Umkehr und Abtötung öffnet, erscheint sol- 
chen Menschen wie ein Anschlag auf die Kirche als göttliche Institution 
oder auf ihre Verkündigung des Evangeliums. Bei solchen Menschen ist 
oft genug ihr Urteilen desto apodiktischer, je fragwürdiger die Sache ist, 
die sie vertreten. Sie merken nicht, daß aufrichtiger Glaube nicht das- 
selbe ist wie der eifernde Einsatz, mit dem sie anderen ihre Gedanken 
und Überzeugungen aufdrängen möchten; daß aufrichtiges Stehen zur 
Kirche nicht dazu führen darf, die eigenen Gedanken und Überzeugun- 
gen von der Absolutheit des allgemeinen Glaubensbekenntnisses profi- 
tieren zu lassen. Gelassenheit, Vertrauen und ein gewisser Gleichmut ge- 
hören zur katholischen Kirchlichkeit. 

Kritisches sehen und sagen: Das Wort Kritik heißt Unterscheidung. Es 
gibt also durchaus berechtigte Kritik: die Kirche realistischer machen, 
aus einer hohen Sicht der christlichen Berufung und der Sendung der Kir- 
che es besser machen wollen, mit Überholtem brechen, Mißstände abstel- 
len, das Klima verbessern und anderes mehr. Solche Kritik übersieht das 
Gute nicht und weiß, daß weithin Kirchenkritik Selbstkritik ist. Kirch- 
lichkeit verlangt von niemandem, er solle die oftmals allzu greifbaren 
Fehler und Sünden, auch der •hierarchischen Kirche", übersehen oder 
dürfe nicht darüber reden oder darunter leiden. Gleichgültigkeit oder gar 
Unehrlichkeit könnten schlimmer sein als selbst übermäßige Kritik. Zur 
Kirche stehen heißt ja nicht alles bewundern oder gutheißen, was in ihr 
vor sich geht, gedacht oder getan wird. 

Kirchlichkeit heißt auch nicht, grundsätzlich der Kritik jede öffentli- 



Johannes Günther Gerhartz 26 

ehe Äußerung zu verwehren. Ehrlichkeit und Offenheit wirken glaubhaf- 
ter als die Wahrung des guten Rufes um jeden Preis. Nicht jedes Einge- 
ständnis unserer Schwächen ist •irgendwie indezent" (Maritain). Unsere 
Vorfahren waren da weniger prüde. Denken wir nur an die Klageschrift 
des Hieronymus an Papst Damasus und die des Bernhard von Clairvaux 
gegen die schlechten Hirten oder an sein Reformprogramm in •De Consi- 
deratione", an Bernardin von Siena, Thomas Morus, Klemens Hofbauer, 
um nur einige unbezweifelbar •Kirchliche" zu nennen. Zitieren möchte 
ich aber doch die hl. Katharina von Siena, die gegen die hohen kirchli- 
chen Würdenträger wettert: •O ihr Männer, nein, nicht Männer, sondern 
sichtbare Teufel, wie verblendet euch doch die ungezügelte Liebe, die ihr 
zur Fäulnis des Leibes, zur Lust und zum Prunk der Welt hegt" (Brief 
315); oder den Kartäuser Petrus von Leyden, der über die Zeit, in der Ig- 
natius gelebt hat (1530), erklärte: •Was ist in der Kirche nicht befleckt 
oder verderbt? Was bleibt dem Klerus an Unbescholtenheit, dem Adel an 
Ehre, dem Volk an Lauterkeit? Alles ist zuschanden gemacht, verwundet, 
zerstört, verstümmelt. Von der Fußsohle bis zum Scheitel ist an der Kir- 
che nichts mehr heil". Wahrlich, man war in anderen Zeiten anderes ge- 
wöhnt als heute. Aber die Kirche war auch in einem weitaus schlimmeren 
Zustand als heute. 

Dies gesagt, gilt auch das Folgende. Die Versuchung zur maßlosen Kri- 
tik überwinden .Was ist damit gemeint? Wenigstens zwei Aspekte möchte 
ich in Kürze hervorheben. 
- Es hat immer Menschen gegeben, die fast alles mit Ironie und Skepsis 
begleiteten, sich geradezu darin gefielen. Was man heute in manchen 
Ortskirchen beobachten kann, greift tiefer. Es breitet sich schleichend 
wie eine Epidemie aus. Es ist auch nicht auf die Periode der jetzigen Kir- 
chenregierung beschränkt. Schon de Lubac nannte es •eine Art kollektive 
Neurasthenie". Dem, der davon betroffen ist, wird so ziemlich alles An- 
laß zur Anschwärzung. Es ist die Neigung, Worte und Taten grundsätz- 
lich zum Schlechteren hin auszulegen, oft genug ohne sich um die für das 
Urteil notwendige und nicht selten auch mögliche Information zu bemü- 
hen. Man verweigert den Kirchenoberen das Benefiz, auf sie die Grund- 
regel des Ignatius (EB 22) anzuwenden, über die wir gesprochen haben. 
Man hält sich für scharfsinnig und ist es vielleicht auch, kann aber kaum 
mehr die primitivsten Unterscheidungen treffen. Man hat den Blick für 
das immer noch mögliche Wirken des Heiligen Geistes verdunkelt oder 
verloren; man rechnet kaum mehr mit ihm. So vermehrt das, was von den 
Kirchenobern und nicht von einem selbst kommt, ein dumpfes Unbeha- 
gen. Das wiederum läßt das innere Leben austrocknen, Entmutigung und 
Lähmung wachsen. Der Glaube, nicht nur der an die Kirche, mag noch 



•Sentire cum ecclesia" 27 

da und aufrichtig sein, aber er ist unterhöhlt und in Gefahr, blaß und 
kraftlos zu werden. In bezug auf die Kirche heißt das für gewöhnlich zu- 
nächst einmal innere Distanzierung, in der man anfängt, die Kirche wie 
von außen zu betrachten und dann um so leichter über sie zu richten. Ein 
böser Zirkel. Je allgemeiner diese Epidemie verbreitet ist, je selbstver- 
ständlicher in gewissen Kreisen oder ganzen Ortskirchen diese Haltung 
und Neigung der Kirche gegenüber ist, desto schwerer wird es, diese Ver- 
suchung zur Kritik zu erkennen, ihr zu widerstehen, sie zu überwinden. 
Das aber erfordert das •wahre Gespür, das wir in der streitenden Kirche 
haben müssen". 
- Ein weiterer Gesichtspunkt wird nach meiner Meinung wenig bedacht 
und ist doch wichtig. Die Situation heute ist nicht mehr die früherer 
christlicher Jahrhunderte, aus denen ich gerade die •heiligen Kritiker" 
angeführt habe. Damals waren solche Auseinandersetzungen eher wie 
ein Familienstreit. Heute ist die Öffentlichkeit eine ganz andere. Überall 
wartet der Unglaube oder die Glaubensschwäche und zieht Nutzen aus 
unbedacht vorgetragener Kirchenkritik. Der Auswirkung nach geht es 
heute fast immer auch um Glaube und Unglaube und nicht nur um Kir- 
che so oder anders. Das sieht man auch schon daran, daß die Kirche 
selbst weithin kein Thema mehr ist, unverstanden, abgelehnt, lächerlich 
gemacht, steht sie in ihrer Existenz als Angeklagte da - wobei natürlich zu 
fragen und zu diskutieren wäre, woher das kommt; doch das wäre ein ei- 
genes Thema. Der •kirchlich Gesinnte" hat diese Situation zu sehen und 
zu bedenken, damit die Dinge, die er in der besten Absicht vorbringt, und 
die Art, wie er sie vorbringt, nicht für etwas ausgenutzt werden können, 
das er gar nicht will. Starre Regeln für das rechte Verhalten werden hier 
kaum die Lösung bringen; Unterscheidung tut not. 

Zu unterscheiden verstehen: Auch die Kritik und in der Kritik unter- 
scheiden. Das ist fast eine Binsenwahrheit. Das Wort Kritik selbst, um es 
noch einmal zu sagen, heißt ja Unterscheidung. Und doch wird diese Bin- 
senwahrheit nicht selten übertönt oder überrannt von dem Eifer zur •gu- 
ten Sache", der einen treibt, von der •guten Absicht", dem •guten Wil- 
len", die einen leiten, die trotz aller Lobwürdigkeit allein aber nicht genü- 
gen. Es geht darum, die Maske des Guten, unter der sich die Versuchung 
zur Kritik oft einführt, von den guten Früchten zu unterscheiden, an de- 
nen man den Baum erkennt; Kritik, die letztendlich nur niederreißt, von 
auferbauender Kritik zu unterscheiden; die von der eigenen Überzeu- 
gung erfüllte Emotion von begründeter Kompetenz zu unterscheiden; 
eine gerechtfertigte Sache und die gerechtfertigte Art des Vorgehens zu 
unterscheiden - um nur diese Beispiele zu nennen. Unterscheidung wird 
nicht gefordert, um vor lauter Hindernissen, die aufgebaut sind, und vor 



Michael Sievernich 28 

lauter Fragen, die zu stellen sind, in der Sache selbst zu nichts mehr zu 
kommen. Unterscheidung erfordert die Mühe der Anstrengung, die Ge- 
duld des Evangeliums. Aber Unterscheidung gibt der Entscheidung auch 
Kraft und ruhige Sicherheit zum Tun. 

Was Unterscheidung ist, was •Unterscheidung der Geister" und •Un- 
terscheidung in Gemeinschaft", das darzulegen wäre ein eigenes Thema. 
Worauf Unterscheidung abzielt, hat Paulus in einer seiner lichtvollsten 
Stellen so ausgedrückt: •... daß eure Liebe mehr und mehr wachse an Ein- 
sicht und Feingefühl, damit ihr zu unterscheiden versteht, worauf es an- 
kommt" (Phil 1,9 fl- 

ieh möchte diese Ausführungen über das •sentire cum ecclesia" mit 
diesem guten Wort des Paulus mehr abbrechen als schließen und noch 
einmal erklären, worauf es mir beim Ganzen ankam: Allen Ernstes, es 
ging mir nicht darum, irgendeines der objektiven Probleme, die sich der 
Kirche heute stellen, zu bestreiten oder in seiner Bedeutung abzuschwä- 
chen. Es geht mir darum, dazu beizutragen, daß wir eine Haltung gewin- 
nen, ohne die diese Probleme nicht in rechter Weise angegangen würden, 
ohne die sie uns überwältigen würden und nicht wir sie bewältigen, näm- 
lich die Haltung der ignatianischen Kirchlichkeit. 

Anwalt der Armen in Chile 
Zur Seligsprechung von Pater Alberto Hurtado SJ (1901-1952) 

Michael Sievernich, Frankfurt 

Eine solche Trauer hatten Chile und die Hauptstadt Santiago noch nie er- 
lebt. Wie ein Lauffeuer verbreitet sich am 18. August 1952 in Stadt und 
Land die Nachricht, daß Pater Alberto Hurtado gestorben sei. Sein Tod 
wird zum nationalen Ereignis. Von der Klinik zur Aufbahrung in die Kir- 
che St. Ignatius übergeführt, erweisen Tausende dem Verstorbenen die 
letzte Ehre, besonders jene Jugendlichen und Armen, denen er nicht sel- 
ten die erste Ehre in ihrem Leben erwiesen hatte. Senat und Abgeordne- 
tenhaus, Stadtverwaltung und Gewerkschaft, Universität und päpstlicher 
Nuntius ehren den Toten. Die Zeitungen berichten auf den ersten Seiten 
vom Heimgang eines •Heiligen"; ein •gerechter Mann, ein hervorragen- 
der Bürger, ein außerordentlicher Priester" {El Debate, 19. August 1952) 




