,,Sentire cum ecclesia“

Kirchliche Gesinnung im Geist der Regeln des hl. Ignatius*

Johannes Giinter Gerhartz, Rom

Konnen die achtzehn Regeln, die der hl. Ignatius ,,fiir das wahre Gespiir,
das wir in der streitenden Kirche haben miissen®, zusammengestellt hat
(Exerzitienbuch = EB 352-370), auch heutigen Menschen noch hilfreich
sein? Zwar sind diese Regeln in der konkreten kirchlichen Umwelt seiner
Zeit entstanden, in der Ignatius ein Mann der Kirche geworden und drei-
Big Jahre hindurch geblieben ist. Seine Weisungen scheinen aber im heu-
tigen kulturellen, ja selbst kirchlichen Kontext iiberholt zu sein. Oder
kann man immer noch so einfachhin ,,loben Reliquien von Heiligen, Sta-
tionskirchen, Wallfahrten, Ablisse, Jubilden, Kreuzzugsbullen, angeziin-
dete Kerzen und duBere BuBiibungen®, wie er es empfiehlt (EB 358f.)?
Kénnen wir unser Verhiltnis zur Kirche, unsere Liebe und Treue zu ihr
noch mit den Ausdriicken und Kategorien formulieren, die des 16. Jahr-
hunderts sind? Kann man die groen Unterschiede iibersehen, die es zwi-
schen dem Kirchenverstindnis der Gegenreformation und dem des 1I.
Vatikanischen Konzils gibt? Kénnen wir wirklich so einfachhin das Kri-
terium der 13. Regel iibernehmen und anwenden: ,,Von dem Weilen, das
ich sehe, glauben, daB es schwarz ist, wenn die hierarchische Kirche es so
bestimmt ...“? Diese und dhnliche Fragen stellen, heifit, sie verneinen.
Die Zeitbedingtheit dieser Formulierungen ist zu offensichtlich. Der
Geist der Regeln aber bleibt. Die Haltung der Kirchlichkeit, die in ihnen
zum Ausdruck kommt, ist auch fiir uns heute Anfrage und Anforderung.
Was heiBt fiir uns heute konkret ,,sentire cum Ecclesia“, das Fiihlen in
und mit der Kirche, was heiBt kirchliche Gesinnung? Das ist eine blei-
bende Frage.

Es ist klar, daB die Gesellschaft Jesu, der ja diese Regeln in besonderer
Weise zu eigen sind, sich immer wieder — und besonders seit dem letzten
Konzil - dieser Frage stellt. Oft schon ist angeregt und versucht worden,
diese Regeln neu zu formulieren. Offiziell ist dem im Orden aber ebenso-
wenig entsprochen worden wie etwa Anregungen zur Neuformulierung
des Exerzitienbiichleins oder der Konstitutionen des Ordens, die ja auch

* Ausschnillte einer Recolleclio, die der Verfasser anldBlich einer Konferenz deutscher Spi-
rituale in Rom gehalten hat. Der Rede-Stil wurde beibehalten. (Eine italienische Ubersel-
zung der Vortriige erschien in: La Civilta Cattolica 1993, quaderno 3429 und 3430).



Johannes Giinther Gerhartz 16

schon iiber 450 Jahre alt sind. Die durch das alltigliche Leben immer neu
heraufbeschworene Auseinandersetzung mit diesen ignatianischen Ur-
texten schien uns fruchtbarer und wirksamer als weniger anstéBige, aber
darum auch weniger anstoBende Texte. Das Bemiihen im Orden aber,
den bleibenden Geist der Kirchlichkeit des Ignatius, das ,,sentire cum Ec-
clesia“ in der heutigen Kultur und in der Kirche des II. Vatikanischen
Konzils herauszuarbeiten, zu verstehen und zu leben, ist groB.

Historische Anmerkungen

I. Historisch sind die achtzehn Regeln in zwei Gruppen zu unterschei-
den; die Regeln 1-13 entstanden, bevor Ignatius 1535 Paris verlieB, und
sie entstanden in Auseinandersetzung hauptsichlich mit Erasmus von
Rotterdam, der ja all dies, was Ignatius in diesen Regeln zu loben anleitet,
negiert, lacherlich macht. Das geht bis in die Wortwahl. Nur ein Beispiel:
Erasmus erklért ,,Das WeiBe ist auch dann nicht schwarz, wenn der rémi-
sche Papst es so definiert.“ Ignatius hingegen ,,Von dem, was ich als weil3
sehe, annehmen, daB} es schwarz ist, wenn die hierarchische Kirche es so
sagt.“ — Die Regeln 14-18 entstanden wohl in Rom vor 1541 und zwar in
Auseinandersetzung mit dem Augustinermdnch Meinardi, der in seinen
Predigten lutherische Ansichten vortrug und schlieBlich selbst Luther-
aner wurde.

Der Sinn der Regeln ist so in dem Wunsch des Ignatius zu sehen, die-
sen Tendenzen des Erasmus und des Meinardi entgegenzutreten und die
Seinen zu stirken, eine gesunde kirchliche Haltung und Gesinnung zu ha-
ben!.

2. Das spanische ,,sentir” oder ,,sentido* in der Uberschrift der Regel ist
mit seinem vollen Inhalt nicht leicht in anderen Sprachen wiederzugeben.
»Denken mit der Kirche“, wie es friiher oft iibersetzt wurde, iibergeht das
Affektive. ,,Fithlen mit der Kirche“ iibergeht die rationale Basis dieser
Haltung. Und beide Ausdriicke lassen nichts von dem ,,Auf-das-Prakti-
sche-ausgerichtet-Sein“ anklingen, was Ignatius damit verbindet. Es ist
ein ganzmenschlicher Vollzug gemeint, ein ,,Sein mit der Kirche*, eine
Gesinnung und Haltung, die konstruktiv in und mit der Kirche denkt,
fihlt und handelt. Wohl am akzeptabelsten ist die Ubersetzung bei Peter
Knauer ,,Fiir das wahre Gespiir, das wir in der streitenden Kirche haben

! Werner Loser SJ ist diesen Fragen in seinem Aufsatz ,, Die Regeln des Ignatius von Loyola
zur kirchlichen Gesinnung — ihre historische Aussage und ihre aktuelle Bedeutung*“in , Geist
und Leben* 1984, S. 341-352, nachgegangen.



., Sentire cum ecclesia“ 17

miissen, sollen die folgenden Regeln eingehalten werden“?. Doch auch
das Wort ,,reglas* wire hier eher mit Hinweisen, Orientierungen, Direkti-
ven wiederzugeben.

Noch etwas zum Titel: Wir ziehen heute zumeist vor, nicht vom ,,sen-
tire cum*, sondern vom ,,sentire in Ecclesia* zu sprechen. Denn wir sind
selbst Kirche und die Kirche ist nicht eine Autoritit, die uns gegeniiber-
tritt. Bei Ignatius kommt beides vor: ,,in der Kirche“ und ,,mit der Kir-
che”. Er selber hat darin wohl keinen groBen Unterschied gesehen. So
hilft uns diese Unterscheidung nicht viel weiter, wenn wir wissen wollen,
was er unter ,kirchlicher Gesinnung“ verstanden hat.

3. Die Regeln iiber die kirchliche Gesinnung haben drei Anliegen oder
StoBrichtungen: .

—in einer ersten Gruppe von Regeln (2-10) spricht Ignatius von der geist-
lichen Haltung des Lobens. Gelobt werden sollen die verschiedenen Au-
Berungen des kirchlichen Lebens: die Sakramente, die Gebote und Sat-
zungen und die Gibrigen liturgischen Vollziige. Ignatius macht so deutlich,
daB das Geheimnis des menschgewordenen Wortes nicht gelebt werden
kann ohne gottliche Liturgie und ihre Ordnung, in der kultische Regeln
und Formen ihren berechtigten — wenn auch eher bescheidenen — Platz
haben.

- eine zweite Gruppe von Regeln (11, 12, 14-18) gibt Weisungen fiir die
apostolische Aufgabe des Redens iiber den Glauben und iiber Dinge des
Glaubens. Das Hauptanliegen ist hier, pastorale Riicksicht zu iiben und
mit den Erwartungen, den Voraussetzungen und Wiinschen des Volkes
Gottes zu rechnen. Ein ganz paulinisches Anliegen.

- Zwei Regeln (1, 13) sprechen direkt von dem rechten Verhalten
gegeniiber der hierarchischen Kirche, die da ist die ,,wahre Braut Christi
unseres Herrn, unsere heilige Mutter”. Dieses rechte Verhalten kann nur
dadurch gewonnen und gelebt werden, daB3 zwischen beiden keine unge-
biihrliche Trennung gemacht, sondern deren gemeinsames Leben aus
dem einen Geist gesehen wird.

Wie kénnen wir heute diese Regeln verstehen und leben?

Einen ersten Gedanken, der heute in der Gesellschaft Jesu zu dieser
Frage gelebt und vorgetragen wird, méchte ich das Prinzip der Konkret-
heit oder der Inkarnation nennen. In den Regeln kirchlicher Gesinnung
lebt etwas von dem, was man die ,,realistische Mystik des Ignatius“ ge-
nannt hat. Diese ist ein Stiick der bleibenden Giiltigkeit der Regeln.

2 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erliuternde Texte. Graz—-Wien—Kaln 1978,



Johannes Giinther Gerhartz 18

Jeder, der die Exerzitien des Ignatius kennt, versteht, dal3 Christus, der
»ewige Konig“, ihn einlddt, mit ihm mitzuwirken am Werk der Inkarna-
tion unseres Heiles. Er wird aber auch verstehen, daBl dieses Werk der
Menschwerdung sich in der Kirche des Herrn fortsetzt, deren schwerfil-
lige Menschlichkeit mit dem ,,géttlichen Element* vereint und durchsetzt
ist (Lumen gentium §). Ignatius ist geprigt vom Mysterium der Inkarna-
tion, das er im Leben der Kirche fortgesetzt sieht und mitvollziehen will.
So denkt er nicht an eine Kirche der Reinen und Vollkommenen, die sich
iiber die Schwichen, Schwerfilligkeiten und Siinden der (anderen) Men-
schen erheben. Und weil er nicht auf eine noch zu erhoffende oder ideale
Kirche wartet, hilt er sich bei diesen Regeln an die faktischen Gegeben-
heiten seiner Zeit. Uberzeugt, daB derselbe Gott Christus und die Kirche
belebt, hilt Ignatius seine mystischen Erfahrungen nicht fiir authentisch,
wenn sie nicht akzeptiert sind von der Kirche, gleichsam ,,eingefleischt*
werden in die geschichtlich-kirchliche Realitét. Darin sieht er das Myste-
rium der Inkarnation sich von neuem vollziehen. Jeder prophetische oder
charismatische Aufbruch und jede spirituelle Bewegung werden ,,zer-
streut* und ihrer Substanz beraubt, wenn sie nicht in die konkrete Wirk-
lichkeit der streitenden hierarchischen Kirche eingebettet sind ,,zum je
groBBeren Dienst am Heil der Seelen.

Das Zweite, was damit notwendig gegeben ist, ist das Prinzip der Span-
nung. Aus diesen Regeln kirchlicher Gesinnung spiirt man heraus, dafl
Ignatius aus eigener Erfahrung wufite, wie der Geist, der und weil er die
Inkarnation in uns fortsetzen und den Leib Christi aufbauen will, Span-
nung und Konflikt mit sich bringt. Er hielt diese Spannung voll aus. Er
lieB nicht zu, daB sie zu einer Spaltung oder einem Widerspruch wurde.
Er stellte sich der Spannung zwischen ,,reiner Liebe* und ,,knechlicher
Furcht“ — wie er es nannte (EB 370); der Spannung zwischen einer sehr
personlichen Glaubenserfahrung und dem Dienst am geschichtlich-kon-
kreten sozialen Leib der Kirche; der Spannung zwischen dem Wagnis,
das Geschopf mit seinem Schopfer direkt verkehren zu lassen, und der
Demut, diese Begegnung mit Gott mit Hilfe der kirchlichen Vermittlun-
gen zu leben; der inkarnatorischen Spannung, der (unsichtbaren) gottli-
chen Majestit zu huldigen und zugleich ihr zu dienen durch den Gehor-
sam gegeniiber dem (hochst sichtbaren) Stellvertreter Christi auf Erden.
Und wir konnen nicht sagen, daBl dies fiir die Zeit des Ignatius relativ
leicht war, da die Kirche eins war und sie die Spannung zwischen ver-
schiedenen ,,Modellen von Kirche“ nicht kannte. Denn wenn auch nicht
in der Weise wie heute, so gab es damals doch diese Spannung zwischen
verschiedenen ,,Kirchenmodellen“ in durchaus nicht weniger krassen
Formen, der Spannung nimlich zwischen der verweltlichten Kirche der



. Sentire cum ecclesia“ 19

Renaissance und der Kirche der ,,Reformer”, wie wir in Geschichtsbii-
chern nachlesen kénnen. Ignatius hat jedenfalls diese Spannung und ihre
Auswirkungen erfahren.

Grundlegend fiir diese Regeln und ihre bleibende Kirchlichkeit ist das
Prinzip der Einheit zwischen Christus, Kirche, Geist, das sich aus der Inkar-
nation ergibt. So wenig wie Ignatius in seinen Regeln das bekannte ,Je-
sus, ja — Kirche, nein* hinnehmen wiirde, so wenig nimmt er in ihnen hin,
daB} die Kirche in all ithrer Menschlichkeit von einem anderen Geist be-
lebt und geleitet wird als dem Geist Christi. Seine Sicht oder Vision von
Kirche war es, sie sei in dem vielen, was sich ihm darbot, immer auch und
zutiefst ,,die wahre Braut Christi, die da ist Unsere Heilige Mutter, die
hierarchische Kirche ..., Ignatius kann nicht voneinander trennen, was
Gottes Liebe zu uns in der Inkarnation seines Sohnes geeint hat: Das Ge-
heimnis von gottlichem Wort und Mensch, von Braut und Hierarchie,
von Mutter des Volkes Gottes und Institution. Es ist der eine und selbe
Geist, der Christus, den Briutigam, mit der Kirche, seiner Braut, verbin-
det, die beide beladen sind mit unseren Siinden und mit seinem Kreuz.
Daher haben wir es nicht mit Widerspriichen zu tun, sondern mit Span-
nungen zwischen Glaube und Vernunft, Gehorsam und Freiheit, Liebe
und Kritik, persénlicher Verantwortung und kirchlichem Gehorsam.
Auch Paulus (Eph 5) trennt nicht, was im Mysterium Christi und seiner
Kirche verbunden ist. Fiir ein lediglich soziologisches Verstindnis von
Kirche, welches kirchliche Institution und kirchliches Amt nicht als Be-
standteil der inkarnatorischen Struktur unseres Heiles in Jesus Christus
erkennt und anerkennt, haben diese Regeln praktisch keine Bedeutung,
wurden sie doch — wie gesagt — aus dem Glauben heraus aufgestellt, daf3
»zwischen Christus, unserem Herrn, dem Brédutigam, und seiner Braut,
der Kirche, der gleiche Geist ist, der uns leitet und lenkt zum Heil unserer
Seelen” (EB 365).

Eine heutige Ubertragung oder Umschreibung des Ausdrucks ,,sentire
cum Ecclesia®“ kann man sehen und hat man gesehen in einer Formulie-
rung der letzten Generalkongregation der Gesellschaft Jesu (1983). Sie
lautet: ,, Sich kraftvoll und kreativ mehr und mehr in das Leben der Kirche
einfiigen, um ihr Geheimnis zu erfahren und innerlich zu verstehen“?. Thr
Geheimnis erfahren und innerlich verstehen, das ist — um mit Paulus zu
sprechen — die innere Erfahrung, die darin besteht, die Kirche so zu lie-
ben, wie Christus sie liebt (vgl. Eph 5,25). Sich mehr und mehr einfiigen
in das Leben der Kirche, dieser Ausdruck weist auf die Exerzitien hin. Es
ist nicht von ungefihr, daB diese Regeln in den Exerzitien des Ignatius

3 33. Generalkongregation, Dekret 1, n. 8.



Johannes Giinther Gerhartz 20

stehen. Sie sind darin kein Fremdkorper. Ignatius verstand die Geistli-
chen Ubungen als eine Einfithrung in den Geist und das Heilswerk, das
der Geist in der Kirche des Herrn und durch sie fortfiihrt. Der ganze Pro-
zeB der Geistlichen Ubungen soll ein ReifungsprozeB sein, ein ProzeB
des mehr und mehr Hineinwachsens der persénlichen Frommigkeit in
den Geist des Herrn, ein Proze3 des Hineinwachsens damit aber auch in
eine Lebensgemeinschaft mit und in der Kirche des Herrn. Damit ist aber
auch gesagt, daB} unser aufrichtiges Verlangen, ,,das wahre Gespiir, das
wir in der streitenden Kirche haben miissen* (EB 352), zu erlangen und in
ihm zu reifen, wichtiger und grundlegender ist als alle Regeln zum Um-
gang miteinander und zur Konfliktbewiltigung.

Kraftvoller Einsatz und Kreativitdt in der Kirche, was heifgit das? Einige
Konkretisierungen sollen auch hier versucht werden:

a) Der Sinn des ,,wahren Gespiirs in der Kirche* liegt jenseits unserer Gefiihle
von Sympathie und Antipathie, jenseits selbst unserer Begeisterung oder Enttiiu-
schung. Er liegt — um wiederum mit Paulus zu sprechen — ,in eurer Liebe, die im-
mer noch reicher an Einsicht und Verstindnis wird, damit ihr unterscheiden und
beurteilen konnt, worauf es ankommt*“ (Phil 1,9-10).

b) Kraftvoller Einsatz und Kreativitit in der Kirche hat als ,notwendige Vor-
aussetzung” die positive Haltung, die Ignatius, belehrt aus eigener Erfahrung, zu
Beginn seiner Geistlichen Ubungen, gleichsam als deren Fundament, in dem Satz
postuliert, ,,daf} jeder gute Christ bereitwilliger sein mu8, die Aussage des Nich-,
sten zu retten, als ihn zu verurteilen“ (EB 22). Es ist dieselbe positive Einstellung,
die auch aus der 10. Regel iiber die kirchliche Gesinnung des Ignatius spricht und
die natiirlich auch gegeniiber den ,,Aussagen des Nichsten* gilt, der kirchlicher
Amtstriger ist. Sie lautet: ,,Wir miissen bereitwilliger sein, sowohl Satzungen,
Empfehlungen wie Gewohnheiten unserer Vorgesetzten zu billigen und zu loben.
Denn auch wenn einige nicht so sind oder wiren, wiirde das Reden dagegen, sei
es beim Predigen in der Offentlichkeit oder beim Darlegen vor dem einfachen
Volk, mehr Murren und Argernis als Nutzen bewirken“ (EB 362).

Zu dieser 10. Regel mochte ich folgende Bemerkung machen: Im Licht des I1.
Vatikanischen Konzils hitte Ignatius diese Regel, soweit sie die Ausiibung von
Autoritit in der Kirche betrifft, ohne Zweifel etwas vorsichtiger formuliert. Zu-
dem leben und wirken wir im Zeitalter der Demokratie, das ja bei der Formulie-
rung dieser Sachverhalte auch seinen Einflul auf das Konzil hatte. In der Demo-
kratie aber ist offentliche Kritik von Autoritdt Teil des Systems und, wenn die
Autoritdt Wesentliches verletzt, fiir das Gemeinwohl geradezu notwendig. Doch
kann es nicht darum gehen, in simpler Weise Infragestellungen aus der zivilen
Gesellschaft in die Communio der Kirche zu libernehmen, eben weil diese nicht
nur und nicht zuerst politisch-demokratiche Gesellschaft ist. Worauf es Ignatius
ankommt, ist, die ,,Besinnung iiber zwei Banner* der Exerzitien (EB 136 ff) anzu-
wenden und uns zu priifen, wessen Geistes Kind unsere Kritik ist und die Art, sie
vorzutragen, und wie wir uns verhalten wiirden, wenn eine bestimmte Art von



. Sentire cum ecclesia“ 21

Kritik sich nicht nur gegen die Ausiibung von Autoritit wendet, sondern die Zer-
storung der Autoritit selbst bedeotet.

¢) Doch Ignatius erwartet von einer kirchlichen Gesinnung noch mehr als nur
diese positive Einstellung, die die Aussage des Nidchsten nach Méglichkeit zu ret-
ten sucht. Er erwartet ndmlich von ihr die Einstellung ,,des Lobens“, ein Wort,
das er in diesen Regeln so oft wiederholt. Wie kommt er dazu? Im ,,Prinzip und
Fundament* seiner Exerzitien sagt er, daB der Mensch dazu geschaffen und beru-
fen sei, ,,Gott, unseren Herrn, zu loben“ (EB 23). Das beinhaltet, daBl der Mensch
Gott auch loben soll fiir alles Leben, das Gott in seiner Kirche in vielen Formen
und durch verschiedene Gaben erweckt. Diese positive Haltung des Wahrneh-
mens und Lobens all dessen, was Gott in seiner Kirche wirkt, lernte und tbte Ig-
natius trotz des katastrophalen Zustandes der Kirche seiner Zeit. Diesen Zustand
kannte er sehr wohl; aber anstatt seinen apostolischen Eifer zu 1dhmen, erweckte
dieser Zustand in ihm , kraftvollen Einsatz und Kreativitit* zum Aufbau der Kir-
che. In der Vision von La Storta vor den Toren Roms hatte er auBBerdem gelernt,
daB der Herr in seiner Kirche weiter sein Kreuz trigt und daB derjenige, der dem
Herrn nahe sein und dienen will, ihm auch auf diesen Kreuzweg ,,zugestellt“ sein
wird. ,,Wenn einer mir dienen will, folge er mir nach, und wo ich bin, dort wird
auch mein Diener sein® (Joh 12,26).

d) Kraftvoller Einsatz und Kreativitit sind darauf bedacht, den ,,Seclen zu hel-
fen“, also den Menschen zu dienen und also in pastoraler Riicksicht darauf zu
achten und dahin zu streben, sie und die Gemeinschaft der Gldubigen nicht zu
schwichen oder zu verwirren, sondern aufzubauen. Das ist ein wichtiges, ja ein
entscheidendes Kriterium der Kirchlichkeit, das man nur erfiillen kann, wenn
man selbstlos die Anregungen und Bewegungen des Geistes im Volke Gottes zn
unterscheiden und heraunszuspiiren vermag.

¢) Ein weiterer Aspekt des kraftvollen Einsatzes und der Kreativitit beim Auf-
bau der Kirche ist das, was man in dem Wort ,,Kompetenz* zusammenfassen
kann, Kompetenz in Lehre und Forschung sowohl in den theologischen als auch
in den humanen Disziplinen, besonders denen, die zum volleren Verstéindnis des
Glaubens mehr beitragen konnen. Diese Kompetenz ist es, worauf es einem
Mann wie Ignatins vor allem ankommt, worauf er abzielt, was er als die wirksam-
ste Form von Kritik an MiBstinden ansieht. Statt sich auf personliche Polemik
und auf schnelle 6ffentliche Kritik einzulassen — zumal vor einer Offentlichkeit,
die das trotz aller angeblichen ,,Miindigkeit“ kaum einzuordnen oder zu verkraf-
ten vermag — fithrt uns die ignatianische Kirchlichkeit hin zum gré8eren Dienst,
der in der Miihsal der Kompetenz-Gewinnung liegt, eine Kompetenz, die um so
mehr zum Aufbau der Kirche und damit anch immer zur Reform der Kirche, auch
der ,hierarchischen Kirche“, beitrigt, je mehr sie an den Willen zum Dienst am
Nichsten und eben nicht an den Gewinn eigener Ehre gebunden ist. Die Frucht-
barkeit des Apostolats in der Kirche hiangt weithin von dieser Haltung ab.

f) Das ,,sentire cum ecclesia* schlieBt demnach eine Haltung ein, die es riskiert,
im Sinne des Evangeliums geduldig zu sein. Geduldig sein, das heil3t nicht eilig
oder iibereilt und damit oberflichlich reagieren, sondern besser horen und besser



Johannes Giinther Gerhartz 22

verstehen, um so in Unterscheidung das Volk Gottes kompetenter zu ,,erbauen®,
eben ihm dienen zu kénnen.

Der Ausdruck , Einfiigung in das Leben der Kirche“ hebt einen Aspekt
des ,,sentire cum Ecclesia® heraus, nimlich die Zusammenarbeit mit al-
len Gliedern des Volkes Gottes, die offene Zusammenarbeit mit allen, die
in der Kirche leben und handeln, Amtstriger und Laien. Fiir die Priester
bedeutet dies in besonderer Weise die Zusammenarbeit mit den Laien.
Man beachte dabei, dafl diese Zusammenarbeit sich ganz von selbst aus
dem ,sentire cum ecclesia®, also aus der wachsenden Einfiigung in das
Leben der Kirche ergibt und nicht zuerst aus Griinden mangelnden Per-
sonals und pastoraler Strategie.

Drei Dimensionen oder StoBrichtungen dieser Zusammenarbeit des
Priesters mit den Laien im Sinne des ,,sentire cum ecclesia* will ich kurz
heraustellen:

— Den Laien helfen, ihre spezifische Berufung und Aufgabe in der Kirche
und fiir die Kirche zu entdecken. Das heifit nicht, daB3 wir sie zu halben
Priestern oder kleinen Klerikern zu machen versuchen, sondern daf} wir
ihnen helfen, das mehr und mehr zu werden, was sie als Laien in der Kir-
che sind.

- Die Laien bilden, so daB sie ihre Aufgaben in der Kirche und in der
Welt, als Kirche in der Welt erfiillen kénnen.

- In der Zusammenarbeit mit den Laien ihnen wirklich vertrauen, den
Wunsch haben, sie in den verschiedenen Arten von Apostolat aufrichtig
als Mitarbeiter zu haben, als Multiplikatoren der Evangelisierung.

Somit ist klar, dal} es noch einiger Miihe bedarf, um die Verpflichtun-
gen dieser Aufgabe zu verstehen. Deshalb noch eine letzte Bemerkung:
»Sentire cum ecclesia® wird sich bewuf3t bleiben bzw. sich bewuf3t ma-
chen, da3 die Kirche in einer Communio von Kirchen lebt, von Kirchen,
die in oft ganz unterschiedlichen Situationen leben und handeln. Das
Spektrum geht von Verfolgung bis zur ,,Verfettung®, von Aufbruch und
Jugend bis zu einer Atmosphire der offenen innerkirchlichen Infragestel-
lung von fast allem, von Einheit und Solidaritit bis zu ins Schismatische
reichenden Polarisierungen. Diese unterschiedlichen Kirchensituationen
bringen ganz unterschiedliche Kirchenerfahrungen, Kirchenerwartungen
und - sit venia verbo — Kirchenbediirfnisse mit sich. Die Kirche ist weiter
und reicher als ,,unsere Kirche“, fast hiitte ich gesagt unsere ,,Landeskir-
che®. Diese katholische Communio ist ein Reichtum, wenn sie auch in be-
stimmten Gegebenheiten als Belastung empfunden wird.

Kirchlichkeit wird diese Communio der Kirchen wollen und sehen,
wenn wir sie auch in der Hitze des Gefechtes gar leicht iibersehen. Dies
eine wenigstens kann man in Rom lernen und auch erleben, da3 ndmlich



.Sentire cum ecclesia“ 23

die Kirche in ganz unterschiedlichen Situationen, Erfahrungen und Er-
wartungen lebt.

Vielleicht klingt der folgende Satz ein wenig zu fromm, aber ich wage
ihn zum AbschluB dennoch — er stammt dem Sinn nach von Kardinal
Dezza SJ: Das Mittel oder der Weg zum ,,wahren Fiihlen mit der Kirche*
ist es, die Kirche zu lieben, sie zu lieben ,,wie Christus die Kirche geliebt
und sich fiir sie hingegeben hat, um sie ... rein und heilig zu machen ...
ohne Flecken, Falten oder andere Fehler” (Eph 5,25-27).

Kirchliche Gesinnung heute

Im letzten Abschnitt einige, manchmal leicht ,hiretisch” klingende Hin-
weise oder Maximen zu unserer Haltung in der Kirche heute, also ,,fiir
das wahre Gespiir, das wir in der streitenden Kirche heute haben miis-
sen, und wie wir es haben kénnen. Hinweise und Maximen, die mir —
wenigstens in der Mehrzahl - beim Lesen des immer noch lesenswerten
Buches von Henri de Lubac ,,Méditation sur I’Eglise“, vom Anfang der
fiinfziger Jahre gekommen sind *.

Wofiir sind diese Hinweise oder Maximen gut? Sie sollen uns helfen, in
den Versuchungen, die uns gegen unsere Kirchlichkeit bedringen, Klar-
heit zu gewinnen. Es gibt da ganz verschiedenartige Versuchungen. Man-
che sind heftig, laut und eher kurzlebig, weil rasch verflogen oder leicht
als Versuchung entdeckt. Andere sind eher wie ein dumpfes Gefiihl, ein
nicht leicht definierbares Unbehagen, das um so verfiihrerischer und ldh-
mender ist, je allgemeiner, diffuser und weniger klirbar es ist. Manche
Versuchungen sind immer da. Andere sind gewissen Zeiten und Ortskir-
chen eigentiimlich. Sie sind der Natur der Sache, nimlich dem komple-
xen Geheimnischarakter der Kirche entsprechend, so vielfiltig, ja gegen-
sitzlich, daB keiner von uns vor diesen Versuchungen sicher ist.

Wenn notig, gegen den Strom schwimmen konnen: 1967, also nach dem
Konzil, hat Pater de Lubac einer Neuauflage seines erwdhnten Buches
eine ,, Vorbemerkung* vorangestellt, die ich so schon, so weitsichtig, so
beherzigenswert finde, daB ich sie gern als Hinweis oder Maxime schlicht
wortlich ausfithren mochte: ,,In den heute tonangebenden Kreisen er-
weckt es einen peinlichen Eindruck, wenn einer es laut und unumwunden
zu sagen wagt, daB er die Kirche Christi liebt. Schon damit allein ist er
beinahe als ein Einzelginger und AuBenseiter abgestempelt — falls er

4 Die Kirche. Eine Betrachtung. Ins Deutsche iibersetzt von Hans Urs von Balthasar. Ein-
siedeln 1968.



Johannes Giinther Gerhartz 24

nidmlich nicht denen Beifall klatscht, die diese Kirche einer totalen Kritik
unterwerfen. Und wenn er gar noch bei der Tradition Belehrung sucht —
so ehrwiirdig, reich und fruchtbar diese auch sein mag —, dann ist er hoff-
nungslos des Infantilismus (als ein in geradezu kindlicher Weise der Ver-
gangenheit Verhafteter) tiberfithrt*.

Nicht radikal sein: Es gibt einen falschen Radikalismus gegeniiber der
Kirche, das ,,Alles oder Nichts“, das ,,Ganz oder Gar-nicht“, die Versu-
chung der reinen Kirche in sublimsten Formen und unter den verschie-
densten Pritexten. Doch wer die Kirche annimmt, mu8 sie so nehmen,
wie Gott sie gewollt hat: das Gottliche im Menschlichen, was immer auch
heiflt: die Kirche ist, wie wir Menschen sind. Die Kirche annehmen also
in ihrer oft genug banalen alltdglichen Wirklichkeit genauso wie in ihrer
gottlichen Wirklichkeit. Eine Scheidung ist da unméglich, sowohl de
facto wie de jure. Um die Kirche zu lieben, muB man sie daher allem Wi-
derstreben zum Trotz auch lieben in ihrer Menschlichkeit. Die Logik der
Inkarnation unseres Heiles in Christus und der Kirche will bis zum Ende
durchgehalten sein, diese Logik, nach der sich das Géttliche der mensch-
lichen Schwiche anpafit und der gemdB wir den Schatz nur besitzen,
wenn wir ,,das irdene GefaB“ festhalten, das ihn birgt (2 Kor 4, 7). Wir
wissen ja aus eigener Erfahrung, daB Menschen dem ihnen anvertrauten
gottlichen Auftrag nie voll gewachsen, nie ungeteilt dem Geist gefiigig
und offen sind, daB die Kirche, weil sie immer menschlich ist, auch ,,sem-
per reformanda®, also auch in diesem Sinn ,,Missionskirche® ist. Wenn
wir dies aber wissen, wirklich wissen, dann darf uns das Menschliche in
der Kirche wohl iiberraschen, traurig stimmen oder zum Tun anspornen,
aber auch nicht unseren Glauben véllig aus der Fassung bringen. Also die
Diskrepanz zwischen dem gottlichen Auftrag und der menschlichen Ver-
wirklichung wie in uns selbst so in der Kirche ,ertragen®.

Die Kirche mit nichts Zeitlichem identifizieren: So eingewurzelt die Kir-
che in der menschlichen Gesellschaft und der menschlichen Geschichte
sein mag und sein muB, sie ist mit keiner Zeitepoche oder mit irgend et-
was, das zeitlich ist, identisch, ihm gleichsam versklavt. Kein politisches
Regime, kein gesellschaftlicher Zustand, keine kulturelle Epoche ver-
wirklichen ohne Einschrinkung das Evangelium, das die Kirche verkiin-
den, und die Gestalt, in der sie leben soll. Das gilt fiir friiher. Es gilt aber
auch, was mancherorts besonders zu betonen ist, fiir heute. Das Evange-
lium und das Leben der Kirche sind weiter und reicher als jedes gesell-
schaftliche System und jede politische Partei und ihr Programm. Wer
eine Identifikation der Kirche mit friiher oder im Heute vortrigt oder
praktiziert, wiirde nur dem Unglauben in die Hinde arbeiten, weil er es
ihm leicht macht, die Kirche und ihren Glauben zu den historischen



. Sentire cum ecclesia“ 25

Triimmern zu werfen oder zu den rein weltlichen Dingen zu zéhlen und
sie dementsprechend zu behandeln.

Die Kirche nicht mit sich selbst identifizieren: Es gab immer und wird
immer wieder Leute geben, die ihre Sache so genau mit der Sache der Kir-
che gleichsetzen, daB sie, sicherlich mit bestem Willen, die Sache der Kir-
che auf die ihre einschrinken. Dies gibt es nicht nur bei sogenannten
Konservativen, sondern ebenso bei den sogenannten Progressiven. Ver-
kiirzt gesagt, gibt es dies bei all denen, denen es nicht in den Sinn kommt,
daB, kirchlich zu sein und den Menschen in der Kirche zu dienen, Abt6-
tung und Von-sich-Absehen bedeutet. Sie wollen der Kirche dienen, aber
stellen in Wirklichkeit die Kirche in ihren Dienst, in den Dienst ihrer ei-
genen, oft ziemlich engen Ansichten und Notwendigkeiten. Das Gefahrli-
che an dieser geradezu dialektischen Versuchung ist ihre Unmerklichkeit
und daher Unverbesserlichkeit. Fiir diese Menschen ist die Kirche eine
gewisse Ordnung der Dinge, die ihnen vertraut ist, oder aber eine gewisse
Konstellation von Uberzeugungen und Werten, aus der sie leben. Alles,
was diese Ordnung stért, oder alles, was nicht in diese Konstellation hin-
einpaBt, also alles, was zur Umkehr und Abtétung 6ffnet, erscheint sol-
chen Menschen wie ein Anschlag auf die Kirche als géttliche Institution
oder auf ihre Verkiindigung des Evangeliums. Bei solchen Menschen ist
oft genug ihr Urteilen desto apodiktischer, je fragwiirdiger die Sache ist,
die sie vertreten. Sie merken nicht, daB aufrichtiger Glaube nicht das-’
selbe ist wie der eifernde Einsatz, mit dem sie anderen ihre Gedanken
und Uberzeugungen aufdringen méchten; daB8 aufrichtiges Stehen zur
Kirche nicht dazu fiithren darf, die eigenen Gedanken und Uberzeugun-
gen von der Absolutheit des allgemeinen Glaubensbekenntnisses profi-
tieren zu lassen. Gelassenheit, Vertrauen und ein gewisser Gleichmut ge-
héren zur katholischen Kirchlichkeit.

Kritisches sehen und sagen: Das Wort Kritik heiit Unterscheidung. Es
gibt also durchaus berechtigte Kritik: die Kirche realistischer machen,
aus einer hohen Sicht der christlichen Berufung und der Sendung der Kir-
che es besser machen wollen, mit Uberholtem brechen, MiBstinde abstel-
len, das Klima verbessern und anderes mehr. Solche Kritik iibersieht das
Gute nicht und weiB, daB weithin Kirchenkritik Selbstkritik ist. Kirch-
lichkeit verlangt von niemandem, er solle die oftmals allzu greifbaren
Fehler und Siinden, auch der ,hierarchischen Kirche“, iibersehen oder
diirfe nicht dariiber reden oder darunter leiden. Gleichgiiltigkeit oder gar
Unehrlichkeit kédnnten schlimmer sein als selbst {iberméBige Kritik. Zur
Kirche stehen heiBt ja nicht alles bewundern oder gutheifien, was in ihr
vor sich geht, gedacht oder getan wird.

Kirchlichkeit heit auch nicht, grundsitzlich der Kritik jede offentli-



Johannes Giinther Gerhartz 26

che AuBerung zu verwehren. Ehrlichkeit und Offenheit wirken glaubhaf-
ter als die Wahrung des guten Rufes um jeden Preis. Nicht jedes Einge-
stdndnis unserer Schwichen ist ,,irgendwie indezent“ (Maritain). Unsere
Vorfahren waren da weniger priide. Denken wir nur an die Klageschrift
des Hieronymus an Papst Damasus und die des Bernhard von Clairvaux
gegen die schlechten Hirten oder an sein Reformprogramm in ,,De Consi-
deratione*, an Bernardin von Siena, Thomas Morus, Kiemens Hofbauer,
um nur einige unbezweifelbar ,,Kirchliche“ zu nennen. Zitieren méchte
ich aber doch die hl. Katharina von Siena, die gegen die hohen kirchli-
chen Wiirdentriager wettert: ,,O ihr Ménner, nein, nicht Minner, sondern:
sichtbare Teufel, wie verblendet euch doch die ungeziigelte Liebe, die ihr
zur Faulnis des Leibes, zur Lust und zum Prunk der Welt hegt“ (Brief
315); oder den Kartduser Petrus von Leyden, der iiber die Zeit, in der Ig-
natius gelebt hat (1530), erklirte: ,,Was ist in der Kirche nicht befleckt
oder verderbt? Was bleibt dem Klerus an Unbescholtenheit, dem Adel an
Ehre, dem Volk an Lauterkeit? Alles ist zuschanden gemacht, verwundet,
zerstort, verstiimmelt. Von der FuBBsohle bis zum Scheitel ist an der Kir-
che nichts mehr heil“. Wahrlich, man war in anderen Zeiten anderes ge-
wohnt als heute. Aber die Kirche war auch in einem weitaus schlimmeren
Zustand als heute.

Dies gesagt, gilt auch das Folgende. Die Versuchung zur maflosen Kri-
tik iiberwinden: Was ist damit gemeint? Wenigstens zwei Aspekte mochte
ich in Kiirze hervorheben.

- Es hat immer Menschen gegeben, die fast alles mit Ironie und Skepsis
begleiteten, sich geradezu darin gefielen. Was man heute in manchen
Ortskirchen beobachten kann, greift tiefer. Es breitet sich schleichend
wie eine Epidemie aus. Es ist auch nicht auf die Periode der jetzigen Kir-
chenregierung beschrinkt. Schon de Lubac nannte es ,,eine Art kollektive
Neurasthenie®. Dem, der davon betroffen ist, wird so ziemlich alles An-
la} zur Anschwirzung. Es ist die Neigung, Worte und Taten grundsitz-
lich zum Schlechteren hin auszulegen, oft genug ohne sich um die fiir das
Urteil notwendige und nicht selten auch mégliche Information zu bemii-
hen. Man verweigert den Kirchenoberen das Benefiz, auf sie die Grund-
regel des Ignatius (EB 22) anzuwenden, iiber die wir gesprochen haben.
Man hilt sich fiir scharfsinnig und ist es vielleicht auch, kann aber kaum
mehr die primitivsten Unterscheidungen treffen. Man hat den Blick fiir
das immer noch mégliche Wirken des Heiligen Geistes verdunkelt oder
verloren; man rechnet kaum mehr mit ihm. So vermehrt das, was von den
Kirchenobern und nicht von einem selbst kommt, ein dumpfes Unbeha-
gen. Das wiederum 148t das innere Leben austrocknen, Entmutigung und
Lihmung wachsen. Der Glaube, nicht nur der an die Kirche, mag noch



., Sentire cum ecclesia“ 27

da und aufrichtig sein, aber er ist unterhohlt und in Gefahr, blaB und
kraftlos zu werden. In bezug auf die Kirche heiBit das fir gewohnlich zu-
nichst einmal innere Distanzierung, in der man anféngt, die Kirche wie
von auBen zu betrachten und dann um so leichter iiber sie zu richten. Ein
boser Zirkel. Je allgemeiner diese Epidemie verbreitet ist, je selbstver-
standlicher in gewissen Kreisen oder ganzen Ortskirchen diese Haltung
und Neigung der Kirche gegeniiber ist, desto schwerer wird es, diese Ver-
suchung zur Kritik zu erkennen, ihr zu widerstehen, sie zu iiberwinden.
Das aber erfordert das ,,wahre Gespiir, das wir in der streitenden Kirche
haben miissen®.

— Ein weiterer Gesichtspunkt wird nach meiner Meinung wenig bedacht
und ist doch wichtig. Die Situation heute ist nicht mehr die fritherer
christlicher Jahrhunderte, aus denen ich gerade die ,,heiligen Kritiker*
angefiihrt habe. Damals waren solche Auseinandersetzungen eher wie
ein Familienstreit. Heute ist die Offentlichkeit eine ganz andere. Uberall
wartet der Unglaube oder die Glaubensschwiche und zieht Nutzen aus
unbedacht vorgetragener Kirchenkritik. Der Auswirkung nach geht es
heute fast immer auch um Glaube und Unglaube und nicht nur um Kir-
che so oder anders. Das sieht man auch schon daran, daB die Kirche
selbst weithin kein Thema mehr ist, unverstanden, abgelehnt, licherlich
gemacht, steht sie in ihrer Existenz als Angeklagte da — wobei natiirlich zu
fragen und zu diskutieren wire, woher das kommt; doch das wire ein ei-
genes Thema. Der , kirchlich Gesinnte* hat diese Situation zu sehen und
zu bedenken, damit die Dinge, die er in der besten Absicht vorbringt, und
die Art, wie er sie vorbringt, nicht fiir etwas ausgenutzt werden kénnen,
das er gar nicht will. Starre Regeln fiir das rechte Verhalten werden hier
kaum die Losung bringen; Unterscheidung tut not.

Zu unterscheiden verstehen: Auch die Kritik und in der Kritik unter-
scheiden. Das ist fast eine Binsenwahrheit. Das Wort Kritik selbst, um es
noch einmal zu sagen, heiBt ja Unterscheidung. Und doch wird diese Bin-
senwahrheit nicht selten iibertént oder iiberrannt von dem Eifer zur ,,gu-
ten Sache“, der einen treibt, von der ,,guten Absicht“, dem ,,guten Wil-
len“, die einen leiten, die trotz aller Lobwiirdigkeit allein aber nicht genii-
gen. Es geht darum, die Maske des Guten, unter der sich die Versuchung
zur Kritik oft einfiihrt, von den guten Friichten zu unterscheiden, an de-
nen man den Baum erkennt; Kritik, die letztendlich nur niederreif3t, von
auferbauender Kritik zu unterscheiden; die von der eigenen Uberzeu-
gung erfiillte Emotion von begriindeter Kompetenz zu unterscheiden;
eine gerechtfertigte Sache und die gerechtfertigte Art des Vorgehens zu
unterscheiden - um nur diese Beispiele zu nennen. Unterscheidung wird
nicht gefordert, um vor lauter Hindernissen, die aufgebaut sind, und vor



Michael Sievernich 28

lauter Fragen, die zu stellen sind, in der Sache selbst zu nichts mehr zu
kommen. Unterscheidung erfordert die Miihe der Anstrengung, die Ge-
duld des Evangeliums. Aber Unterscheidung gibt der Entscheidung auch
Kraft und ruhige Sicherheit zum Tun.

Was Unterscheidung ist, was ,,Unterscheidung der Geister* und ,,Un-
terscheidung in Gemeinschaft®, das darzulegen wire ein eigenes Thema.
Worauf Unterscheidung abzielt, hat Paulus in einer seiner lichtvollsten
Stellen so ausgedriickt: ,,... daB eure Liebe mehr und mehr wachse an Ein-
sicht und Feingefiihl, damit ihr zu unterscheiden versteht, worauf es an-
kommt“ (Phil 1,9f).

Ich méchte diese Ausfiihrungen iiber das ,,sentire cum ecclesia® mit
diesem guten Wort des Paulus mehr abbrechen als schlieBen und noch
einmal erkldren, worauf es mir beim Ganzen ankam: Allen Ernstes, es
ging mir nicht darum, irgendeines der objektiven Probleme, die sich der
Kirche heute stellen, zu bestreiten oder in seiner Bedeutung abzuschwi-
chen. Es geht mir darum, dazu beizutragen, daB wir eine Haltung gewin-
nen, ohne die diese Probleme nicht in rechter Weise angegangen wiirden,
ohne die sie uns iiberwiltigen wiirden und nicht wir sie bewaltlgen nim-
lich die Haltung der ignatianischen Kirchlichkeit.

Anwalt der Armen in Chile

Zur Seligsprechung von Pater Alberto Hurtado SJ (1901-1952)

Michael Sievernich, Frankfurt

Eine solche Trauer hatten Chile und die Hauptstadt Santiago noch nie er-
lebt. Wie ein Lauffeuer verbreitet sich am 18. August 1952 in Stadt und
Land die Nachricht, da3 Pater Alberto Hurtado gestorben sei. Sein Tod
wird zum nationalen Ereignis. Von der Klinik zur Aufbahrung in die Kir-
che St. Ignatius tibergefiihrt, erweisen Tausende dem Verstorbenen die
letzte Ehre, besonders jene Jugendlichen und Armen, denen er nicht sel-
ten die erste Ehre in ihrem Leben erwiesen hatte. Senat und Abgeordne-
tenhaus, Stadtverwaltung und Gewerkschaft, Universitit und papstlicher
Nuntius ehren den Toten. Die Zeitungen berichten auf den ersten Seiten
vom Heimgang eines ,,Heiligen“; ein ,,gerechter Mann, ein hervorragen-
der Biirger, ein auBerordentlicher Priester” ( El Debate, 19. August 1952)





