
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Spiritualität und Tanz 

Spiritualität in einem Atemzug mit Tanz genannt zu sehen, ist zugegebenermaßen 
ein seltenes Erlebnis! Die Frage, was denn Tanz mit Spiritualität überhaupt zu- 
sammenkommen läßt, ist nur zu berechtigt, da diese beiden Dinge meist weit von- 
einander entfernt praktisch angetroffen und vorstellungsmäßig bedacht werden: 
der Tanz als Ausdruck von Geselligkeit und Vitalität, die Spiritualität als Inbe- 
griff von Sammlung und Askese. Es ist aber fragwürdig, ob solche Vor-Stellungen 
ausreichen, oder ob man sich nicht immer wieder und auch hier darum bemühen 
muß, die Dinge von ihrem eigentlichen Wesen her zu verstehen. Möglicherweise 
ergibt sich von dort her ein ganz anderer Eindruck. Denn es muß ja einen tieferen 
Grund dafür geben, daß seit der Antike ausgerechnet der Tanz, nämlich im Bild 
des himmlischen Reigens, als Ausdruck des erlösten Daseins bei Gott verwendet 
worden ist. Vielleicht könnten beide Dinge sogar eine ganze Menge miteinander 
zu tun haben. Allerdings muß es verwundern, daß diese Affinität von Tanz und 
der Herrlichkeit Gottes keine für uns vorfindbaren Spuren in der spirituellen 
Theologie zurückgelassen hat, insbesondere keine Rückschlüsse auf den Tanz 
und den Sinn des Tanzens. Für die allermeisten Mütter und Väter des Glaubens in 
Vergangenheit und Gegenwart ist der Tanz überhaupt kein Thema, und wenn 
doch einmal, dann lediglich moralisierend. Oder aber bildlich, denn bei aller 
Nichtbeachtung wurde das Bild des himmlischen Reigens nie ganz vergessen. 

Die antiken Prediger sind sich zwar darüber einig, daß dem orgiastischen Tanz- 
gebaren der Heiden abzuschwören war und daß der Tanz auch viel Arges in sich 
bergen konnte - wie etwa der Tanz der Herodias, der den Täufer den Kopf ko- 
stete. Jedoch taucht der Tanz immer wieder in den Katechesen auf, und •es blieb 
die urmenschliche Sehnsucht nach der Teilnahme am lichten Chor der Engel".1 

Dieses antike Motiv eschatologischer Erlösung vom himmlischen Reigen der En- 
gel oder der Seligen war vielleicht noch evidenter und eindrücklicher als alle an- 
deren Allegoresen der Kirchenväter vom Tanz, wie z. B. die von David als dem 
großen Tänzer des himmlischen Friedens oder die von Christus als dem •Vortän- 
zer im mystischen Reigen" (Hippolyt).2 Durch das ganze Mittelalter hindurch bis 
hin zur Gegenwart galt der himmlische Reigen als Ausdruck der von Gott escha- 
tologisch geschenkten Leichtigkeit, Freiheit, Harmonie und Anmut, von Erlösung 
und Erfüllung aller menschlicher Sehnsucht schlechthin. Daß im Himmel in wun- 
derbarer Weise getanzt werden würde, war Geistlichen und Gläubigen stets plau- 
sibel. Ganz unreflektiert und tänzerisch unerfahren, lehrte man aber damit (oder 
stellte künstlerisch dar), daß gerade das Tanzen jene Eigenschaften beinhaltete, 
die dem himmlischen Dasein am nächsten kamen. 

1 H. Rahner, Der spielende Mensch. Einsiedeln 1952, 67. 2 Ebd. 67 ff. 



Im Spiegel der Zeit 69 

Im krassen Gegensatz dazu wurde der irdisch praktizierte Tanz bewertet. Der 
stand - insbesondere bei den Verkündigern - meist in einer bedrohlichen Nähe zu 
Verfehlungen und Ausschweifungen, was aber den tatsächlichen Sozialformen 
häufig genug auch entsprach. Es genügt nicht, die Minderbewertung des Leibli- 
chen und konkret des Tanzes nur pauschal z. B. mit einer •Leibfeindlichkeit" der 
Kirche zu begründen. Leibfeindliche Lehren und Katechesen (auch außerhalb 
des Christentums) fielen nicht zuletzt deswegen auf fruchtbaren Boden, weil so- 
wohl die Antike als auch das Mittelalter Exzesse gerade in Verbindung mit dem 
Tanz nur zu gut kannte und in einer Zeit, als weder Therapien, Verhütungsmittel 
noch Antibiotika existierten, viele Menschen Folgen wie z. B. Alkoholismus, un- 
gewollte Schwangerschaften und Sexualkrankheiten als Quelle großen Leides er- 
fuhren. Wohl weil es keine ausreichend kultivierten und sensibilisierten Formen 
des Tanzens gab, die dem sittlichen Niveau des jeweiligen geschichtlichen Glau- 
bensanspruchs entsprachen, war der Tanz, so wie er sich gesellschaftlich darbot, 
für die Religiösen und ihre Anliegen ausgesprochen widerlich.3 Das Tanzen 
konnte schon deswegen nur für den Himmel geeignet sein, weil die Geistlichen ir- 
disch fast nie damit gute Erfahrungen gemacht hatten. Darum hatten (und haben) 
nur die allerwenigsten von ihnen einen Zugang zum Tanz.4 So ist es gut verständ- 
lich, daß die geistlichen Lehrerinnen und Lehrer - mit gewissen Ausnahmen in 
der Renaissance - durchweg nicht die Erfahrungen machten und kannten, die 
diesen •eschatologischen" Charakterzug des Tanzens antizipatorisch empfeh- 
lenswert für das geistliche Leben gemacht hätten. Damit mußte es bei den allego- 
risierenden und freundlich-distanzierten Aussagen über das Tanzen bleiben.5 Al- 
lerdings scheint zu allen Zeiten, besonders aber in der jüngsten Zeit, ein gewisses 
Bedauern dabei mitzuschwingen, das häufig schon einer Sehnsucht gleicht. Im- 
mer wieder wurde und wird auf das religiöse Tanzen der alttestamentlichen Juden 
oder der Afrikaner, der nordamerikanischen Indianer und Schwarzen oder der 
Inder verwiesen, aber nie auf eigene Erfahrungen, immer sind es geliehene Erleb- 
nisse.6 Der eigene Zugang der Geistlichen, aber auch der Gemeinden war (und 

3 Vgl. etwa H. Cox, Das Fest Narren. Das Gelächter ist der Hoffnung letzte Waffe. Stutt- 
gart/Berlin "1972, über Basilius d. Gr. (344-407) oder W. Mezger, Narrenidee und Fast- 
nachtsbrauch. Studien zum Fortleben des Mittelalters in der europäischen Festkultur. Kon- 
stanz 1991, über die allzu herben Bräuche des Mittelalters. Nach G. Kaiser, Totentanz und 
verkehrte Welt, in: F. Link (Hg.), Tanz und Tod in der Kunst und Literatur = Schriften zur 
Literaturwissenschaft Bd. 8, Berlin 1993, 93-118, persifliert im Mittelalter das derbe Tanz- 
treiben der Straße vor allern auch die Ständeordnung mit ihren kirchlichen Vertretern so- 
wie das Sakrale überhaupt. 
4 Es läßt sich aufzeigen, daß nur von denjenigen der Tanz auch geistlich praktiziert wurde, 
die ihn aus ihrem eigenen gesellschaftlichen Leben her kannten. Nicht von ungefähr war 
das hauptsächlich im Mittelalter der Fall, als sich Kirche und Gesellschaft weitgehend 
durchdrangen. 
5 J. Sudbrack, Zur religiösen Erfahrung des Tanzes. Texte und Anregungen, in: GuL 48 
(1975), 388-394, spricht •selbst bei Hugo Rahner" von •dem Lächeln einer resignierenden 
Altersreife" (388). 
6 Das ließe sich endlos belegen. Exemplarisch sei Cox, a.a.O., 69 ff, sowie sogar Sudbrack 
1975, 389-392, genannt, der auf die Indianer verweist. 



Im Spiegel der Zeit 70 

ist) in jeder nur denkbaren Weise verschüttet. So konnte im Christentum fast nie 
die zugleich beglückende wie bestürzende Erfahrung gemacht und vertieft wer- 
den, daß der Tanz für die Spiritualität wie für ihre Anliegen ganz wichtige und 
nicht auf die Eschatologie beschränkte Hilfen zu bieten vermag. 

Im Unterschied dazu müssen wir heute dagegen von einem regelrechten Auf- 
bruch innerhalb und außerhalb der Kirchen in bezug auf sakral-meditativen, litur- 
gischen, biblischen u. ä. Tanz sprechen. Katholiken- wie Kirchentage sind bereits 
ohne differenzierte Formen sakralen Tanzens nicht mehr vorstellbar, Bildungs- 
und Exerzitienhäuser weisen solche Angebote mit Regelmäßigkeit und Häufung 
auf, und die Zahl der Kreise, die ihre Tänze als •sakral" bezeichnen, ist kaum 
noch überschaubar. Ein solches breites Interesse an einer religiösen Praxis des 
Tanzes wie das gegenwärtige hat es nie gegeben. 

Ein außerkirchlicher Anstoß brachte den Stein ins Rollen 

Wie konnte es aber geschehen, daß Tanz und Liturgie bzw. Gebet faktisch zusam- 
menfanden? Als man in der Folge der Liturgiereform daranging, Liturgie als ge- 
meindlichen Handlungsraum und Geschehen zu verstehen und nach entspre- 
chenden Formen suchte, war neben zahllosen verbalen Versuchen und dem 
Neuen Geistlichen Lied auch der Tanz ein bescheidenes Pflänzchen, das hier und 
dort gepflegt wurde. Zwar stand das Vorkommen des liturgischen Tanzes in kei- 
nem Verhältnis zu der Fülle der neuen Texte und Lieder, jedoch sorgten hierzu- 
lande u.a. A. Ronald Sequeira, JosefSudbrack und Teresa Berger1 dafür, daß das 
Nachdenken und Probieren auch in diesem Bereich weitergeführt wurde. Aller- 
dings blieb es lange weitgehend bei einem biblisch bzw. historisch fixierten Blick- 
winkel und bei der Beschränkung auf die Liturgie.8 - Vielleicht wäre das zaghafte 
kirchliche Bemühen um den Tanz in der Liturgie ebenso mühsam und zäh noch 
geraume Zeit weitergegangen wie die gesamte gegenwärtige Realisierung der Li- 
turgiereform, vielleicht sogar noch mühsamer, ist doch der liturgische Tanz eine 
noch traditions- und institutionslose Disziplin und außerdem qualitativ die ein- 
deutig einforderndste. Einen ganz neuen Impuls mit durchschlagender Wirkung 
erhielt das religiöse Tanzen jedoch dadurch, daß außerkirchlich der Tanz als sa- 
krale Praxis und sakrale Meditation •entdeckt" wurde: Der deutsche Ballettmei- 

7 A. R. Sequeira, Klassische indische Tanzkunst und christliche Verkündigung. Eine verglei- 
chende religionsgeschichtliche-religionsphilosophische Studie. (FThSt Bd. CIX), Freiburg 
1977; ders., Spielende Liturgie. Bewegung neben Wort und Ton im Gottesdienst am Beispiel 
des Vaterunsers. Freiburg 1977; J. Sudbrack, •Schließt Euch zusammen zum Reigen!" (Ps 
118,27). Eine Aufforderung zum liturgischen Tanz, in: GuL 55 (1982), 353-369.; T. Berger, 
Liturgie und Tanz. Anthropologische Aspekte, historische Daten, theologische Perspektiven. 
St. Ottilien 1985. 
8 H. Rahner a.a.O.; H. Cox a.a.O.; J. Sudbrack a.a.O. 1975; J. Baumgartner, Gefährte des 
Glaubens - Gespiele der Gnade. Zum Tanz im christlichen Kult, in: S. Walter, Tanz vor dem 
Herrn. Neue Wortgottesdienste mit Beiträgen von J. Baumgartner zum Tanz in der christli- 
chen Liturgie, Zürich 1974, 99-163. 



Im Spiegel der Zeit 71 

ster Bernhard Wosien (1908-1986) hatte in seinen höheren Lebensjahren seine 
Liebe zu den Volkstänzen, vor allem zu denen des Balkan, entdeckt und meinte, 
in diesen Tänzen •archetypische" Ur-Symbole ausmachen zu können, deren tän- 
zerisches Nachvollziehen und Bewußtmachung zu uralten Weisheiten führten, ja 
zur •Verklärung seiner (sc. des Menschen) Existenz, übernatürliche, seinsmäßige 
Umwandlung seines Innern und Erhebung zu seinem göttlichen Selbst".9 Etwa 
seit 1978 lehrte Wosien in vielen Seminaren und in seinem Schülerinnenkreis süd- 
osteuropäische Volkstänze sowie selbstchoreographierte Schrittfolgen zu ruhiger 
klassischer Musik als die •Meditation des Tanzes", als einen •esoterischen Weg" 
der Selbsterfahrung wie des Religiösen.10 Nach seinem Tode unterrichtet nun 
Wosiens Tochter Maria-Gabriele Wosien den •Sakralen Tanz". Den getanzten 
Kreis mit seiner Mitte sieht sie wegen seiner angeblichen sakralen Herkunft und 
Symbolik als Ort der Begegnung mit einem nicht näher benannten Göttlichen, 
den Vollzug des Tanzes als sakrale Handlung, ja als Vereinigung mit Gott11. Wenn 
an dieser Lehre auch vieles grotesk, rätselhaft und diffus bleibt und seine esoteri- 
sche oder synkretistische Herleitung bald kaum einer Nachfrage standhält, so ha- 
ben sich doch wegen der sanften und feierlichen Weise dieses Tanzens, wegen sei- 
ner sakralen Ausrichtung und nicht zuletzt wegen seines - auch unter Theologen 
derzeit sehr beliebten - •Archetypen"-Flairs in Deutschland, Großbritannien, 
Holland, Österreich und in der Schweiz eine nicht mehr überschaubare Zahl von 
Gruppen gebildet, die den •Sakralen -" oder •Meditativen Tanz" in dieser Weise 
pflegen, darunter auch etliche im kirchlichen Raum. Neben der Schule von Ma- 
ria-Gabriele Wosien gibt es noch einige andere Schülerinnen von Bernhard Wo- 
sien, die inhaltlich leicht differieren, aber bei weitem nicht eine solche Verbrei- 
tung gefunden haben.12 

Bei aller wahrlich großen Fragwürdigkeit dieser sakral-meditativen Tanzbewe- 
gung ist immerhin anzuerkennen, daß hiermit erstmals die Basis für eine spiritu- 
elle Praxis des Tanzes im Unterschied zu der bisherigen allegorischen Sicht ge- 
schaffen wird. Dankenswerterweise geht schließlich Gabriele Wollmann in der 
Ausübung dieser Tänze dann den notwendigen Schritt weiter und unterscheidet 
zwischen dem •Meditativen Tanzen" als einer Art •naturalen Meditation" und 

' B. Wosien, Der Weg des Tänzers. Selbsterfahrung durch Bewegung. Hrsg. v. M.-G. Wo- 
sien, Linz 1988, 25. 
10 Ebd. 22 bzw. 1, 89 u. 92. 
" M.-G. Wosien, Tanz als Gebet. Feiert Gottes Namen beim Reigen. Linz 1990, 15; vgl. dies. 
Sakraler Tanz. Der Reigen im Jahreskreis, München 1988, 45, 127 u.ö.; im einzelnen dazu 
vgl. G. Vogler, Was macht den Tanz sakral? Anthropologische und theologische Grundlagen 
sakralen Tanzes in kritischer Sicht, in: G. Vogler (Hg.), Dokumentation •Heiliges Tanzen". 
Symposium zu Ursprüngen, Ausformungen, Entwicklungen und zur gegenwärtigen Praxis des 
Tanzes im Sakralen und Religiösen. Willich-Anrath 1991, 59-83; ders., Sakrales Tanzen - 
wie geht das? Zur Frage des Inhalts und einer möglichen Symbolhaftigkeit, in: G. Vogler 
(Hg.), Der Tanz - eine vergessene Dimension der Liturgie. Dokumentation der 2. Mönchen- 
gladbacher Tagung zum sakralen Tanz. Willich-Anrath 1992, 34-68. 
12 So etwa als die bekanntesten und qualifiziertesten H. M. Lander/M.-R. Zohner, Medita- 
tives Tanzen. Stuttgart 1987, die mehr sozialpädagogisch und -therapeutisch arbeiten. 



Im Spiegel der Zeit 72 

der •christlichen Tanzmeditation" als •Bereitung der Gotteserfahrung"13. Damit 
löst sie wenigstens das zweifellos wichtige meditierende Tanzen (und in einem 
weiteren Sinne auch meditierendes Bewegen überhaupt14) aus seiner esoterischen 
Fessel und erklärt es zu einer der Meditationsweisen, die einer christlichen Spiri- 
tualitätspraxis sehr hilfreich sein können. Freilich steht die Reflexion darüber wie 
auch die praktische Erprobung noch sehr am Anfang, doch ist so endlich reali- 
siert, daß meditatives Tanzen nicht - wie ansonsten behauptet - per se sakral ist, 
sondern der Klarheit darüber bedarf, welches Gottesverständnis und welcher 
Glaube gemeint ist. 

Das deckt sich nun mit unserem Ansatz, der einen ganz anderen Weg nahm als 
jene Wosien-SchxxXen und sich nicht auf meditatives Tanzen beschränkt, sondern 
das Tanzen überhaupt (und Gebetsgebärden) in den Blick nimmt. Denn wir ha- 
ben die Erfahrung gemacht, daß sich der Tanz wesensmäßig und sogar in beson- 
derer Weise für Gebet und Liturgie empfiehlt; vielleicht gebietet er sich sogar ein 
wenig. Deswegen möchten wir hinarbeiten und einladen zu einer kompetenten, 
differenzierten und schließlich einmal alltäglichen Praxis geistlichen Tanzens. - 
So stehen wir einerseits am Ende einer Entwicklung, nämlich nun geistlichen 
Tanz als eine spirituelle Praxis anzuerkennen und nicht nur als Allegorie. Ande- 
rerseits stehen wir auch ganz am Anfang, weil diese Praxis erst begonnen hat und 
ihrer Bewährung bedarf. Denn sosehr ein solcher Aufbruch des sakralen Tanzens, 
in dem sich ein gewaltiger Nachholbedarf die Bahn bricht, die Chance bietet, Un- 
terlassungen der Vergangenheit zu korrigieren, steht er andererseits aber auch in 
der Gefahr, in seiner Begeisterung etwas zu überhöhen und zu behaupten, was bei 
kritischem Hinsehen schwerlich zu halten ist. Ein derart schnell wachsendes Phä- 
nomen wie das des sakralen Tanzes, das einen regelrechten Markt mit sich ge- 
bracht hat15, kann nicht durchweg auf soliden Füßen stehen, nachdem die Refle- 
xion über diesbezügliche Fragen bislang seitens der sakral Tanzenden - man 
wollte um jeden Preis weg von jeglicher •Verkopfung" - vehement, ja polemisch 
abgewehrt und seitens der Theologie sträflich vernachlässigt wurde. 

Tanzen als Chance der Spiritualität begreifen 

Was läßt uns nun - heutzutage noch reichlich verwegen - behaupten, der Tanz 
sollte tunlichst eine Weise geübter Spiritualität sein? Zunächst ist es uns wichtig 
aufzuzeigen, daß es keineswegs darum geht, nun auch noch den Tanz in die Spiri- 
tualität zu integrieren, sondern daß vielmehr Tanz wesensmäßig authentischer 
Ausdruck christlicher Spiritualität ist. 

13 G. Wollmann, Tanzend Gott erfahren, in: Meditation 18 (1992), 146-150; Nachdruck: 
Tanzend Gott erfahren. Vom •Meditativen Tanzen" zur Christlichen Tanzmeditation, in: 
Christ in der Gegenwart 44 (1992), 397 f. 
14 Vgl. G. Piber, Bildung durch •Meditatives Bewegen". Eine sport- und religionspädagogi- 
sche Grundlagenreflexion. Diss. Salzburg 1991, die eine Ausweitung andeutet. 
15 Vgl. die kleine Zeitschrift KREISEZIEHEN, die dichtgedrängt seitenweise Tanzange- 
bote incl. Fortbildungsangebote zu •Sacred Dance-Lehrerinnen" bietet. 



Im Spiegel der Zeit 73 

Vor allem anderen scheint uns das grundlegende Datum der göttlichen Inkar- 
nation und dessen theologische Relevanz für die Spiritualität wesentlich zu sein. 
In Joh 1,14 spricht die Schrift nicht von der Mensch-, sondern sogar von der 
Fleisch werdung des ewigen Logos. Das bedeutet nicht nur die göttliche Annahme 
und Erlösung menschlicher Verderbt- und Schwachheit im paulinischen Sinne. 
Es bedeutet vor allem die Kostbarkeit des menschlichen Leibes und seine Rolle 
für den Weg zum Heil. Wir müssen darum auf die unüberbietbare göttliche Wert- 
schätzung des Leibes aufmerksam machen, der dadurch zum Zeichen des Heils, 
ja zur Epiphanie geworden ist. Jeder menschliche Leib ist damit Sakrament der 
Inkarnation. Zu welcher Wertachtung des Leibes verpflichtet nicht daher unser 
Glaube! Gerade das Christentum, dem paradoxerweise der Ruf, leibfeindlich zu 
sein, penetrant anhängt, wäre berufen, sich um eine spezifische Pflege des Leibli- 
chen und des Geistlich-Leiblichen zu sorgen. Eine Verehrung des leibgewordenen 
Gottes ohne eine ausdrückliche Einbeziehung des Leibes ist ein Widerspruch. 
Denn der Leib ist nicht der Gegner des Geistes, sondern - nimmt man seine Be- 
dürfnisse wie auch seine Grenzen ernst - sein unersetzlicher Helfer. Darum 
müßte es eine Konsequenz des Glaubens sein, über eine sensible leibliche Wahr- 
nehmung zu verfügen sowie auch über leibliche Ausdrucksformen. 

Weshalb wir dabei dem Tanz eine solche Bedeutung für das geistliche Leben 
zubemessen, hat seinen Grund darin, daß Tanz schlechthin die Weise ist, das all- 
täglich-normale und mittelmäßige Leben zu übersteigen. Hier focussieren Erfah- 
rungen, aber auch Möglichkeiten. Wir können das alles hier nur ganz knapp an- 
reißen, jedoch soll damit der Horizont eines geistlichen Tanzens und sein geistli- 
cher Wert grob skizziert werden. Nachdem die neuere Theologie die Erfahrung 
als ein wesentliches Moment des Glaubens und damit der Spiritualität begriffen 
hat, sind wir um so mehr darauf verwiesen, auch die Erfahrung des Tanzens geist- 
lich sehr ernstzunehmen: Vor allem ist es das Erlebnis der Freiheit in der Bewe- 
gung des Tanzes, das man sich so keinesfalls denken kann; es hilft, das Sein-Dür- 
fen, das Leiblich- und das Frei-Sein-Dürfen als Geschenk von Gott her ganz an- 
ders wahrzunehmen und existentiell zu realisieren. Diese Erfahrung hat insofern 
eine Schlüsselfunktion, weil die unbedingte Annahme des Menschen durch Gott 
die Grundaussage des christlichen Glaubens darstellt. Ähnliches gilt für die Er- 
fahrung der Harmonie und spielerischer Leichtigkeit, die unser erlöstes Dasein 
prägen könnten. Das leibliche Erleben muß hier das geistige ergänzen und verän- 
dern, um die •Fülle des Lebens" wahrzunehmen. Aber auch manches, was in uns 
festsitzt, kann nur leiblich und tänzerisch buchstäblich seinen •Aus-Druck", sei- 
nen Ausweg finden. - Schließlich ist noch die Bedeutung des Tanzes für die Ge- 
staltung der Liturgie zu nennen. In der Liturgie werden die wesentlichen Lebens- 
fragen oder -konflikte jenseits des Alltäglichen rituell verdichtet und gedeutet, 
gefeiert und ideal aufgezeigt. Diese Heraushebung des Vorgangs, also die Feier, 
verlangt nach ebenfalls herausragenden Ausdrucksweisen und -formen. Gerade 
weil der Tanz die Form der hervorgehobenen und gesteigerten Bewegung ist, 
stellt er einen authentischen Ausdruck der Liturgie dar, die mit ihrem gegenwärti- 
gen Sitzungs- und Vortragscharakter sich selbst nicht gerecht wird. Zugegebener- 



Im Spiegel der Zeit 74 

maßen erfordert Tanzen eine ganze Menge an Engagement, was lange nicht jeder- 
mann einzusetzen bereit ist. Außerdem ist der christlichen Spiritualität ein starker 
introvertierter Zug eigen, der dem eher Expressiven des Tanzes entgegensteht. Da 
nimmt es nicht Wunder, daß die Kirchenmusik sich zu einer grandiosen Kompen- 
sation der affektiv-emotionalen Bedürfnisse der Liturgie entwickelte. Dennoch 
kann es nicht dabei bleiben. Doch die Umsetzung dieser Einsicht ist schwierig. 
Bereits bei der Frage, wie ein gelungenes Beispiel des Tanzes in der Liturgie aus- 
sehen könnte, bedarf es einiger Geduld und Suche, denn die Zeit der Meister- 
schaft ist noch nicht gekommen. Ein meditativer Kreistanz einer Gruppe im 
Chorraum zu einer vom Band eingespielten Musik kann jedenfalls noch nicht zu- 
kunftsweisend genannt werden. Die Suche und die Versuche gestalten sich 
schwer, wo man doch - anders als in der Kirchenmusik - noch keine eigens ausge- 
bildeten Fachleute hat, sondern erst beim Nullpunkt anfangen muß. Außerdem 
lastet der Einfluß des konsumfreundlichen •Meditativen Tanzes" schwer auf den 
Bemühungen derer, die grundlegend vom geistlichen Leben oder von der Liturgie 
ausgehen wollen. 

Mit unserer Arbeit versuchen wir darum, das sakrale Tanzen möglichst grund- 
legend, in seinem ganzen Spektrum und auch gleichermaßen praktisch wie wis- 
senschaftlich anzugehen. Die in Zusammenarbeit mit der Bischöflichen Akade- 
mie des Bistums Aachen von uns ausgerichteten Mönchengladbacher Tagungen 
zum sakralen Tanz (jeweils zum Palmsonntag) beabsichtigen, Menschen zusam- 
menführen, die ebenfalls an geeigneten Weisen des Tanzes für Spiritualität und 
Liturgie arbeiten. Die bisherigen Themen der Mönchengladbacher Tagungen wa- 
ren der Tanz in der Liturgie, in der Kontemplation, das Meditative Tanzen, 1994 
werden es Totentanz und Trauerrituale sein, 1995 wohl sakraler Bühnentanz (und 
liturgische Dramaturgie).16 Darüber hinaus werden Seminare angeboten, die ein- 
führenden Charakter haben. 

Obwohl der Markt unter dem Titel •sakraler Tanz" boomt, ist ein tief ergehendes 
Bemühen um das geistliche Tanzen noch Mangelware. Aber für die geistlich Be- 
mühten, die verstehen, daß der Weg zum Leben in Fülle nicht nur geistige Bemü- 
hung meint, könnte und sollte es des ausdauernden Versuchs wert sein, hier eine 
Änderung zu erreichen. 

Gereon Vogler, Willich 

16 Von den Tagungen liegen Dokumentationen vor (vgl. Anm. 11) bzw. sind in Arbeit. 
Außerdem ist eine umfassende Bibliographie zum religiösen Tanz erhältlich. 




