
Birg in deinen Wunden mich 
Unterwegs zu einer Spiritualität des Heilens1 

Eckhard Frick, München 

Der barmherzige Samariter (Lk 10,30-37). Wo ist Jesus? Wo bin ich? 

Wenn wir nach einer christlichen Spiritualität des Heilens fragen, so sind 
wir unterwegs in den Schluchten zwischen Jerusalem und Jericho, dort, 
wo der Wanderer des Gleichnisses unter die Räuber fiel. Angesichts der 
bedrohlichen Einsamkeit mag er mit dem Verfasser des 121. Psalms gebe- 
tet haben: •Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen, woher kommt mir 
Hilfe?" Die Hilfe kam ihm nicht von Priester und Levit, sondern von 
Gott, der ihm in Gestalt eines Ausländers aus Samaria begegnete. Mit 
dieser Lehrerzählung antwortet Jesus auf die Frage: •Wer ist mein Näch- 
ster?" Das Gleichnis kann uns jedoch auch auf die Mehrdeutigkeit des 
Heilungswunsches und auf die Grenzen unseres Helfenwollens und Hel- 
fenkönnens aufmerksam machen. Der Arzt pflegt und hilft, Gott heilt: So 
sagt die Tradition der Medizin. Wenn wir nun weiterfragen, wo Jesus ist, 
der Heiland schlechthin, und wohin wir uns stellen wollen, wenn wir ei- 
nem Mitmenschen Heiler und Helfer sein möchten, so werden wir wahr- 
scheinlich antworten: An die Stelle des helfenden Samariters, der das 
Not-wendige tut. Oder wir werden uns mit einigen Schuldgefühlen an Si- 
tuationen erinnern, in denen wir weggeschaut haben und vorübergegan- 
gen sind. Die Kirchenväter sahen im hinschauenden und helfenden Sa- 
mariter das Urbild des Erlösers, der sich liebevoll einer gefallenen 
Menschheit zuwendet.2 Auf einer ersten Deutungsebene unseres Gleich- 
nisses scheint Jesus mich also vor die Alternative zu stellen, entweder 

1 Überarbeitete Fassung eines Vortrags, den der Vf. am 6. 7. 1993 in der Katholischen Stu- 
dentengemeinde Leipzig hielt. Vgl. H. J. M. Nouwen: Geheilt durch seine Wunden. Frei- 
burg, Basel, Wien 1987. 
2 Vgl. H.-J. Sieben: Exegesis Patrum. Rom 1983. Gelegentlich findet sich der Typos des 
verwundeten Heilands: Ps.-Makarios (Hom. 30, 7-9) spricht vom verletzten und erniedrig- 
ten Adam, der auf dem Wege nach Jericho unter die Räuber fiel. Die Wunden Adams, un- 
sere Wunden, könne nur Gott der Herr heilen, der wahre Arzt, der unseretwegen große 
Leiden auf sich genommen hat. Auch Petrus Chrysologus (Hom. 50, 340.1) spricht vom 
mitleidenden Christus als dem wahren Arzt. Denn ein Arzt, der die Krankheiten nicht 
trägt, kann nicht heilen; und wer dem Kranken kein Mitkranker geworden ist, kann keine 
Heilung bringen (quia medicus, qui nonfert infirmitates, curare nescit; et qui nonfuerit coin- 
flrmatus infirmo, non potest conferre sanitatem). 



Birg in deinen Wunden mich 103 

dem Nächsten zu dienen, indem ich mich mit ihm und mit dem Samariter 
identifiziere, oder den Verwundeten links liegenzulassen wie Priester und 
Levit. 

In diesem Beitrag möchte ich zeigen, daß dies nicht die einzige Alterna- 
tive ist, um die es in einer Spiritualität des Heilens geht. Jesus stellt dem 
Gesetzeslehrer mit seinem Gleichnis eine Gegenfrage: •Wer von diesen 
Dreien scheint dir der Nächste dessen geworden, der unter die Räuber- 
bande gefallen ist" (V. 36, Übersetzung von F. Stier, Hervorhebung E. 
F.)? Niemand, nicht einmal der hilfsbedürftige Angehörige desselben 
Volkes, ist mein Nächster, wenn ich ihm nicht durch Mitleiden zum 
Nächsten werde. Nur wenn ich mich selber wandle, heiler werde, kann ich 
Heiler sein. Zunächst bin ich dem anderen fremd, durch Begegnung und 
Entscheidung werde ich ihm zum Nächsten. Ich möchte zeigen, daß un- 
ser bewußter Wunsch nach Heilung und Geheiltwerden eine geistliche 
Dimension hat, die über das bloße Verschwinden eines Leidenszustandes 
und über das Hineinwachsen in eine Helferrolle hinausgeht und mit un- 
serer lebensgeschichtlichen Entwicklung zusammenhängt. Ich meine, 
daß mit der geistlichen Dimension des verwundeten Heilers' unbewußte 
Schichten unserer Motivation berührt werden, auf die eine tiefenpsycho- 
logische Betrachtungsweise deutend hinweisen kann. Was Heilung ist, 
scheint in unserem Alltagsverständnis zunächst klar und eindeutig zu 
sein. Betrachten wir jedoch näher die biblische und auch die medizini- 
sche Auffassung von Heilung, dann wird Heilung vielschichtig, ein mehr- 
deutiges Zeichen. Wir werden auf den verborgenen Zusammenhang zwi- 
schen Verwundung und Verwundbarkeit, Heilung und Heilbarkeit auf- 
merksam, den bereits die griechische Mythologie kannte. So schreibt Ke- 
renyi über den Arzt-Heroen Machaon und seine Söhne: 

•Als Krieger und Ärzte in einer Person drücken sie eine Einheit aus. Verwunden 
und Verwundetsein sind jenes Dunkle, das zum Heilwerden als Voraussetzung 
gehört, und das den ärztlichen Beruf erst möglich, ja zu einer der Notwendigkei- 
ten der menschlichen Existenz macht. Denn diese Existenz erlaubt unter vielen 
Auffassungen auch diese: als das Dasein eines verwundenden und verwundba- 
ren, doch auch heilenden Wesens, während das Tier nur verwundend und ver- 
wundbar bleibt. Heilbar sind aber nur die Wunden des Menschen, nicht er 
selbst".3 

3 K. Kerenyi: Der göttliche Arzt. Studien über Asklepios und seine Kultstätten. Darmstadt 
1956, 76. 



Eckhard Frick 104 

Eine wichtige Konvergenz in theologischer und medizinischer 
Anthropologie: Die Wende zum Zeichen 

Vom Wunder zum Zeichen 

Der Wunderbegriff, wie ihn die Apologetik des 19. Jahrhunderts prägte, 
diente dem Beweis der Glaubwürdigkeit Jesu und seiner Kirche ebenso 
wie dem Nachweis der ,Wirksamkeit' von Heiligen in Heiligsprechungs- 
prozessen. ,Apologetik' heißt Verteidigung, Abwehr von Angriffen der 
naturwissenschaftlich mitgeprägten Um- und Gegenwelt auf die Tradi- 
tion der Kirche. Der naturwissenschaftlichen Welterklärung stellte man 
die geschaffene Natur' gegenüber. Bezüglich dieser natura creata als 
Norm treten nun gewisse Regelausnahmen, Anomalien auf, die in der re- 
ligiösen Sprache •Wunder" heißen und der göttlichen Allmacht zuge- 
schrieben werden. Heilung ist Gabe des souveränen Gottes oder seiner ir- 
dischen Agenten an den untergeordneten menschlichen Empfänger, ist 
Einfluß der Gnade bzw. Übernatur auf den Bereich der Natur.4 Aus die- 
sem Grund bilden sich in Lourdes und anderswo Ärztekommissionen, 
die festzustellen haben, daß ein bestimmter Fall von Heilung (naturwis- 
senschaftlich unerklärbar ist. Dieses diagnostische Ausschluß-Urteil gilt 
innerhalb des herkömmlichen Wunder-Verständnisses als zwar notwen- 
dige, aber nicht hinreichende Bedingung für die Annahme einer •überna- 
türlichen" Heilung: Die Naturwissenschaft als Hilfsdisziplin einer Wis- 
senschaft von der Übernatur. 

Unter dem Einfluß der modernen Exegese kam es in unserem Jahrhun- 
dert, katholischerseits erst seit dem II. Weltkrieg, zu einem Begriffswan- 
del vom Wunder zum Zeichen: An die Stelle des Schemas von Natur und 
Übernatur trat die Geschichte Gottes mit uns Menschen. Heilung ist 
dann nicht mehr Gabe von oben, sondern Beziehung zwischen der um 
Heilung bittenden Person, Gott und einem oder mehreren Heilenden, die 
sich selbst innerhalb dieser Beziehung verändern. 

Heilung ist ein mehrdeutiges Zeichen, das der Deutung durch die ge- 
heilte Person und innerhalb einer Gemeinschaft bedarf. Im Neuen Testa- 
ment ist Heilung niemals isoliertes Wunder, das den Messiasanspruch 
Jesu zweifelsfrei beglaubigt. Solchen Erwartungen entzieht sich Jesus im- 
mer wieder (z.B. Mk 8,11-13). Vielmehr stehen alle Heilungen Jesu unter 
dem Deutungs-Vorbehalt des Kreuzes. Am auffälligsten wird dies in den 

4 Vgl. E. Pousset: Les recits de guerison dans les evangiies synoptiques. Essai de lecture et 
consequences theologiques. In: Atelier de theologie du Centre Sevres (Hg.), La guerison 
du corps. Paris 1992, 95-110. 



Birg in deinen Wunden mich 105 

markinischen Schweigegeboten5: Anstatt zur werbenden Verbreitung der 
Heilungserfahrung aufzurufen oder diese wenigstens zuzulassen, verbie- 
tet Jesus immer wieder, von den Heilungen zu sprechen: Als wollte er ei- 
nem Mißverständnis seiner Zeichen als ,Wunderheilungen' vorbeugen, 
von denen es in der Umwelt des NT zahlreiche gab. Denn Jesus ist nur 
vordergründig der machtvolle Wundertäter. Nicht durch seine Macht 
nach menschlichen Effizienz-Maßstäben, sondern durch seine Wunden 
sind wir geheilt, wie der 1. Petrusbrief (2,24) in Anspielung auf das vierte 
deuterojesajanische Gottesknechtslied formuliert (vgl. Jes 53,5). 

Die beschriebene Wende vom Wunder zum Zeichen ist gefährdet, denn 
die kirchliche Praxis steht immer wieder in der Gefahr, in das alte Wun- 
der-Denken zurückzufallen, in die Dualität von Himmel und Erde. Es 
gibt z.B. auch heute noch ein Mißverständnis der Krankensalbung als 
,letzter Ölung': Das Sakrament der Kirche ist dann nicht Feier der Hoff- 
nung oder Stärkung für Kranke und Sterbende, sondern Zusage von Hei- 
lung und Gesundheit gerade dort, wo die Medizin einen Menschen aufge- 
geben hat und nichts mehr zu tun bleibt, als den Priester zu rufen. Ferner 
wird Heilung durch das Gebet der Kirche bisweilen in mehr oder weniger 
unausgesprochener Konkurrenz zu den vielfältigen säkularen Heilungs- 
angeboten unserer Gesellschaft gesehen. In sogenannten •christlichen 
Therapien" sollen durch eine Mischung aus Gebetseifer und Versatzstük- 
ken unterschiedlicher Psycho-Techniken Heilungserfolge dort erzielt 
werden, wo ,weltliches' Behandeln und Heilen zu scheitern scheint. Die- 
ser Tendenz, das Heilige für spektakuläre ,Erfolge' zu instrumentalisieren 
und zu verdinglichen und den Glauben der Kirche in die Nähe esoteri- 
scher Therapien zu rücken, ist entgegenzuhalten: Heilung aus der Kraft 
des Heiligen Geistes kann nur Teilhabe am messianischen Drama sein, 
an der Geschichte des Heilands aus Nazaret, die in der Wehrlosigkeit des 
Kreuzes gipfelte. 

Von der Kausalität zum Verstehen von Zeichen in Beziehung 

Innerhalb der Humanmedizin erleben wir gegenwärtig eine Wende von 
der Kausal- zur Bedeutungswissenschaft.6 Auch in der Medizin gibt es 

5 Zur Zweideutigkeit der Wunder Jesu vgl. F. J. Steinmetz: Das Rätsel der Schweige-Ge- 
bote, in: Damit der Geist komme. Würzburg 1979, 129-141. 
6 Diese ,biosemiotische' Wende habe ich an anderer Stelle ausführlicher dargestellt: Wer 
ist schuld? Das Problem der Kausalität in Psychiatrie und Psychoanalyse. Eine Untersu- 
chung zu Martin Heideggers Zollikoner Seminaren. Mit einem Geleitwort von Christian 
Scharfetter. Hildesheim, Zürich, New York 1993. Vgl. F. Marty: Modeies pour les rapports 
äme et corps: des sciences de la cause aux sciences de la signification, in: La guerison du 
corps (s. Anm. 4) 57-72. 



Eckhard Frick 106 

zwar (meist als kollektive Größenidee) die Phantasie der Wunderheilung, 
mit der Krankheit und Tod bezwungen oder doch wenigstens zurückge- 
drängt werden. Die weitgehend unbewußte Phantasie der grenzenlosen 
Machbarkeit beflügelt wie jede Größenphantasie das Forschen und Hei- 
len in der Medizin. Entsprechend unerträglich ist die Kränkung der Hilf- 
losigkeit, wenn wir als Ärzte oder als auf Heilung hoffende Patienten an 
die Grenzen unserer zwar großartigen, aber doch nicht unendlichen Mög- 
lichkeiten stoßen. Ich möchte keineswegs bestreiten, daß wir kollektiven 
Größenphantasien wie jener eines gott-ähnlichen, die Natur bezwingen- 
den Heilens wirkliche Fortschritte, z.B. im Kampf gegen die Infektions- 
krankheiten verdanken. Für unser Thema ist mir die Konvergenz beider 
Entwicklungen wichtig: Apologetik und Wunder-Phantasien gibt es so- 
wohl in der Medizin als auch in Kirche und Theologie, und das Verstehen 
von Zeichen in Beziehung verändert grundlegend unseren wissenschaftli- 
chen Standort und unsere Fähigkeit, in einen heilenden Dialog mit kran- 
ken Menschen zu treten. Der kausale Zugang entspricht dem Grundwort 
Ich-Es Martin Bubers: Nach dem Modell der Physik mache ich den Kör- 
per des anderen (und nach demselben Modell auch sein seelisches Erle- 
ben und Verhalten) zum Gegenstand meiner wissenschaftlichen Neugier: 
Ich beschreibe, beobachte und interveniere. Als objektivierender Wissen- 
schaftler abstrahiere ich von der persönlichen Geschichte dieses Men- 
schen, um sein individuelles Leiden in ein überpersönliches Krankheits- 
bild einzuordnen, in pathogenetische Theorien, mit deren Hilfe ich er- 
kläre, eine Ursachenkette benenne und eine kausale Therapiestrategie 
entwerfe. Anders im Grundwort Ich-Du: Hier versuche ich, den anderen 
in seinem unverwechselbaren individuellen Anderssein zu respektieren 
und zu verstehen. Der andere ist nicht Objekt meiner wissenschaftlichen 
Erkenntnis, sondern Dialogpartner in gemeinsamer Suche, in gemeinsa- 
mem Verstehen von Zeichen. Die heutige Aufgabe für die Medizin und 
andere Heilberufe scheint mir darin zu bestehen, die Errungenschaften 
der kausalen Betrachtungsweise mit einem weiteren Verstehen von 
Krankheits- und Gesundheitszeichen zu verbinden. 

Merkmale des neuen Zeichenbegriffs 

Zeichen heißt in der Medizin erst einmal ,Symptom' (von gr. sympiptein, 
zusammenfallen). Was fällt denn da zusammen? Es ist das Eigene, der 
vertraute Leib, welcher mit dem Fremden, Krankhaften, Bedrohlichen, 
Schmerzhaften zusammenfällt, wodurch mir alles unselbstverständlich 
wird. In unserer ärztlichen Ausbildung bemühen wir uns, Symptome 



Birg in deinen Wunden mich 107 

möglichst genau zu erfassen und präzise, eindeutige Zeichen für be- 
stimmte Funktionsstörungen des Körpers herauszufinden, die wir dann 
beheben. Wir entschlüsseln' einen /Text', der uns im Idealfall klare Vor- 
gaben darüber macht, wie wir die Maschine Mensch reparieren müssen. 

Ich schlage vor7, den Zeichenbegriff der Humanmedizin weiter zu fas- 
sen: Meßbare, beobachtbare Symptome gehören dazu, aber auch Sym- 
bole, worunter ich mehrdeutige Zeichen verstehe, die man nicht ent- 
schlüsseln oder in Meßgrößen übersetzen, sondern lediglich innerhalb 
einer Beziehung verstehen kann. Ich möchte also nicht das kausale Den- 
ken als solches abschaffen, dem wir so große Erfolge verdanken. Aber es 
geht darum, das kausale Denken in ein umfassenderes Verstehen von Zei- 
chen einzubringen. So kommt in Thure von Uexkülls Situationskreis die 
Phantasie als eine den Menschen auszeichnende Bedeutungserteilung 
und -Verwertung in ein kausales Denken. Krankheitssymptome sind ,psy- 
cho-somatische' Zeichen, die wir einerseits beobachten, zählen und mes- 
sen können. Heilung umfaßt jedoch andererseits ein Verstehen der sub- 
jektiven und interpersonalen Bedeutungen, die ein kranker Mitmensch 
seinen Krankheitszeichen und seiner Krankheitsgeschichte beimißt. Wir 
können z. B. einen stark unter- oder übergewichtigen Menschen wiegen 
und nach Ausschluß anderer körperlicher Erkrankungen auch statisti- 
sche Aussagen über sein Gewicht machen. Was seine Magersucht oder 
Eßstörung jedoch innerhalb seiner Lebensgeschichte bedeutet, haben wir 
durch die Messung allein nicht verstanden. 

Dem inneren Heiler dienen 

Auch die Psychoanalyse will nicht die Wirksamkeit bestimmter Formen 
ärztlichen Handelns bestreiten, sondern den Beziehungsaspekt der Arzt- 
Patient-Beziehung (als Paradigma jeglicher helfenden Beziehung) in ih- 
ren unbewußten Aspekten untersuchen. Warum ist es sinnvoll, mit der 
Psychoanalyse ein •Unbewußtes" anzunehmen? 1. Weil wir so die Stö- 
rungen, Krankheitszeichen, Gefahren und Entwicklungsmöglichkeiten 
besser verstehen können, die in jeglicher Beziehung liegen können; 2. 
weil uns aus unserer Tiefe ein Transzendenzbezug und die innere Mög- 
lichkeit der Heilung zu Hilfe kommen, über die wir nicht bewußt verfü- 
gen können, die uns aber mit der Bewußtwerdung, mit der Rücknahme 
von Projektion zuwachsen. Was heißt Bewußtwerdung und Projektion! 

1 Mit T. von Uexküll und W. Wesiack: Theorie der Humanmedizin. Grundlagen ärztiichen 
Denkens und Handelns. München, Wien, Baltimore 1988; Marty (Anm. 6). 



Eckhard Frick \ og 

Mit Hilfe der analytischen Psychologie Carl Gustav Jungs lernen wir den 
projektiven Charakter aller unserer zwischenmenschlichen Beziehungen 
verstehen: Wir verlagern Eigenes in den anderen (Projektion), z.B. unge- 
lebte Möglichkeiten (•Schatten") oder unbewältigte Verletzungen oder 
bedrohliche, für das Bewußtsein nicht akzeptable Wünsche. Wir bekämp- 
fen mit dem psychischen ,Trick' der Projektion im Fremden das nicht-in- 
tegrierbare Eigene, wie es die Bergpredigt in unübertroffener Weise aus- 
drückt: •Warum siehst du den Splitter im Auge deines Bruders, aber den 
Balken in deinem Auge bemerkst du nicht?" (Mt 7,3). Rücknahme von 
Projektion heißt Ent-fremdung, Wahrnehmung des Fremden in mir 
selbst, so daß ich mich und den anderen bewußter wahrnehmen kann: 
•Du Heuchler! Zieh zuerst den Balken aus deinem Auge, dann kannst du 
versuchen, den Splitter aus dem Auge deines Bruders herauszuziehen" 
(Mt 7,5). •Heuchler" ist ein wertender Begriff, der zeigt, wieviel Zerstö- 
rung und wieviel Böses aus der Projektion entstehen kann (wobei die Pro- 
jektion selbst ethisch indifferent ist). Nach Entfernung des eigenen Bal- 
kens kann ich versuchen, den Splitter aus dem Auge des Mitmenschen 
herauszuziehen. 

Unter dem Eindruck unserer erfolgreichen Medizin ist die körperliche 
und seelische Ganzheit, die völlige Unversehrtheit und quasi-göttliche 
Schönheit zum Leitbild von Heilung und Gesundheit geworden. Es gibt 
zahlreiche Verlängerungen dieses Gesundheits-Kultes bis in kirchliche 
Gebetsgruppen hinein, welche die Wiederherstellung völliger Gesund- 
heit bzw. das plötzliche Verschwinden von Krankheitssymptomen als Be- 
weis geistgewirkter Heilung deuten. Dabei verlieren wir nur allzu leicht 
aus dem Auge - wir sehen es im eigenen Auge nicht mehr! -, daß einer- 
seits Heilung ein langwieriger Entwicklungsprozeß ist und daß anderer- 
seits auch Behinderung, körperliche Stigmatisierung und bleibende Ver- 
wundung eine Grundmöglichkeit unseres Menschseins darstellen. Adolf 
Guggenbühl-Craig8 nennt dieses Urbild des Verwundetseins den Arche- 
typ des Invaliden'. Wenn wir stark von dem bewußten Leitbild völliger 
Gesundheit geprägt sind, neigen wir dazu, mit Gesundheit und Ganzheit 
(bzw. mit Krankheit und Behinderung) moralisierend umzugehen und 
die eigene Behinderung als ungelebte Möglichkeit abzuwehren: 
•Die herrschende Idee, daß jedermann so gesund und ganz in Körper und Seele 
werden oder bleiben sollte wie ein griechischer Gott, das Unwissen um die Tatsa- 
che, daß wir immer auch einen Invaliden in uns tragen, dieses Unwissen verunmög- 
licht es uns, mit dem Archetypus des Invaliden zu verkehren, wenn er uns ent- 

8 A. Guggenbühl-Craig: Der Archetyp des Invaliden oder: Gegen die Gesundheit -für die In- 
validität. In: Das Schreckliche. Mythologische Betrachtungen zum Abgründigen im Men- 
schen. Zürich 1990, 53-74. 



Birg in deinen Wunden mich 109 

gegentritt. Invalidität heißt übrigens nicht nur Schwäche, ist keineswegs identisch 
mit ihr. Schwäche ist nur eine Seite der Invalidität, wird aber leider allzu schnell 
durch den Invaliden oder durch diejenigen, die unter dem Archetyp des Invali- 
den leben, angenommen" (70). 

Heilung als Bewußtwerdung, als Rücknahme von Projektion, bedeutet 
auch, die auf andere projizierte und durch das Ideal strahlender Gesund- 
heit abgewehrte eigene Schwäche an mir selbst wahrzunehmen. Heißt, 
daß beide, die Heilung suchende und die heilende Person, die Grenzen 
des Heilens akzeptieren. An dieser Stelle meldet sich der Psychoanalyse- 
Kritiker zu Wort und fragt: ,Ist das nicht eine Rationalisierung? Habt ihr 
jetzt nicht eure eigene Hilflosigkeit und Erfolglosigkeit im Vergleich zu 
den Erfolgen der (übrigen) Medizin in typisch jungianischer Manier als 
Archetyp verschleiert?' Ich antworte: ,Es stimmt, daß auch Psychothera- 
peuten in der Gefahr sind, durch Rationalisierungen von ihren Mißerfol- 
gen abzulenken. Und auch in der Analyse müssen wir uns um Bewußt- 
werdung durch Rücknahme von Projektion bemühen. Wir versuchen, so 
gut es uns möglich ist, die eigenen Größenphantasien aufzuarbeiten und 
unsere Grenzen zu akzeptieren. Bewußtwerdung ist auch der Versuch der 
Heilung durch das Spüren der eigenen Wunden und die Freisetzung des 
inneren Heilers beim anderen. Beide Aspekte spielen sowohl in der Arzt- 
Patient-Beziehung als auch in anderen helfenden Beziehungen eine 
große Rolle. 

P 
Ich 

A 
Ich 

Unbewußtes Unbewußtes 

Zum Modell der heilenden Beziehung 

Wir wollen uns jetzt Jungs Modell der Übertragung und Gegenübertra- 
gung anschauen: Die psychoanalytische Beziehung wird uns als Beispiel 
für die heilende Beziehung im allgemeinen dienen.9 

9 Vgl. M. Jacoby:  Übertragung und Beziehung in der Jungschen Praxis. Ölten, Freiburg 
1993. 



Eckhard Frick 110 

Zwischen zwei Personen besteht immer eine bewußte Ich-Du-Bezie- 
hung (a), die von beiden frei gestaltet werden kann. Im Fall der Analyse 
ist einer •Patient" (P), der andere •Arzt" bzw. •Analytiker" (A)10, die Be- 
ziehung ist also schon nicht mehr symmetrisch, weil der eine kommt, um 
seine Krankheitssymptome (körperliche oder seelische) loszuwerden und 
insgesamt besser mit sich und seiner Umwelt zurechtzukommen, wäh- 
rend der andere eine spezialisierte Dienstleistung anbietet. Trotz dieses 
Interaktionsgefälles besteht aber zwischen beiden ein klares Arbeits- 
bündnis, wie es in jeder Dienstleistung zwischen erwachsenen Vertrags- 
partnern vorkommt: Stundenfrequenz einschließlich Ausfalls- und Ur- 
laubsregelung, Honorar, Einigung über die Art der angebotenen Dienst- 
leistung usw. Auf dieser bewußten Beziehungsebene prüfe ich als Patient 
Informationen über die Kompetenz des Therapeuten, ich lasse mich in- 
formieren und überlege mir, ob ich mich dem anderen wirklich anver- 
trauen möchte. Auf dieser Ebene fragt Jesus Bartimäus: •Was soll ich für 
dich tun?" (Mk 10,51). Jesus achtet den bewußten Heilungswunsch, auch 
wenn sich die Bitte selbst durch die heilende Beziehung wandeln wird. 

Schon vor Beginn des Gesprächs besteht zwischen Arzt und Patient 
eine Kommunikation der beiden Unbewußten (b), eine vorsprachliche 
heimliche Identität, in der die Grenzen der beiden Iche verschwimmen. 
Für das Verstehen hängt enorm viel von diesem unbewußten Mitschwin- 
gen beider Partner ab. Beide werden sich in der Therapie verändern. Mit 
Jung können wir sagen, daß sich der Archetyp des großen Heilers kon- 
stelliert, also eine überpersönliche, von uralten Menschheitserfahrungen 
mitgeprägte Beziehung, eine angeborene mögliche Verhaltensform des 
Menschen. Wie werden beide damit umgehen? Der Patient erlebt am Arzt 
die Sehnsucht nach Heilung und Ganzheit. Der Arzt ist für ihn nicht nur 
der konkrete Träger beruflicher Kompetenz, sondern der Heiler, in den er 
seine Hoffnung setzt. Diese große Erwartung, die beim Aufsuchen eines 
Arztes, Therapeuten, Heilers usw. wachgerufen wird, kann man als Ur- 
bild, als Archetyp bezeichnen. Dies bringen auch die Menschen zum Aus- 
druck, die von Jesus Heilung erwarten. Doch Heilung ist etwas anderes 
als die Erfüllung solcher Heilungserwartungen; sie schließt immer Be- 
wußtwerdung, Verwandlung zweier Menschen ein, des Heilenden ebenso 
wie des Geheilten. So spürt Jesus im Augenblick der Heilung einer kran- 
ken Frau, die sein Gewand berührt hatte, daß eine Kraft von ihm aus- 

10 Der Einfachheit halber setze ich für •A" (Therapeutin oder Therapeut) •Arzt", •P" stehe 
für •Patient(in)", Rat- und Hilfesuchende usw. 



Birg in deinen Wunden mich 111 

strömte (Mk 5,30). Ereignet sich keine Bewußtwerdung und Wandlung, 
so können spontane (,Wunder'-) Heilungen zwar eindrucksvoll sein, auch 
wenn sie nur flüchtige Besserung bringen. Meistens verbirgt sich hinter 
solchen Übertragungs-Heilungen jedoch eine unbewußte Abhängigkeit 
zwischen Heiler und Geheiltem und eine gemeinsame Verleugnung der 
für ein Beziehungsgeschehen notwendigen Zeit: Beide wollen nicht wahr- 
haben, daß ein therapeutischer Prozeß mühselig wie eine Bergbesteigung 
sein kann und wie jede dauerhafte Erfahrung Geduld braucht.11 

Worin besteht nun konkret der therapeutische Prozeß? Arzt und Pa- 
tient bilden ein archetypisches Paar, jeder von ihnen trägt die beiden Pole 
des Heiler-Patient-Archetyps in sich: Der Kranke ist auch Arzt, auf sei- 
nen inneren Heiler angewiesen, der die Heilung will oder vielleicht noch 
nicht will; der Arzt ist auch Kranker, insofern er verwundet und machtlos 
ist und nur aus dieser Schwäche heraus seinem Patienten dienen kann. 
Für gewöhnlich kommt es zu Beginn jeder Therapie zu einer Spaltung des 
Archetyps: Der Kranke ist nur Patient, der sich ganz auf Ärzte, Schwe- 
stern oder Krankenhaus verläßt, von denen er passiv die Heilung erwar- 
tet. Gleichzeitig ist der Heiler nur Arzt ohne Wunden, der sich als Gesun- 
der einem kranken Mitmenschen zuwendet. Die Spaltung des Archetyps 
steht der Heilung, der Mobilisierung des inneren Heilers entgegen. Durch 
unsere ärztliche Macht und Fähigkeit wird sie nur scheinbar überwun- 
den. Erst die bewußte Annahme der Verwundung des Arztes, die in der 
Person Jesu am deutlichsten wird, ermöglicht Entwicklung, ohne diese zu 
erzwingen: 

•Jesus Christus nun wird verwundet und trägt die Sünden der Menschen, Er 
selbst leidet an Sünde und Tod. Er heilt die Welt von Sünde und Tod, doch er 
selbst trägt alle Sünde und hat am Kreuz zu sterben. Und Jesus Christus hat kei- 
nerlei Macht. Er weigerte sich, je Macht zu brauchen, nur sein Vater, Gott, wird 
als mächtig anerkannt. So ist er der .verwundete Heiler' im höchsten Sinne. 
Durch den Kreuzestod hat Christus die Welt geheilt von Sünde und Tod, da- 
durch, daß er beide auf sich nahm, und nicht durch Ausweichen und nicht da- 
durch, daß er sich distanzierte. Im Vergleich zu ihm ist der Arzt nur ein kleiner 
Zwerg, der sich in den Kampf zwischen Leben und Tod, Krankheit und Gesund- 
heit wirft. Aber der Arzt kann nur dann kreativ arbeiten, wenn er sich wieder 
daran erinnert, daß er mit all seinem Wissen und seiner Technik letztlich immer 
wieder bestrebt sein muß, den heilenden Faktor im Patienten zu konstellieren, da 
er ohne diesen nichts erreichen kann. Er kann diesen heilenden Faktor nur wirk- 
lich aktivieren, wenn er selber die Krankheit als existenzielle Möglichkeit in sich 

11 Dies läßt sich z. B. gut an Joh 9 zeigen: Der Blindgeborene ist erst geheilt, nachdem er 
sich von den religiösen Autoritäten und von seinen Eltern gelöst und sich in freier Ent- 
scheidung Jesus zugewandt hat. 



Eckhard Frick 112 

selber trägt. Er ist weniger wirksam, wenn er versucht, die beiden Pole des Arche- 
typs durch kleinliche Macht zu vereinigen. Aber er ist immerhin noch wirkungs- 
voller, als wenn er sich überhaupt nicht um die Spaltung im Archetyp kümmert 
oder dieser ihm überhaupt nichts bedeutet"12. 

Vom Arzt muß verlangt werden, daß er in der Lehranalyse mit seiner eige- 
nen Tiefe in Kontakt gekommen ist, daß er nicht bloß Theorien gelernt 
hat, sondern eigene Wunden und Schmerzen spürt. Sonst besteht die Ge- 
fahr, daß er zum Guru oder zum allmächtigen Heiler wird und damit die 
Entwicklungsmöglichkeiten und den •inneren Heiler" des Patienten ab- 
blockt. In ähnlicher Weise erwarten wir auch von Frauen und Männern, 
die Exerzitien ,geben', d. h. begleiten wollen, daß sie diese zuvor ge- 
macht' haben, also über eine ausreichende Selbsterfahrung mit dem ver- 
fügen, was sie da weitergeben wollen.13 

Auch der Patient hat mit seinem Unbewußten wenig oder keinen Kontakt 
(d). Er ist verstrickt in Gefühle, Symptome, Klischees, hat keinen Zugang 
zu den eigenen Symbolen, auch nicht zu seinen Heilungs- und Entwick- 
lungsmöglichkeiten. Er ist klein und mickrig gegenüber dem Arzt und 
kann erst wachsen, wenn (c) der Arzt die eigenen Wunden spürt. Beides, 
das Entdecken des ,inneren Heilers' auf Seiten der hilfesuchenden und 
das Entdecken der eigenen Verwundungen auf seiten der helfenden Per- 
son, wächst miteinander. In gewisser Weise können wir sagen, daß sich 
die Heiler-Phantasien des Helfers und die Entwicklung des Hilfesuchen- 
den umgekehrt proportional verhalten: In dem Maß, in dem ich mich als 
Heiler zurücknehme, kann sich der andere entwickeln, d. h. bewußter 
und offener gegenüber dem eigenen Unbewußten werden. Auch hier gilt 
das Wort des Täufers: •Er muß wachsen, ich aber muß kleiner werden" 
(Joh3,30). 

Unter Übertragung (e) versteht man die Verknüpfung bedeutsamer frühe- 
rer Beziehungserfahrungen mit der aktuellen Therapiesituation: Der Pa- 
tient nimmt z. B. sein Gegenüber gefühlsmäßig und unwillkürlich wie 
Mutter, Vater oder Geschwister wahr; er •projiziert" eigene unbewußte 
Anteile auf den Arzt. In der Analyse wird die Übertragung sogar geför- 
dert, weil der Arzt auf diese Weise zusätzlich zur Traumdeutung das Un- 
bewußte des Patienten kennenlernen kann. Übertragung ist (in der Be- 

12 A. Guggenbühl-Craig: Macht als Gefahr beim Helfer (Psychologische Praxis, Bd. 45). Ba- 
sel, München, Paris, London, New York, Sydney 1971, 69. 
13 L. Beirnaert: Weitergabe von üz/aßrang^Psychoanalytische Überlegungen, in: Geist und 
Leben 62 (1989) 246-260. 



Birg in deinen Wunden mich 113 

grifflichkeit Martin Bubers ausgedrückt) keine Ich-Du-, sondern eine 
Ich-Es-Beziehung: Fremdes, Übertriebenes wird an den Arzt herangetra- 
gen, etwa verschüttete Erfahrungen mit den frühen Bezugspersonen. 

Als Freud die •Gegenübertragung" (f) entdeckte, hielt er sie zunächst für 
ein störendes Element der analytischen Beziehung: In der Tat ist es fatal, 
wenn der Arzt eigene unbewußte Inhalte auf den Patienten projiziert, ihm 
die eigene Welt- und Selbstsicht überstülpt, ohne es zu merken. Es würde 
letztlich nicht der Heilung des anderen dienen, wenn ich auf dessen Hei- 
lungs-Wünsche mit eigenen Größenphantasien reagierte. Andererseits ist 
auch die eigene Gegenübertragung ein wichtiges Instrument für den Arzt: 
Entweder, indem sie eine echte Empathie, ein gutes Mitschwingen mit 
den Gefühlen des Patienten ermöglicht oder vielleicht auch heftige Reak- 
tionen, die der Patient projektiv bei ihm •untergebracht" hat und selber 
noch gar nicht spüren kann. Therapeutisches Ziel ist es dann, dem Patien- 
ten einen Zugang zu diesen projizierten Inhalten zu eröffnen. Der Arzt 
wird zum Anwalt des Unbewußten. 

Jesus - der verwundete Arzt 

Wir wollen nun die eingangs gestellte Frage wieder aufgreifen: Wo sehen 
wir Jesus innerhalb des Gleichnisses vom Samariter (also nicht nur inner- 
halb der biblischen Rahmenerzählung)? Mit welchen Jesus-Aspekten 
können wir uns identifizieren, wenn wir aus einer christlichen Spirituali- 
tät des Heilens leben? Hier kann uns die folgende messianische Legende 
helfen14: 

Rabbi Josua Ben Levi trifft den Propheten Elija. 
Erfragt den Elija: Wann kommt der Messias? 
Elija: Geh hin und frage ihn selbst! 
Josua: Wo finde ich ihn denn? 
Elija: Er sitzt am Tor der Stadt! 
Josua: Woran soll ich ihn erkennen? 
Elija: Er sitzt unter den Armen, mit Wunden bedeckt. Die anderen binden 
ihre Wunden alle zugleich auf und nachher verbinden sie sie wieder. Er aber 
bindet immer nur eine Wunde auf und verbindet sie anschließend sofort, 
denn er sagt sich: Vielleicht werde ich gebraucht! Ich muß immer bereit sein, 
damit ich keinen Augenblick Zeit verliere! 

14 Zit. in: R. Zerfaß: Menschliche Seelsorge. Für eine Spiritualität von Priestern und Laien 
im Gemeindedienst. Freiburg, Basel, Wien 1985, 100-106. 



Eckhard Frick \ \ 4 

t'Dentro de tus Ilagas escöndeme!, - birg in deinen Wunden mich, so läßt 
Ignatius von Loyola seine Exerzitanten mit dem alten Gebet des ,Anima 
Christi' beten. Es kann auch zum Gebet der helfenden Person werden, die 
sich in den Dienst der Heilung stellen will. Wer in der Nachfolge Jesu hel- 
fen will, wird den Mut brauchen, die Nähe des kreuztragenden Herrn zu 
suchen. Wie der gläubig werdende Thomas (Joh 20,28) wird er sich durch 
den Kontakt mit den Wunden des Auferstandenen bekehren. Denn ande- 
ren bergende Nähe, Zuflucht zu geben, heißt: selber geborgen zu sein, die 
eigenen Wunden zu spüren und sie doch nicht alle gleichzeitig aufzubin- 
den oder den anderen, der kaum die eigenen Wunden aushalten kann, 
mit meinen zu belasten. Deshalb muß der ,verwundete Heiler' auch nicht 
von seinen Wunden sprechen oder gar den anderen mit den eigenen Kla- 
gen zusätzlich beschweren. Es genügt, daß er sie annimmt, um die Hei- 
lungskräfte des anderen freizusetzen. 

Birg in deinen Wunden mich! Mit Hilfe von Bions Modell des •Contai- 
ner - Contained"15 läßt sich die therapeutische Grundhaltung konkreti- 
sieren, die sowohl das Halten und Bergen als auch das Gehalten- und Ge- 
borgensein meint. Das Wortpaar •Container - Contained" charakteri- 
siert eine haltende Beziehung nach dem Modell der Mutter-Kind-Bezie- 
hung, einen gemeinsamen Modus des Erkennens und vor allem der men- 
talen Bearbeitung, der Entgiftung oder Verdauung zerstörerischer In- 
halte. Das Leiden an fehlendem Ganzsein, an der eigenen seelischen oder 
körperlichen Beschädigung, vielleicht an unheilbaren Verletzungen muß 
dann nicht mehr im Sinne eines einseitigen Gesundheits- und Stärke- 
Ideals beseitigt' werden. Das Leiden, wird es in einer heilenden Bezie- 
hung angenommen, kann sogar zu einem bedeutsamen psychischen Sym-. 
bol werden, das Entwicklung ermöglicht. Wenn seelischesVollständigs- 
ein ein Therapieziel ist, dann besteht sie in der Annahme von Verwun- 
dung undvon Heilung als den beiden Seiten der einen psychischen Wirk- 
lichkeit, des Selbst- und Körperbildes. Mein eigenes Containing als Hel- 
fer, meine Fähigkeit zum therapeutischen Bemuttern, setzt voraus, daß 
ich selber in einem ,Container' ,aufgehoben' bin, so daß ich meinen Platz 
im messianischen Drama finde, entweder im Rahmen-Dialog zwischen 
Rabbi Josua und Elija oder in der Begegnung mit dem Messias und den 
Armen oder sogar in der Übernahme der Persona des Messias selbst. 

Rabbi Josua, das ist der Theologe, der sich bei der Tradition über den 
Messias erkundigt und in dessen abstrakter Eschatologie der menschge- 
wordene Messias nicht vorkommt bzw. nicht identifizierbar ist. Die di- 

15 S. Lazar, A. Ross: •Container - Contained" und die helfende Beziehung, in: M. Ermann 
(Hrsg.): Die hilfreiche Beziehung in der Psychoanalyse. Göttingen 1993, 68-91. 



Birg in deinen Wunden mich 115 

rekte Begegnung mit dem Messias, der unter den Armen sitzt und jetzt de- 
ren Wunden heilt, scheint ihm kaum zu gelingen. Er fühlt sich selbst nicht 
aufgehoben in den Wunden des Messias. Er wartet auf das Kommen ei- 
nes wirkmächtigen, kraftvollen Messias, der alle Schwäche überwindet. 
Er versteht nicht, daß auch er einer von den verwundeten Armen ist, daß 
er die Beziehung zum Messias nicht aus einer Position der Stärke heraus 
aufnehmen kann. Denn das Spüren der eigenen Wunden ,gelingt' weder 
aufgrund einer falschverstandenen Wehleidigkeit noch aufgrund eigener 
Begabungen. Jesus stellt mich nicht nur vor die Alternative, entweder 
dem Nächsten zu dienen oder aus empfindungsloser Stärke den Verwun- 
deten links liegen zu lassen. Er erzählt mir das Gleichnis auch, um mir Sa- 
mariter und Verwundeten als zwei Seiten meiner selbst vor Augen zu stel- 
len. So will die Geschichte auch sagen: Verwechsle nicht deine eigenen 
Fähigkeiten oder deine Ausstrahlung mit dem messianischen Geheimnis 
Jesu! Vergiß über dem Auf- und Zuwickeln der Verbände nicht, daß der 
Messias durch die eigene Schwäche und Verwundung heilt, nicht durch 
ein besonders perfektes Verbandssystem! Er ist ja ein verwundeter Hei- 
land, kein Heiler nach unseren Vorstellungen von Erfolg und Effizienz. 

Als Rabbi Josua zum Messias kam, sagte er zu ihm: Der Friede sei mit dir, 
mein Meister und Lehrer! 
Der Messias antwortete: Der Friede sei auch mit dir, Sohn des Levif 
Jenerfragte: Wann kommst du ? 
Er antwortete: Heute. Rabbi Josua kehrte zu Elija zurück, der fragte: 
Was hat er dir gesagt? 
Eigentlich hat er mich belogen, denn er hat gesagt: 
,Heute komme ich', und ist nicht gekommen. 
Elija sprach: Das hier hat er dir gesagt: 
, Würdet ihr doch heute auf seine Stimme hören'. 




