Birg in deinen Wunden mich

Unterwegs zu einer Spiritualitiit des Heilens!

Eckhard Frick, Miinchen

Der barmherzige Samariter (Lk 10,30-37). Wo ist Jesus? Wo bin ich?

Wenn wir nach einer christlichen Spiritualitit des Heilens fragen, so sind
wir unterwegs in den Schluchten zwischen Jerusalem und Jericho, dort,
wo der Wanderer des Gleichnisses unter die Rduber fiel. Angesichts der
bedrohlichen Einsamkeit mag er mit dem Verfasser des 121. Psalms gebe-
tet haben: ,,Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen, woher kommt mir
Hilfe?“ Die Hilfe kam ihm nicht von Priester und Levit, sondern von
Gott, der ihm in Gestalt eines Auslidnders aus Samaria begegnete. Mit
dieser Lehrerzdhlung antwortet Jesus auf die Frage: ,, Wer ist mein Nich-
ster?“ Das Gleichnis kann uns jedoch auch auf die Mehrdeutigkeit des
Heilungswunsches und auf die Grenzen unseres Helfenwollens und Hel-
fenkonnens aufmerksam machen. Der Arzt pflegt und hilft, Gott heilt: So
sagt die Tradition der Medizin. Wenn wir nun weiterfragen, wo Jesus ist,
der Heiland schlechthin, und wohin wir uns stellen wollen, wenn wir ei-
nem Mitmenschen Heiler und Helfer sein méchten, so werden wir wahr-
scheinlich antworten: An die Stelle des helfenden Samariters, der das
Not-wendige tut. Oder wir werden uns mit einigen Schuldgefiihlen an Si-
tuationen erinnern, in denen wir weggeschaut haben und voriibergegan-
gen sind. Die Kirchenviter sahen im hinschauenden und helfenden Sa-
mariter das Urbild des Erlosers, der sich liebevoll einer gefallenen
Menschheit zuwendet.?2 Auf einer ersten Deutungsebene unseres Gleich-
nisses scheint Jesus mich also vor die Alternative zu stellen, entweder

1 Uberarbeitete Fassung eines Vortrags, den der Vf. am 6. 7. 1993 in der Katholischen Stu-
dentengemeinde Leipzig hielt. Vgl. H. J. M. Nouwen: Geheilt durch seine Wunden. Frei-
burg, Basel, Wien 1987.

2 Vgl. H.-J. Sieben: Exegesis Patrum. Rom 1983. Gelegentlich findet sich der Typos des
verwundeten Heilands: Ps.-Makarios (Hom. 30, 7-9) spricht vom verletzten und erniedrig-
ten Adam, der auf dem Wege nach Jericho unter die Réuber fiel. Die Wunden Adams, un-
sere Wunden, konne nur Gott der Herr heilen, der wahre Arzi, der unseretwegen groBe
Leiden auf sich genommen hat. Auch Petrus Chrysologus (Hom. 50, 340.1) spricht vom
mitleidenden Christus als dem wahren Arzt. Denn ein Arzt, der die Krankheiten nicht
trdgt, kann nicht heilen; und wer dem Kranken kein Mitkranker geworden ist, kann keine
Heilung bringen (quia medicus, qui non fert infirmitates, curare nescit; et qui non fuerit coin-
Sfirmatus infirmo, non potest conferre sanitatem).



Birg in deinen Wunden mich 103

dem Nichsten zu dienen, indem ich mich mit ihm und mit dem Samariter
identifiziere, oder den Verwundeten links liegenzulassen wie Priester und
Levit.

In diesem Beitrag mochte ich zeigen, daB dies nicht die einzige Alterna-
tive ist, um die es in einer Spiritualitit des Heilens geht. Jesus stellt dem
Gesetzeslehrer mit seinem Gleichnis eine Gegenfrage: ,,Wer von diesen
Dreien scheint dir der Nichste dessen geworden, der unter die Réuber-
bande gefallen ist* (V. 36, Ubersetzung von F. Stier, Hervorhebung E.
F.)? Niemand, nicht einmal der hilfsbediirftige Angehdrige desselben
Volkes, ist mein Nichster, wenn ich ihm nicht durch Mitleiden zum
Nichsten werde. Nur wenn ich mich selber wandle, heiler werde, kann ich
Heiler sein. Zunichst bin ich dem anderen fremd, durch Begegnung und
Entscheidung werde ich ihm zum Nichsten. Ich mochte zeigen, daB un-
ser bewuBter Wunsch nach Heilung und Geheiltwerden eine geistliche
Dimension hat, die liber das bloBe Verschwinden eines Leidenszustandes
und iiber das Hineinwachsen in eine Helferrolle hinausgeht und mit un-
serer lebensgeschichtlichen Entwicklung zusammenhingt. Ich meine,
daB mit der geistlichen Dimension des ,verwundeten Heilers* unbewuf3te
Schichten unserer Motivation beriihrt werden, auf die eine tiefenpsycho-
logische Betrachtungsweise deutend hinweisen kann. Was Heilung ist,
scheint in unserem Alltagsverstindnis zunichst klar und eindeutig zu
sein. Betrachten wir jedoch niher die biblische und auch die medizini-
sche Auffassung von Heilung, dann wird Heilung vielschichtig, ein mehr-
deutiges Zeichen. Wir werden auf den verborgenen Zusammenhang zwi-
schen Verwundung und Verwundbarkeit, Heilung und Heilbarkeit auf-
merksam, den bereits die griechische Mythologie kannte. So schreibt Ke-
rényi iiber den Arzt-Heroen Machaon und seine Sohne:

,»Als Krieger und Arzte in einer Person driicken sie eine Einheit aus. Verwunden
und Verwundetsein sind jenes Dunkle, das zum Heilwerden als Voraussetzung
gehort, und das den drztlichen Beruf erst méglich, ja zu einer der Notwendigkei-
ten der menschlichen Existenz macht. Denn diese Existenz erlaubt unter vielen
Auffassungen auch diese: als das Dasein eines verwundenden und verwundba-
ren, doch auch heilenden Wesens, wihrend das Tier nur verwundend und ver-
wundbar bleibt. Heilbar sind aber nur die Wunden des Menschen, nicht er
selbst®.?

3 K. Kerényi: Der gotiliche Arzt. Studien iiber Asklepios und seine Kultstdtten. Darmstadt
1956, 76.



Eckhard Frick 104

Eine wichtige Konvergenz in theologischer und medizinischer
Anthropologie: Die Wende zum Zeichen

Vom Wunder zum Zeichen

Der Wunderbegriff, wie ihn die Apologetik des 19. Jahrhunderts prigte,
diente dem Beweis der Glaubwiirdigkeit Jesu und seiner Kirche ebenso
wie dem Nachweis der ,Wirksamkeit* von Heiligen in Heiligsprechungs-
prozessen. ,Apologetik‘ heifit Verteidigung, Abwehr von Angriffen der
naturwissenschaftlich mitgepriagten Um- und Gegenwelt auf die Tradi-
tion der Kirche. Der naturwissenschaftlichen Welterkldrung stellte man
die ,geschaffene Natur‘ gegeniiber. Beziiglich dieser natura creata als
Norm treten nun gewisse Regelausnahmen, Anomalien auf, die in der re-
ligiosen Sprache ,,Wunder“ heiBen und der géttlichen Allmacht zuge-
schrieben werden. Heilung ist Gabe des souverinen Gottes oder seiner it-
dischen Agenten an den untergeordneten menschlichen Empfinger, ist
EinfluB der Gnade bzw. Ubernatur auf den Bereich der Natur.* Aus die-
sem Grund bilden sich in Lourdes und anderswo Arztekommissionen,
die festzustellen haben, daB ein bestimmter Fall von Heilung (natur-)wis-
senschaftlich unerklédrbar ist. Dieses diagnostische AusschluB-Urteil gilt
innerhalb des herkdmmlichen Wunder-Verstindnisses als zwar notwen-
dige, aber nicht hinreichende Bedingung fiir die Annahme einer ,,iiberna-
tirlichen” Heilung: Die Naturwissenschaft als Hilfsdisziplin einer Wis-
senschaft von der Ubernatur.

Unter dem Einflu3 der modernen Exegese kam es in unserem Jahrhun-
dert, katholischerseits erst seit dem II. Weltkrieg, zu einem Begriffswan-
del vom Wunder zum Zeichen: An die Stelle des Schemas von Natur und
Ubernatur trat die Geschichte Gottes mit uns Menschen. Heilung ist
dann nicht mehr Gabe von oben, sondern Beziehung zwischen der um
Heilung bittenden Person, Gott und einem oder mehreren Heilenden, die
sich selbst innerhalb dieser Beziehung verindern.

Heilung ist ein mehrdeutiges Zeichen, das der Deutung durch die ge-
heilte Person und innerhalb einer Gemeinschaft bedarf. Im Neuen Testa-
ment ist Heilung niemals isoliertes Wunder, das den Messiasanspruch
Jesu zweifelsfrei beglaubigt. Solchen Erwartungen entzieht sich Jesus im-
mer wieder (z.B. Mk 8, 11-13). Vielmehr stehen alle Heilungen Jesu unter
dem Deutungs-Vorbehalt des Kreuzes. Am auffilligsten wird dies in den

* Vgl. E. Pousset: Les récits de guérison dans les évangiles synoptiques. Essai de lecture et
conséquences théologiques. In: Atelier de théologie du Centre Sévres (Hg.), La guérison
du corps. Paris 1992, 95-110.



Birg in deinen Wunden mich 105

markinischen Schweigegeboten®: Anstatt zur werbenden Verbreitung der
Heilungserfahrung aufzurufen oder diese wenigstens zuzulassen, verbre-
tet Jesus immer wieder, von den Heilungen zu sprechen: Als wollte er ei-
nem MiBverstindnis seiner Zeichen als ,Wunderheilungen® vorbeugen,
von denen es in der Umwelt des NT zahlreiche gab. Denn Jesus ist nur
vordergriindig der machtvolle Wundertiter. Nicht durch seine Macht
nach menschlichen Effizienz-MaBstiben, sondern durch seine Wunden
sind wir geheilt, wie der 1. Petrusbrief (2,24) in Anspielung auf das vierte
deuterojesajanische Gottesknechtslied formuliert (vgl. Jes 53,5).

Die beschriebene Wende vom Wunder zum Zeichen ist gefahrdet, denn
die kirchliche Praxis steht immer wieder in der Gefahr, in das alte Wun-
der-Denken zuriickzufallen, in die Dualitit von Himmel und Erde. Es
gibt z.B. auch heute noch ein MiBverstindnis der Krankensalbung als
Jetzter Olung‘: Das Sakrament der Kirche ist dann nicht Feier der Hoff-
nung oder Stirkung fiir Kranke und Sterbende, sondern Zusage von Hei-
lung und Gesundheit gerade dort, wo die Medizin einen Menschen aufge-
geben hat und nichts mehr zu tun bleibt, als den Priester zu rufen. Ferner
wird Heilung durch das Gebet der Kirche bisweilen in mehr oder weniger
unausgesprochener Konkurrenz zu den vielfiltigen sdkularen Heilungs-
angeboten unserer Gesellschaft gesehen. In sogenannten ,,christlichen
Therapien“ sollen durch eine Mischung aus Gebetseifer und Versatzstiik-
ken unterschiedlicher Psycho-Techniken Heilungserfolge dort erzielt
werden, wo ,weltliches’ Behandeln und Heilen zu scheitern scheint. Die-
ser Tendenz, das Heilige fiir spektakulire ,Erfolge‘ zu instrumentalisieren
und zu verdinglichen und den Glauben der Kirche in die Nihe esoteri-
scher Therapien zu riicken, ist entgegenzuhalten: Heilung aus der Kraft
des Heiligen Geistes kann nur Teilhabe am messianischen Drama sein,
an der Geschichte des Heilands aus Nazaret, die in der Wehrlosigkeit des
Kreuzes gipfelte.

Von der Kausalitit zum Verstehen von Zeichen in Beziehung

Innerhalb der Humanmedizin erleben wir gegenwirtig eine Wende von
der Kausal- zur Bedeutungswissenschaft.® Auch in der Medizin gibt es

s Zur Zweideutigkeit der Wunder Jesu vgl. F. J. Steinmetz: Das Rdtsel der Schweige-Ge-
bote, in: Damit der Geist komme. Wiirzburg 1979, 129-141.

¢ Diese ,biosemiotische* Wende habe ich an anderer Stelle ausfithrlicher dargestellt: Wer
ist schuld? Das Problem der Kausalitit in Psychiatrie und Psychoanalyse. Eine Untersu-
chung zu Martin Heideggers Zollikoner Seminaren. Mit einem Geleitwort von Christian
Scharfetter. Hildesheim, Ziirich, New York 1993. Vgl. F. Marty: Modéles pour les rapports
dme et corps: des sciences de la cause aux sciences de la signification, in: La guérison du
corps (s. Anm. 4) 57-72.



Eckhard Frick 106

zwar (meist als kollektive GroBenidee) die Phantasie der Wunderheilung,
mit der Krankheit und Tod bezwungen oder doch wenigstens zuriickge-
dringt werden. Die weitgehend unbewuBte Phantasie der grenzenlosen
Machbarkeit befliigelt wie jede GréBenphantasie das Forschen und Hei-
len in der Medizin. Entsprechend unertréglich ist die Krinkung der Hilf-
losigkeit, wenn wir als Arzte oder als auf Heilung hoffende Patienten an
die Grenzen unserer zwar groBartigen, aber doch nicht unendlichen Mog-
lichkeiten stoBen. Ich mochte keineswegs bestreiten, daB wir kollektiven
GroBenphantasien wie jener eines gott-dhnlichen, die Natur bezwingen-
den Heilens wirkliche Fortschritte, z.B. im Kampf gegen die Infektions-
krankheiten verdanken. Fiir unser Thema ist mir die Konvergenz beider
Entwicklungen wichtig: Apologetik und Wunder-Phantasien gibt es so-
wohl in der Medizin als auch in Kirche und Theologie, und das Verstehen
von Zeichen in Beziehung verindert grundlegend unseren wissenschaftli-
chen Standort und unsere Fahigkeit, in einen heilenden Dialog mit kran-
ken Menschen zu treten. Der kausale Zugang entspricht dem Grundwort
Ich-Es Martin Bubers: Nach dem Modell der Physik mache ich den Koér-
per des anderen (und nach demselben Modell auch sein seelisches Erle-
ben und Verhalten) zum Gegenstand meiner wissenschaftlichen Neugier:
Ich beschreibe, beobachte und interveniere. Als objektivierender Wissen-
schaftler abstrahiere ich von der persénlichen Geschichte dieses Men-
schen, um sein individuelles Leiden in ein {iberpersénliches Krankheits-
bild einzuordnen, in pathogenetische Theorien, mit deren Hilfe ich er-
kldre, eine Ursachenkette benenne und eine kausale Therapiestrategie
entwerfe. Anders im Grundwort Ich-Du: Hier versuche ich, den anderen
in seinem unverwechselbaren individuellen Anderssein zu respektieren
und zu verstehen. Der andere ist nicht Objekt meiner wissenschaftlichen
Erkenntnis, sondern Dialogpartner in gemeinsamer Suche, in gemeinsa-
mem Verstehen von Zeichen. Die heutige Aufgabe fiir die Medizin und
andere Heilberufe scheint mir darin zu bestehen, die Errungenschaften
der kausalen Betrachtungsweise mit einem weiteren Verstehen von
Krankheits- und Gesundheitszeichen zu verbinden.

Merkmale des neuen Zeichenbegriffs

Zeichen heiBit in der Medizin erst einmal ,Symptom* (von gr. sympiptein,
zusammenfallen). Was fillt denn da zusammen? Es ist das Eigene, der
vertraute Leib, welcher mit dem Fremden, Krankhaften, Bedrohlichen,
Schmerzhaften zusammenfillt, wodurch mir alles unselbstverstindlich
wird. In unserer drztlichen Ausbildung bemiihen wir uns, Symptome



Birg in deinen Wunden mich 107

moglichst genau zu erfassen und prizise, eindeutige Zeichen fiir be-
stimmte Funktionsstérungen des Korpers herauszufinden, die wir dann
beheben. Wir ,entschliisseln‘ einen ,Text‘, der uns im Idealfall klare Vor-
gaben dariiber macht, wie wir die Maschine Mensch reparieren miissen.

Ich schlage vor’, den Zeichenbegriff der Humanmedizin weiter zu fas-
sen: MeBbare, beobachtbare Symptome gehoren dazu, aber auch Sym-
bole, worunter ich mehrdeutige Zeichen verstehe, die man nicht ent-
schliisseln oder in MeBgroBen iibersetzen, sondern lediglich innerhalb
einer Beziehung verstehen kann. Ich mochte also nicht das kausale Den-
ken als solches abschaffen, dem wir so groBe Erfolge verdanken. Aber es
geht darum, das kausale Denken in ein umfassenderes Verstehen von Zei-
chen einzubringen. So kommt in Thure von Uexkiills Situationskreis die
Phantasie als eine den Menschen auszeichnende Bedeutungserteilung
und -verwertung in ein kausales Denken. Krankheitssymptome sind ,psy-
cho-somatische* Zeichen, die wir einerseits beobachten, zihlen und mes-
sen konnen. Heilung umfaBt jedoch andererseits ein Verstehen der sub-
jektiven und interpersonalen Bedeutungen, die ein kranker Mitmensch
seinen Krankheitszeichen und seiner Krankheitsgeschichte beimifit. Wir
kénnen z. B. einen stark unter- oder iibergewichtigen Menschen wiegen
und nach AusschluB anderer korperlicher Erkrankungen auch statisti-
sche Aussagen iiber sein Gewicht machen. Was seine Magersucht oder
EBstdrung jedoch innerhalb seiner Lebensgeschichte bedeutet, haben wir
durch die Messung allein nicht verstanden.

Dem inneren Heiler dienen

Auch die Psychoanalyse will nicht die Wirksamkeit bestimmter Formen
arztlichen Handelns bestreiten, sondern den Beziehungsaspekt der Arzt-
Patient-Bezichung (als Paradigma jeglicher helfenden Beziehung) in ih-
ren unbewuBten Aspekten untersuchen. Warum ist es sinnvoll, mit der
Psychoanalyse ein ,,UnbewuBtes* anzunehmen? 1. Weil wir so die St6-
rungen, Krankheitszeichen, Gefahren und Entwicklungsmoglichkeiten
besser verstehen konnen, die in jeglicher Beziehung liegen kénnen; 2.
weil uns aus unserer Tiefe ein Transzendenzbezug und die innere Mog-
lichkeit der Heilung zu Hilfe kommen, iiber die wir nicht bewuBt verfii-
gen konnen, die uns aber mit der BewuBtwerdung, mit der Riicknahme
von Projektion zuwachsen. Was heiBt BewuBtwerdung und Projektion?

7 Mit T. von Uexkiill und W. Wesiack: Theorie der Humanmedizin. Grundlagen drztlichen
Denkens und Handelns. Miinchen, Wien, Baltimore 1988; Marty (Anm. 6).



Eckhard Frick 108

Mit Hilfe der analytischen Psychologie Carl Gustav Jungs lernen wir den
projektiven Charakter aller unserer zwischenmenschlichen Beziehungen
verstehen: Wir verlagern Eigenes in den anderen (Projektion), z.B. unge-
lebte Moglichkeiten (,,Schatten®) oder unbewaltigte Verletzungen oder
bedrohliche, fiir das BewuBtsein nicht akzeptable Wiinsche. Wir bekdmp-
fen mit dem psychischen ,Trick* der Projektion im Fremden das nicht-in-
tegrierbare Eigene, wie es die Bergpredigt in uniibertroffener Weise aus-
driickt: ,,Warum siehst du den Splitter im Auge deines Bruders, aber den
Balken in deinem Auge bemerkst du nicht?* (Mt 7,3). Riicknahme von
Projektion heiBt Ent-fremdung, Wahrnehmung des Fremden in mir
selbst, so daB3 ich mich und den anderen bewufter wahrnehmen kann:
»Du Heuchler! Zieh zuerst den Balken aus deinem Auge, dann kannst du
versuchen, den Splitter aus dem Auge deines Bruders herauszuziehen“
(Mt 7,5). ,,Heuchler* ist ein wertender Begriff, der zeigt, wieviel Zersto-
rung und wieviel Béses aus der Projektion entstehen kann (wobei die Pro-
Jektion selbst ethisch indifferent ist). Nach Entfernung des eigenen Bal-
kens kann ich versuchen, den Splitter aus dem Auge des Mitmenschen
herauszuziehen.

Unter dem Eindruck unserer erfolgreichen Medizin ist die korperliche
und seelische Ganzheit, die vollige Unversehrtheit und quasi-géttliche
Schénheit zum Leitbild von Heilung und Gesundheit geworden. Es gibt
zahlreiche Verldngerungen dieses Gesundheits-Kultes bis in kirchliche
Gebetsgruppen hinein, welche die Wiederherstellung volliger Gesund-
heit bzw. das plétzliche Verschwinden von Krankheitssymptomen als Be-
weis geistgewirkter Heilung deuten. Dabei verlieren wir nur allzu leicht
aus dem Auge — wir sehen es im eigenen Auge nicht mehr! —, daB einer-
seits Heilung ein langwieriger EntwicklungsprozeB ist und daB anderer-
seits auch Behinderung, korperliche Stigmatisierung und bleibende Ver-
wundung eine Grundmdglichkeit unseres Menschseins darstellen. Adolf
Guggenbiihl-Craig® nennt dieses Urbild des Verwundetseins den ,Arche-
typ des Invaliden’. Wenn wir stark von dem bewuBten Leitbild vélliger
Gesundheit geprigt sind, neigen wir dazu, mit Gesundheit und Ganzheit
(bzw. mit Krankheit und Behinderung) moralisierend umzugehen und
die eigene Behinderung als ungelebte Moglichkeit abzuwehren:

»Die herrschende Idee, daBl jedermann so gesund und ganz in Kérper und Seele
werden oder bleiben sollte wie ein griechischer Gott, das Unwissen um die Tatsa-
che, daB3 wir immer auch einen Invaliden in uns tragen, dieses Unwissen verunmog-
licht es uns, mit dem Archetypus des Invaliden zu verkehren, wenn er uns ent-

® A. Guggenbiihl-Craig: Der Archetyp des Invaliden oder: Gegen die Gesundheit — Siir die In-
validitdt. In: Das Schreckliche. Mythologische Betrachtungen zum Abgriindigen im Men-
schen. Ziirich 1990, 53-74.



Birg in deinen Wunden mich 109

gegentritt. Invaliditat heiBt iibrigens nicht nur Schwiiche, ist keineswegs identisch
mit ihr. Schwiiche ist nur eine Seite der Invaliditit, wird aber leider allzu schnell
durch den Invaliden oder durch diejenigen, die unter dem Archetyp des Invali-
den leben, angenommen® (70).

Heilung als BewuBtwerdung, als Riicknahme von Projektion, bedeutet
auch, die auf andere projizierte und durch das [deal strahlender Gesund-
heit abgewehrte eigene Schwiche an mir selbst wahrzunehmen. Heif3t,
daB beide, die Heilung suchende und die heilende Person, die Grenzen
des Heilens akzeptieren. An dieser Stelle meldet sich der Psychoanalyse-
Kritiker zu Wort und fragt: ,Ist das nicht eine Rationalisierung? Habt ihr
jetzt nicht eure eigene Hilflosigkeit und Erfolglosigkeit im Vergleich zu
den Erfolgen der (iibrigen) Medizin in typisch jungianischer Manier als
Archetyp verschleiert? Ich antworte: ,Es stimmt, daB auch Psychothera-
peuten in der Gefahr sind, durch Rationalisierungen von ihren MiBerfol-
gen abzulenken. Und auch in der Analyse miissen wir uns um BewulBt-
werdung durch Riicknahme von Projektion bemiihen. Wir versuchen, so
gut es uns moglich ist, die eigenen Grofienphantasien aufzuarbeiten und
unsere Grenzen zu akzeptieren. BewuBtwerdung ist auch der Versuch der
Heilung durch das Spiiren der eigenen Wunden und die Freisetzung des
inneren Heilers beim anderen. Beide Aspekte spielen sowohl in der Arzt-
Patient-Beziehung als auch in anderen helfenden Beziehungen eine
groBe Rolle.

a
= e = A
Ich Ich
d c
e f
Unbewuftes b Unbewuftes

Zum Modell der heilenden Beziehung

Wir wollen uns jetzt Jungs Modell der Ubertragung und Gegeniibertra-
gung anschauen: Die psychoanalytische Beziehung wird uns als Beispiel
fiir die heilende Beziehung im allgemeinen dienen.’

9 Vgl. M. Jacoby: Ubertragung und Beziehung in der Jungschen Praxis. Olten, Freiburg
1993.



Eckhard Frick 110

Zwischen zwei Personen besteht immer eine bewuBte Ich-Du-Bezie-
hung (a), die von beiden frei gestaltet werden kann. Im Fall der Analyse
ist einer ,,Patient” (P), der andere ,, Arzt“ bzw. ,,Analytiker* (A)'*, die Be-
ziehung ist also schon nicht mehr symmetrisch, weil der eine kommt, um
seine Krankheitssymptome (korperliche oder seelische) loszuwerden und
insgesamt besser mit sich und seiner Umwelt zurechtzukommen, wih-
rend der andere eine spezialisierte Dienstleistung anbietet. Trotz dieses
Interaktionsgefilles besteht aber zwischen beiden ein klares Arbeits-
biindnis, wie es in jeder Dienstleistung zwischen erwachsenen Vertrags-
partnern vorkommt: Stundenfrequenz einschlieBlich Ausfalls- und Ur-
laubsregelung, Honorar, Einigung iiber die Art der angebotenen Dienst-
leistung usw. Auf dieser bewuflten Beziehungsebene priife ich als Patient
Informationen iiber die Kompetenz des Therapeuten, ich lasse mich in-
formieren und iiberlege mir, ob ich mich dem anderen wirklich anver-
trauen mochte. Auf dieser Ebene fragt Jesus Bartiméus: ,,Was soll ich fiir
dich tun?“ (Mk 10,51). Jesus achtet den bewuBten Heilungswunsch, auch
wenn sich die Bitte selbst durch die heilende Beziehung wandeln wird.

Schon vor Beginn des Gesprichs besteht zwischen Arzt und Patient
eine Kommunikation der beiden UnbewuBten (b), eine vorsprachliche
heimliche Identitit, in der die Grenzen der beiden Iche verschwimmen.
Fiir das Verstehen hingt enorm viel von diesem unbewuBten Mitschwin-
gen beider Partner ab. Beide werden sich in der Therapie verdindern. Mit
Jung koénnen wir sagen, da3 sich der Archetyp des groBen Heilers kon-
stelliert, also eine tiberpersdnliche, von uralten Menschheitserfahrungen
mitgeprigte Beziehung, eine angeborene mdgliche Verhaltensform des
Menschen. Wie werden beide damit umgehen? Der Patient erlebt am Arzt
die Sehnsucht nach Heilung und Ganzheit. Der Arzt ist fiir ihn nicht nur
der konkrete Triager beruflicher Kompetenz, sondern der Heiler, in den er
seine Hoffnung setzt. Diese groBe Erwartung, die beim Aufsuchen eines
Arztes, Therapeuten, Heilers usw. wachgerufen wird, kann man als Ur-
bild, als Archetyp bezeichnen. Dies bringen auch die Menschen zum Aus-
druck, die von Jesus Heilung erwarten. Doch Heilung ist etwas anderes
als die Erfiillung solcher Heilungserwartungen; sie schliet immer Be-
wuBtwerdung, Verwandlung zweier Menschen ein, des Heilenden ebenso
wie des Geheilten. So spiirt Jesus im Augenblick der Heilung einer kran-
ken Frau, die sein Gewand beriihrt hatte, daB eine Kraft von ihm aus-

19 Der Einfachheit halber setze ich fiir ,,A* (Therapeutin oder Therapeut) ,,Arzt“, ,,P* stehe
fir ,,Patient(in)*“, Rat- und Hilfesuchende usw.



Birg in deinen Wunden mich 111

stromte (Mk 5,30). Ereignet sich keine BewuB3twerdung und Wandlung,
so konnen spontane (,Wunder‘-) Heilungen zwar eindrucksvoll sein, auch
wenn sie nur fliichtige Besserung bringen. Meistens verbirgt sich hinter
solchen Ubertragungs-Heilungen jedoch eine unbewuBte Abhingigkeit
zwischen Heiler und Geheiltem und eine gemeinsame Verleugnung der
fiir ein Beziechungsgeschehen notwendigen Zeit: Beide wollen nicht wahr-
haben, daB ein therapeutischer Proze3 miihselig wie eine Bergbesteigung
sein kann und wie jede dauerhafte Erfahrung Geduld braucht.!!

Worin besteht nun konkret der therapeutische ProzeB? Arzt und Pa-
tient bilden ein archetypisches Paar, jeder von ihnen tréigt die beiden Pole
des Heiler-Patient-Archetyps in sich: Der Kranke ist auch Arzt, auf sei-
nen inneren Heiler angewiesen, der die Heilung will oder vielleicht noch
nicht will; der Arzt ist auch Kranker, insofern er verwundet und machtlos
ist und nur aus dieser Schwiche heraus seinem Patienten dienen kann.
Fiir gewdhnlich kommt es zu Beginn jeder Therapie zu einer Spaltung des
Archetyps: Der Kranke ist nur Patient, der sich ganz auf Arzte, Schwe-
stern oder Krankenhaus verldBt, von denen er passiv die Heilung erwar-
tet. Gleichzeitig ist der Heiler nur Arzt ohne Wunden, der sich als Gesun-
der einem kranken Mitmenschen zuwendet. Die Spaltung des Archetyps
steht der Heilung, der Mobilisierung des inneren Heilers entgegen. Durch
unsere drztliche Macht und Fihigkeit wird sie nur scheinbar tiberwun-
den. Erst die bewuBite Annahme der Verwundung des Arztes, die in der
Person Jesu am deutlichsten wird, ermdglicht Entwicklung, ohne diese zu
erzwingen:

,Jesus Christus nun wird verwundet und trigt die Siinden der Menschen, Er
selbst leidet an Siinde und Tod. Er heilt die Welt von Siinde und Tod, doch er
selbst tragt alle Siinde und hat am Kreuz zu sterben. Und Jesus Christus hat kei-
nerlei Macht. Er weigerte sich, je Macht zu brauchen, nur sein Vater, Gott, wird
als michtig anerkannt. So ist er der ,verwundete Heiler' im hdchsten Sinne.
Durch den Kreuzestod hat Christus die Welt geheilt von Siinde und Tod, da-
durch, daB er beide auf sich nahm, und nicht durch Ausweichen und nicht da-
durch, daB er sich distanzierte. Im Vergleich zu ihm ist der Arzt nur ein kleiner
Zwerg, der sich in den Kampf zwischen Leben und Tod, Krankheit und Gesund-
heit wirft. Aber der Arzt kann nur dann kreativ arbeiten, wenn er sich wieder
daran erinnert, daB} er mit all seinem Wissen und seiner Technik letztlich immer
wieder bestrebt sein muB, den heilenden Faktor im Patienten zu konstellieren, da
er ohne diesen nichts erreichen kann. Er kann diesen heilenden Faktor nur wirk-
lich aktivieren, wenn er selber die Krankheit als existenzielle Méglichkeit in sich

1 Dies 148t sich z. B. gul an Joh 9 zeigen: Der Blindgeborene isl erst geheilt, nachdem er
sich von den religidsen Autoritdten und von seinen Eltern geltst und sich in freier Ent-
scheidung Jesus zugewandt hat.



Eckhard Frick 112

selber trégt. Er ist weniger wirksam, wenn er versucht, die beiden Pole des Arche-
typs durch kleinliche Macht zu vereinigen. Aber er ist immerhin noch wirkungs-
voller, als wenn er sich tiberhaupt nicht um die Spaltung im Archetyp kiimmert
oder dieser ihm iiberhaupt nichts bedeutet*12,

Vom Arzt muB} verlangt werden, daB er in der Lehranalyse mit seiner eige-
nen Tiefe in Kontakt gekommen ist, daB er nicht bloB Theorien gelernt
hat, sondern eigene Wunden und Schmerzen spiirt. Sonst besteht die Ge-
fahr, daB8 er zum Guru oder zum allméchtigen Heiler wird und damit die
Entwicklungsmoglichkeiten und den ,,inneren Heiler* des Patienten ab-
blockt. In dhnlicher Weise erwarten wir auch von Frauen und Minnern,
die Exerzitien ,geben‘, d. h. begleiten wollen, daB sie diese zuvor ,ge-
macht‘ haben, also iiber eine ausreichende Selbsterfahrung mit dem ver-
fugen, was sie da weitergeben wollen.}?

Auch der Patient hat mit seinem UnbewuBten wenig oder keinen Kontakt
(d). Er ist verstrickt in Gefiihle, Symptome, Klischees, hat keinen Zugang
zu den eigenen Symbolen, auch nicht zu seinen Heilungs- und Entwick-
lungsmoglichkeiten. Er ist klein und mickrig gegeniiber dem Arzt und
kann erst wachsen, wenn (c) der Arzt die eigenen Wunden spiirt. Beides,
das Entdecken des ,inneren Heilers® auf seiten der hilfesuchenden und
das Entdecken der eigenen Verwundungen auf seiten der helfenden Per-
son, wichst miteinander. In gewisser Weise konnen wir sagen, daB sich
die Heiler-Phantasien des Helfers und die Entwicklung des Hilfesuchen-
den umgekehrt proportional verhalten: In dem MaB, in dem ich mich als
Heiler zuriicknehme, kann sich der andere entwickeln, d. h. bewuflter
und offener gegeniiber dem eigenen UnbewufBten werden. Auch hier gilt
das Wort des Tdufers: ,,Er mull3 wachsen, ich aber muB kleiner werden*
(Joh 3,30).

Unter Ubertragung (e) versteht man die Verkniipfung bedeutsamer friihe-
rer Beziehungserfahrungen mit der aktuellen Therapiesituation: Der Pa-
tient nimmt z. B. sein Gegeniiber gefithlsmiBig und unwillkiirlich wie
Mutter, Vater oder Geschwister wahr; er ,,projiziert* eigene unbewuBte
Anteile auf den Arzt. In der Analyse wird die Ubertragung sogar gefor-
dert, weil der Arzt auf diese Weise zusitzlich zur Traumdeutung das Un-
bewuBite des Patienten kennenlernen kann. Ubertragung ist (in der Be-

12 A. Guggenbiihl-Craig: Macht als Gefahr beim Helfer (Psychologische Praxis, Bd. 45). Ba-
sel, Miinchen, Paris, London, New York, Sydney 1971, 69.

13 L. Beirnaert: Weitergabe von Erfahrung? Psychoanalytische Uberlegungen, in: Geist und
Leben 62 (1989) 246-260.



Birg in deinen Wunden mich 113

grifflichkeit Martin Bubers ausgedriickt) keine Ich-Du-, sondern eine
Ich-Es-Beziehung: Fremdes, Ubertriebenes wird an den Arzt herangetra-
gen, etwa verschiittete Erfahrungen mit den frithen Bezugspersonen.

Als Freud die ,,Gegeniibertragung® (f) entdeckte, hielt er sie zunéchst fiir
ein storendes Element der analytischen Beziehung: In der Tat ist es fatal,
wenn der Arzt eigene unbewufBte Inhalte auf den Patienten projiziert, ihm
die eigene Welt- und Selbstsicht iiberstiilpt, ohne es zu merken. Es wiirde
letztlich nicht der Heilung des anderen dienen, wenn ich auf dessen Hei-
lungs-Wiinsche mit eigenen GroBenphantasien reagierte. Andererseits ist
auch die eigene Gegeniibertragung ein wichtiges Instrument fiir den Arzt:
Entweder, indem sie eine echte Empathie, ein gutes Mitschwingen mit
den Gefiihlen des Patienten ermdglicht oder vielleicht auch heftige Reak-
tionen, die der Patient projektiv bei ihm ,,untergebracht* hat und selber
noch gar nicht spiiren kann. Therapeutisches Ziel ist es dann, dem Patien-
ten einen Zugang zu diesen projizierten Inhalten zu eréffnen. Der Arzt
wird zum Anwalt des UnbewuBlten.

Jesus — der verwundete Arzt

Wir wollen nun die eingangs gestellte Frage wieder aufgreifen: Wo sehen
wir Jesus innerhalb des Gleichnisses vom Samariter (also nicht nur inner-
halb der biblischen Rahmenerzihlung)? Mit welchen Jesus-Aspekten
konnen wir uns identifizieren, wenn wir aus einer christlichen Spirituali-
tiat des Heilens leben? Hier kann uns die folgende messianische Legende
helfen'*:

Rabbi Josua Ben Levi trifft den Propheten Elija.

Er fragt den Elija: Wann kommt der Messias?

Elija: Geh hin und frage ihn selbst!

Josua: Wo finde ich ihn denn?

Elija: Er sitzt am Tor der Stadt!

Josua: Woran soll ich ihn erkennen?

Elija: Er sitzt unter den Armen, mit Wunden bedeckt. Die anderen binden
ihre Wunden alle zugleich auf und nachher verbinden sie sie wieder. Er aber
bindet immer nur eine Wunde auf und verbindet sie anschliefend sofort,
denn er sagt sich: Vielleicht werde ich gebraucht! Ich muf3 immer bereit sein,
damit ich keinen Augenblick Zeit verliere!

14 7it. in: R. ZerfaBB: Menschliche Seelsorge. Fir eine Spiritualitiit von Priestern und Laien
im Gemeindedienst. Freiburg, Basel, Wien 1985, 100-106.



Eckhard Frick 114

iDentro de tus llagas escondeme!, - birg in deinen Wunden mich, so 148t
Ignatius von Loyola seine Exerzitanten mit dem alten Gebet des ,Anima
Christi‘ beten. Es kann auch zum Gebet der helfenden Person werden, die
sich in den Dienst der Heilung stellen will. Wer in der Nachfolge Jesu hel-
fen will, wird den Mut brauchen, die Nihe des kreuztragenden Herrn zu
suchen. Wie der gldaubig werdende Thomas (Joh 20, 28) wird er sich durch
den Kontakt mit den Wunden des Auferstandenen bekehren. Denn ande-
ren bergende Nihe, Zuflucht zu geben, heif3t: selber geborgen zu sein, die
eigenen Wunden zu spiiren und sie doch nicht alle gleichzeitig aufzubin-
den oder den anderen, der kaum die eigenen Wunden aushalten kann,
mit meinen zu belasten. Deshalb muf} der ,verwundete Heiler® auch nicht
von seinen Wunden sprechen oder gar den anderen mit den eigenen Kla-
gen zusétzlich beschweren. Es geniigt, daB er sie annimmt, um die Hei-
lungskrifte des anderen freizusetzen.

Birg in deinen Wunden mich! Mit Hilfe von Bions Modell des ,,Contai-
ner — Contained“'* 148t sich die therapeutische Grundhaltung konkreti-
sieren, die sowohl das Halten und Bergen als auch das Gehalten- und Ge-
borgensein meint. Das Wortpaar ,,Container — Contained* charakteri-
siert eine haltende Beziehung nach dem Modell der Mutter-Kind-Bezie-
hung, einen gemeinsamen Modus des Erkennens und vor allem der men-
talen Bearbeitung, der Entgiftung oder Verdauung zerstorerischer In-
halte. Das Leiden an fehlendem Ganzsein, an der eigenen seelischen oder
korperlichen Beschiddigung, vielleicht an unheilbaren Verletzungen muf3
dann nicht mehr im Sinne eines einseitigen Gesundheits- und Stirke-
Ideals ,beseitigt’ werden. Das Leiden, wird es in einer heilenden Bezie-
hung angenommen, kann sogar zu einem bedeutsamen psychischen Sym-.
bol werden, das Entwicklung ermdglicht. Wenn seelischesVollstindigs-
ein ein Therapieziel ist, dann besteht sie in der Annahme von Verwun-
dung undvon Heilung als den beiden Seiten der einen psychischen Wirk-
lichkeit, des Selbst- und Korperbildes. Mein eigenes Containing als Hel-
fer, meine Fahigkeit zum therapeutischen Bemuttern, setzt voraus, daf3
ich selber in einem ,Container ,aufgehoben® bin, so da3 ich meinen Platz
im messianischen Drama finde, entweder im Rahmen-Dialog zwischen
Rabbi Josua und Elija oder in der Begegnung mit dem Messias und den
Armen oder sogar in der Ubernahme der Persona des Messias selbst.

Rabbi Josua, das ist der Theologe, der sich bei der Tradition iber den
Messias erkundigt und in dessen abstrakter Eschatologie der menschge-
wordene Messias nicht vorkommt bzw. nicht identifizierbar ist. Die di-

!5 S. Lazar, A. Ross: ,, Container — Contained* und die helfende Beziehung, in: M. Ermann
(Hrsg.): Die hilfreiche Beziehung in der Psychoanalyse. Géttingen 1993, 68-91.



Birg in deinen Wunden mich 115

rekte Begegnung mit dem Messias, der unter den Armen sitzt und jezzt de-
ren Wunden heilt, scheint ihm kaum zu gelingen. Er fiihlt sich selbst nicht
aufgehoben in den Wunden des Messias. Er wartet auf das Kommen ei-
nes wirkmichtigen, kraftvollen Messias, der alle Schwiche liberwindet.
Er versteht nicht, daB auch er einer von den verwundeten Armen ist, daf3
er die Beziehung zum Messias nicht aus einer Position der Stirke heraus
aufnehmen kann. Denn das Spiiren der eigenen Wunden ,gelingt’ weder
aufgrund einer falschverstandenen Wehleidigkeit noch aufgrund eigener
Begabungen. Jesus stellt mich nicht nur vor die Alternative, entweder
dem Nichsten zu dienen oder aus empfindungsloser Stirke den Verwun-
deten links liegen zu lassen. Er erzdhlt mir das Gleichnis auch, um mir Sa-
mariter und Verwundeten als zwei Seiten meiner selbst vor Augen zu stel-
len. So will die Geschichte auch sagen: Verwechsle nicht deine eigenen
Fiahigkeiten oder deine Ausstrahlung mit dem messianischen Geheimnis
Jesu! VergiB iiber dem Auf- und Zuwickeln der Verbdnde nicht, daB3 der
Messias durch die eigene Schwiche und Verwundung heilt, nicht durch
ein besonders perfektes Verbandssystem! Er ist ja ein verwundeter Hei-
land, kein Heiler nach unseren Vorstellungen von Erfolg und Effizienz.

Als Rabbi Josua zum Messias kam, sagte er zu ihm: Der Friede sei mit dir,
mein Meister und Lehrer!

Der Messias antwortete: Der Friede sei auch mit dir, Sohn des Levi!
Jener fragte: Wann kommst du?

Er antwortete: Heute. Rabbi Josua kehrte zu Elija zuriick, der fragte:
Was hat er dir gesagt?

Eigentlich hat er mich belogen, denn er hat gesagt:

,Heute komme ich’, und ist nicht gekommen.

Elija sprach: Das hier hat er dir gesagt:

, Wiirdet ihr doch heute auf seine Stimme héren".





