
Mit den Augen des geliebten Jüngers 
Bruegels •Kreuztragung" - 
eine Hilfe zum Verstehen der Johannespassion 

Jacob Kremer, Wien 

Wie ist die Johannespassion, das •Leiden und Sterben unseres Herrn Je- 
sus Christus nach Johannes" heute zu verstehen? Vermag dieses Evange- 
lium wie auch seine großartige Vertonung durch J. S. Bach Menschen un- 
serer Tage noch existentiell anzusprechen? In manchen Punkten weicht 
diese Schilderung der Passion von den anderen Evangelien ab und wirft 
daher bei Lesern, die an der Historizität des Erzählten interessiert sind, 
viele Fragen auf. Eine wertvolle Hilfe für das Verstehen dieser •Frohbot- 
schaft" bietet diesbezüglich das Gemälde •Die Kreuztragung" des Nie- 
derländers Pieter Bruegel d.Ä. (1525/30-1569; Kunsthistorisches Mu- 
seum, Wien). 

Auf den ersten Blick ist nicht ohne weiteres zu erkennen, was der Maler 
in der weiten, von etwa 1600 Personen belebten Landschaft darstellen 
will. Wie auf anderen Bildern Bruegels, etwa der •Täuferpredigt" (1565) 
oder der •Bekehrung Pauli" (1567), enthält das Gemälde eine Fülle von 
kleinen Einzelszenen, die das Leben in den Niederlanden während der 
unruhigen Jahre damals spiegeln. Im rechten Bildvordergrund fängt sich 
der Blick des Betrachters bei einer Gruppe von Frauen, die sich durch 
ihre Größe, ihre archaisierende Kleidung und ihren Ausdruck des 
Schmerzes von den übrigen Figuren deutlich unterscheiden. Sie sind un- 
schwer als jene zu erkennen, die nach dem vierten Evangelium zusammen 
mit dem geliebten Jünger beim Kreuz Jesu ausharren und oft unter die- 
sem abgebildet werden. Rechts hinter ihnen steht (ganz am Rande des 
Gemäldes) unter einem hohen Galgen zusammen mit einigen Gleich- 
gesinnten der Maler, wie er aus anderen Selbstbildnissen bekannt ist 
(Abb. 2). Er blickt in das Zentrum des Bildes, auf Jesus, der unter dem 
Kreuz zu Boden gestürzt ist, dieses mit einer Hand noch hält und sich mit 
der anderen auf die Erde stützt (Abb. 3). Von dieser Mitte her ist nach 
der Intention des Malers wohl das ganze Gemälde zu deuten. 

Bruegel hat hier 1564 Jesu Wegführung nach Golgota als ein Gesche- 
hen dargestellt, das sich in seiner Gegenwart ereignet: in einem Land, wo 
viele Menschen durch den aufblühenden Handel zu großem Wohlstand 
gelangt sind und oft den Blick für das Wesentliche verloren haben; in ei- 
ner Epoche, in der neue Erkenntnisse (Humanismus, Renaissance) und 



Mit den A ugen des geliebten Jüngers 117 

neue Entdeckungen (Kopernikus, Kolumbus) den Horizont geweitet ha- 
ben. Die veränderte Sicht der Geschichte und der Welt hat die Gläubigen 
dazu geführt, sich nicht einfach mit den traditionellen, längst reformbe- 
dürftig gewordenen Frömmigkeitsformen abzufinden. Das hat nicht nur 
zur Spaltung der abendländischen Christenheit geführt, sondern mehr- 
fach auch, wie in den Niederlanden, zu blutigen Auseinandersetzungen. 
Die rotgewandeten Soldaten und der Galgen auf dem Gemälde dürfen 
als Reflex der bitteren •Ketzer"-Jagden in der Heimat des Malers inter- 
pretiert werden. Auf die Verfolgung von Andersgläubigen verweisen 
auch die beiden auf einem Karren vor Jesus mitgeführten Schacher, 
denen jeweils ein Mönch als Beichtvater beigesellt ist (Abb. 4). 

Der Maler - der vierte Evangelist 

Wie auf dem Gemälde der Maler das zentrale Geschehen inmitten der 
Geschäftigkeit und Wirren seiner Zeit wahrnimmt, wie er durch seinen 
Blick und vor allem durch seine Darstellungsweise die Aufmerksamkeit 
des Betrachters darauf lenkt, so tut dies der Verfasser des vierten Evange- 
liums in seiner Schilderung der Passion Jesu. (Die kirchliche Tradition er- 
kannte in ihm Johannes, den Sohn des Zebedäus, während heutige Exe- 
geten in ihm meistens einen Unbekannten sehen, der in der Gemeinde 
der Leser als •der geliebte Jünger" hohes Ansehen genoß.) Anders als 
viele Bewohner Jerusalems seiner Zeit sieht er nicht bloß den äußeren 
Vorgang der Kreuzigung Jesu. Als •der geliebte Jünger" (vgl. 21,24), des- 
sen tiefes Erkennen Jesu die Notiz über sein Ruhen an •der Brust des 
Herrn" beim Letzten Abendmahl anzeigt (Joh 13,25), begreift er, was auf 
dem Weg nach Golgota wirklich geschehen ist und was dies für die Welt 
bedeutet. Wie schon andere urkirchliche Erzähler und die übrigen Evan- 
gelisten sieht er Jesu Passion, die sich äußerlich nicht sehr von damaligen 
Hinrichtungen politischer Verbrecher unterscheidet, im Licht des Liedes 
vom leidenden Gottesknecht: Er ist der von Gott Erwählte, der •wie ein 
Lamm" zur Schlachtbank geführt wird, der •sein Leben dem Tod preis- 
gab und sich unter die Verbrecher rechnen ließ", der •die Sünden vieler 
trug und für die Schuldigen eintrat" (Jes 53,7.12) und durch den Gott al- 
len Menschen Heil bringen will (Jes 53,10). Der •geliebte Jünger" sieht 
und schildert aber deutlicher als die anderen Evangelisten, daß der nach 
Golgota zur Kreuzigung Geführte in Wahrheit Gottes eigener Sohn war 
(vgl. Joh 17,1; 20,31). 



Jacob Kremer 118 

Ähnlich wie der Maler Pieter Bruegel ist der Verfasser des vierten 
Evangeliums der Überzeugung, daß das unter Pontius Pilatus erfolgte 
Leiden und Sterben Jesu sich in seiner Gegenwart wiederholt und das Le- 
ben der Christen seiner Zeit betrifft. Veranlaßt durch die Situation seiner 
Leser, die wegen ihres Bekenntnisses zur Gottessohnschaft Jesu aus der 
Synagoge ausgeschlossen wurden (vgl. Joh 9,22), betont er im Unter- 
schied zu den anderen Evangelisten, daß Jesus bei seiner Gefangen- 
nahme ganz freiwillig den schmachvollen Weg nach Golgota auf sich 
nimmt: Die Soldaten können ihn nur festnehmen, weil er es zuläßt (Joh 
18,4-9). Um die damaligen Gegner der Christen zu widerlegen, die Jesu 
Messiasanspruch bestritten und ihn als Lügner verketzerten, gibt der 
vierte Evangelist das Gespräch Jesu mit Pilatus abweichend von den älte- 
ren Passionserzählungen in sehr freier Form wieder: Er läßt Jesus selbst 
offen erklären, daß er wirklich der von Gott gesandte Messias (König) ist 
und seine Aufgabe gerade darin besteht, von der Wahrheit Zeugnis abzu- 
legen (Joh 18,37), d.h. uns und der Welt zu enthüllen, daß wir Menschen 
blind sind für Gottes Entgegenkommen, ja nicht einmal davor zurück- 
schrecken, den Sohn Gottes aus dem Weg zu schaffen, weil er uns un- 
bequem ist. Zu dieser von Jesus königlich bezeugten Wahrheit gehört 
auch, daß Gott sich selbst durch die Bosheit der Menschen nicht abhalten 
läßt, alle Menschen zu lieben und sie gerade durch seinen gekreuzigten 
Sohn zu retten. 

Den Gehorsam des Sohnes hebt der vierte Evangelist u. a. dadurch her- 
vor, daß er die alten Angaben über das Tränken des Hingerichteten mit 
Essig (vgl. Mk 15,36 f; letztlich eine Anspielung auf Ps 69,22) tiefsinnig 
deutet: •Danach, als Jesus wußte, daß nun alles vollbracht war, sagte er, 
damit sich die Schrift erfülle: ,Mich dürstet'" (19,28). Für den geliebten 
Jünger bringt das - anders als für Markus und Matthäus - zum Ausdruck, 
daß Jesus noch am Kreuze danach verlangt, den ihm vom Vater zugemu- 
teten bitteren Kelch des Leidens bis zur Neige zur trinken (vgl. 18,1 und 
Mk 10,38). Die freiwillige Unterordnung des Sohnes schildert der ge- 
liebte Jünger außerdem, indem er Jesus mit seinem letzten Wort am 
Kreuz hoheitsvoll im Blick auf das ihm vom Vater aufgetragene Werk 
(4,34; 17,10) erklären läßt: •Es ist vollbracht" (19,30). Von daher ist 
dann auch die kurze Notiz zu verstehen: •Er neigte das Haupt und gab 
seinen Geist auf (ebd.). Der Gekreuzigte bestimmt demnach souverän 
den Augenblick seines Todes. Möglicherweise hat der vierte Evangelist 
die Wendung •er gab seinen Geist auf" symbolisch im Sinn von •er über- 
gab seinen Geist (der Kirche)" aufgefaßt (der griechische Text läßt beide 
Übersetzungen zu); denn im Johannesevangelium bilden Tod, Auferste- 
hung und Erhöhung (Himmelfahrt) eine Einheit: die •Stunde" der •Ver- 



Abb. 



Abb. 2 



Abb. 3 



Abb. 4 



Mit den A ugen des geliebten Jüngers 119 

herrlichung". Auf die Spendung des göttlichen Lebensodems in der To- 
desstunde Jesu verweist auch, wie schon älteste Ausleger erkannt haben, 
das Herausfließen von Blut und Wasser aus der Seitenwunde des Gekreu- 
zigten (19,35); denn Blut und Wasser symbolisieren die beiden Sakra- 
mente Eucharistie (Blut) und Taufe (Wasser), durch die uns in der Kirche 
gegenwärtig noch der göttliche Lebensodem vermittelt wird. In diesem 
Sinn kommentiert der Evangelist vorher die Verheißung Jesu: •Aus sei- 
nem Inneren werden Ströme lebendigen Wassers fließen" mit den Wor- 
ten: •Damit meinte er den Heiligen Geist, den alle empfangen sollten, die 
an ihn glauben" (7,39). 

Die neue Bewertung der Frauen beim Kreuz 

Zur tieferen Sicht des Karfreitagsgeschehens mit den Augen des gelieb- 
ten Jüngers gehört schließlich seine Neuinterpretation der alten Überlie- 
ferung, daß Frauen im Unterschied zu den geflohenen Jüngern Jesus bis 
nach Golgota gefolgt waren und •von weitem" zuschauten, wie er gekreu- 
zigt wurde (Mk 15,40). In der Nähe oder gar unter dem Kreuz bei dem ge- 
schätzten Meister zu verweilen, war ihnen vermutlich nach dem römi- 
schen Gesetz verboten. Der vierte Evangelist gibt diese Tradition jeden- 
falls auf eine neue Weise wieder: Er läßt die Frauen direkt •bei dem 
Kreuz" stehen (Joh 19,24f). Offensichtlich sieht er in den Frauen die Ver- 
treterinnen seiner Gemeinde. In der nur von ihm erwähnten Mutter Jesu 
sieht er ein Urbild der Kirche, wie die distanzierte Anrede •Frau" erken- 
nen läßt. (Ähnlich schreibt der vierte Evangelist über Jesu Mutter, ohne 
ihren Namen zu erwähnen, bei der Hochzeit zu Kana, der Vorwegnahme 
der •Stunde" Jesu [2,4], d. h. seiner Verherrlichung am Kreuz.) 

Ganz auf der Linie dieser nicht an der vordergründigen Historie (su- 
perficies historica) interessierten Wiedergabe liegt auch die freie Schilde- 
rung der Frauen auf dem Gemälde von P. Bruegel (nicht bei oder unter 
dem Kreuz, sondern als Anwesende bei der Kreuztragung). Die von tie- 
fem Schmerz ergriffene Mutter, vom geliebten Jünger gestützt, versinn- 
bildlicht zusammen mit den anderen Frauen die Kirche zur Zeit des Ma- 
lers. Ihre altmodische Kleidung läßt sie als Vertreterinnen der durch die 
Tradition geprägten Christen von damals erkennen, die der Vergangen- 
heit zugewandt und dadurch belastet sind, aber auf dem Leidensweg Jesu 
ausharren und das Gedächtnis seines Todes wachhalten. 

Wenn wir diese Sicht der Mutter Jesu im vierten Evangelium und auf 
dem Gemälde des Niederländers bedenken, verstehen wir auch die einzig 
in der Johannespassion niedergeschriebenen Worte des Sterbenden an 



Jacob Kremer \ 20 

seine Mutter und an den geliebten Jünger (19,26f). Es geht nicht, jeden- 
falls nicht nach der ursprünglichen Aussageabsicht des Evangelisten, um 
die Bestellung der Mutter Jesu zur Mutter der Kirche, wie häufig auf- 
grund einer Fehlübersetzung in der lateinischen Bibel angenommen 
wird; es geht vielmehr darum, daß der Gekreuzigte seine Mutter als 
•Frau" und damit als Kirche an den geliebten Jünger verweist: •Frau, 
siehe, dein Sohn". Der geliebte Jünger, der Verfasser des Evangeliums 
(vgl. 21,24), soll jetzt die Stelle ihres gekreuzigten Sohnes einnehmen. 
Deshalb sagt der Sterbende zu ihm: •Siehe, deine Mutter". Der angespro- 
chene Jünger soll sich also der Kirche wie seiner Mutter annehmen und 
für sie an Stelle des Gekreuzigten sorgen. Daß er diesem Auftrag gefolgt 
ist, betonen die anschließenden Worte: •Und von jener Stunde an nahm 
der Jünger sie zu sich" (wörtlich: •in sein Eigentum"; anders in der Vul- 
gata •als die seinige" [in suam]). Durch dieses Testament des Gekreuzig- 
ten wird die Kirche bis heute der Sorge des geliebten Jüngers anvertraut; 
mit seinem Evangelium erschließt er im Namen Jesu allen Christen die 
tiefe Wahrheit des Geschehens auf Golgota. 

Zeuge und Verkünder der Passion 

Der Maler Pieter Bruegel hat sich selbst in dem Gemälde der Kreuztra- 
gung als Zeugen des Geschehens abgebildet, der sieht, was die meisten 
auf dem Bild nicht sehen. Er ist Zeuge und gleichzeitig Verkünder der 
Kreuztragung. Ähnlich steht nach den Angaben des vierten Evangeliums 
der geliebte Jünger beim Kreuz (19,25.35). Wie das Selbstbildnis des Ma- 
lers durch seine Blickrichtung die Aufmerksamkeit des Betrachters auf 
die Mitte des Gemäldes lenkt, und anregt, es mit seinen Augen zu be- 
trachten, so leitet uns der im Evangelium unter dem Kreuz gezeichnete 
geliebte Jünger an, das Geschehen auf Golgota mit seinen Augen zu se- 
hen. Wie er sollen auch wir nicht bei den äußeren Vorgängen in der Welt 
und den offenen Fragen der Wissenschaftler stehen bleiben, sondern un- 
seren Blick schärfen für die volle, damals wie heute von vielen ignorierte 
Wahrheit der Passion Jesu: Es ist Gottes eigener Sohn, der sich so tief er- 
niedrigt hat und unser Bruder im Leiden geworden ist, um uns an seinem 
Leben Anteil zu geben. 

Indem der Maler die Kreuztragung in seine Zeit hineinstellt und den 
nach Golgota Geführten als einen Verurteilten aus dem Kreis seiner 
Glaubensbrüder malt, gibt er uns außerdem zu bedenken: In allen un- 
rechtmäßig Verurteilten, Mißhandelten und Gefolterten leidet letztlich 
der Sohn Gottes. Gott selbst steht dem entsetzlichen menschlichen Leid 



Mit den Augen des geliebten Jüngers 121 

unserer Tage nicht teilnahmslos gegenüber, er solidarisiert sich mit den 
Leidenden, um ihnen auf diese Weise den Weg zur Errettung und Teil- 
nahme an seinem Leben zu ermöglichen. 

In den Frauen auf dem Gemälde dürfen wir schließlich - ganz im Sinn 
des geliebten Jüngers - die Kirchen aller Zeiten und auch der Gegenwart 
erkennen. Inmitten einer ungeheuren Menschenmenge, die kaum be- 
denkt, was in ihrer Welt geschehen ist und geschieht, nehmen sie Anteil 
am Leiden des Gekreuzigten auf Golgota und bezeugen den Tod des Soh- 
nes Gottes als das wichtigste Ereignis der Weltgeschichte. Die Kirchen 
tun dies heute wie früher besonders in den Kartagen und bei jeder Feier 
der Eucharistie (vgl. 1 Kor 11,26), mögen auch die Formen dieser Bezeu- 
gung von Jesu Tod und Auferstehung wie die Kleider der Frauen auf 
Bruegels Gemälde nicht immer dem modischen Trend entsprechen. Die 
einer vergangenen Epoche angehörende Sprache der Evangelien wie 
auch die oft altertümlichen Gebete, Lieder (etwa der großen Johannes- 
passion von J. S. Bach) und Riten der kirchlichen Liturgie gewinnen für 
den, der sich in sie versenkt und sie zu verstehen sucht, eine hohe Aussa- 
gekraft. Für sie gilt dasselbe wie für das große Gemälde des Niederlän- 
ders, das heute noch den anspricht, der sich die Zeit nimmt, die •Kreuz- 
tragung" mit den Augen des Malers und denen des geliebten Jüngers zu 
betrachten: Wir leben in einer Welt, in der Gottes eigener Sohn die Not 
des Kreuztragens auf sich genommen hat, um uns die Möglichkeit zu ge- 
ben, das Ziel unserer Sehnsucht, ein erfülltes Leben für immer (Joh 
10,10), zu erlangen. 

(Für die Veröffentlichung leicht überarbeitete Homilie bei der Karfrei- 
tagsliturgie 1992 in der Abtei St. Gabriel, Fehring [Steiermark]). 




