
EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Siehst du diese Frau" (Lk 7,44) 
Eine neutestamentliche Geschichte als Hilfe zur Begegnung mit Jesus 
in der sakramentalen Beichte 

Vorbemerkung 

Beichte läßt das Leben spüren! Diesen Satz lesen Sie vielleicht mit Ver- 
wunderung. Leben spüren kann schön sein, voller Überraschungen, auch 
beschwerlich, aber gerade darin geheimnisvoll, herausfordernd, wahrhaf- 
tig machend. 

Möchte ich aber immer dem nachspüren, was ich in meinem Leben 
spüre? Oder besser, getraue ich mich zu spüren? So vieles gibt es, was 
mich ängstigt, was meinen Blick, was mein Herz zu verweilen hindert, 
was mich mich nicht aushalten läßt. Kann ich mich denn so ganz ohne die 
Hilfe eines anderen aushalten? 

Beichtvorbereitung hat mit all dem bisher Gesagten zu tun. Sie will hel- 
fen, zu sich zu kommen, bei sich zu bleiben, sich anzunehmen und sich 
auszuhalten. Das kann sie aber nicht in einem Monolog erreichen. Auf 
den folgenden Seiten möchte ich mit Ihnen einen Weg der Beichtvorbe- 
reitung beschreiten. Dieser Weg soll eine Begegnung mit Jesus Christus 
ermöglichen. Er soll seine heilende und freimachende Anwesenheit er- 
fahren lassen. In seiner Gegenwart kann der Mensch bei sich bleiben und 
wahrhaftig werden. 

Begegnung als heilender Raum 

Lk 7,36-50: •Jesus ging in das Haus eines Pharisäers, der ihn zum Essen 
eingeladen hatte, und legte sich zu Tisch. Als nun eine Sünderin, die in der 
Stadt lebte, erfuhr, daß er im Haus des Pharisäers bei Tisch war, kam sie 
mit einem Alabastergefäß voll wohlriechendem Öl und trat von hinten an 
ihn heran. Dabei weinte sie, und ihre Tränen fielen auf seine Füße. Sie 
trocknete seine Füße mit ihrem Haar, küßte sie und salbte sie mit Öl. Als der 
Pharisäer, der ihn eingeladen hatte, das sah, dachte er: Wenn er wirklich 
ein Prophet wäre, müßte er wissen, was das für eine Frau ist, von der er sich 
berühren läßt; er wüßte, daß sie eine Sünderin ist. Da wandte sich Jesus an 
ihn und sagte: Simon, ich möchte dir etwas sagen. Er erwiderte: Sprich, 



Einübung und Weisung 123 

Meister! Jesus sagte: Ein Geldverleiher hatte zwei Schuldner; der eine war 
ihm fünfliundert Denare schuldig, der andere fünfzig. Als sie ihre Schulden 
nicht bezahlen konnten, erließ er sie beiden. Wer von ihnen wird ihn nun 
mehr lieben? Simon antwortete: Ich nehme an, der, dem er mehr erlassen 
hat. Jesus sagte zu ihm: Du hast recht. Dann wandte ersieh der Frau zu und 
sagte zu Simon: Siehst du diese Frau?Als ich in dein Haus kam, hast du mir 
kein Wasser zum Waschen der Füße gegeben, sie aber hat ihre Tränen über 
meinen Füßen vergossen und sie mit ihrem Haar abgetrocknet. Du hast mir 
(zur Begrüßung) keinen Kuß gegeben; sie aber hat mir, seit ich hier bin, un- 
aufhörlich die Füße geküßt. Du hast mir nicht das Haar mit Öl gesalbt; sie 
aber hat mir mit ihrem wohlriechenden Öl die Füße gesalbt. Deshalb sage 
ich dir: Ihr sind ihre vielen Sünden vergeben, weil sie (mir) so viel Liebe ge- 
zeigt hat. Wem aber nur wenig vergeben wird, der zeigt auch nur wenig 
Liebe. Dann sagte er zu ihr: Deine Sünden sind dir vergeben. Da dachten 
die anderen Gäste: Wer ist das, daß er sogar Sünden vergibt? Er aber sagte 
zu der Frau: Dein Glaube hat dir geholfen. Geh in Frieden!" 

Die Geschichte einer unkonventionellen Beichte, so könnte man sagen, 
wenn man sie etwas näher betrachtet. In ihr wird ein ungewöhnliches 
Frauenschicksal geschildert; denn bei der Sünderin handelt es sich um 
eine stadtbekannte Dirne, eine Frau, die mißbraucht wird und sich selber 
mißbraucht, die benutzt und weggeworfen wurde, der man nun jede Ach- 
tung versagt. 

Was in ihr selbst vorgeht, wen interessiert das schon? Die Gäste im 
Hause des Pharisäers Simon meinen zu wissen, wer diese Person ist, ganz 
im Gegensatz zu Jesus, der nicht zu ahnen scheint, wen er da so nahe an 
sich heranläßt. Wegen Simon und seinen Gästen wäre diese Frau auch 
nicht gekommen. Aber als sie davon erfährt, daß Jesus unter den Gästen 
ist, besorgt sie sich ein Alabastergefäß mit wohlriechendem Salböl und 
riskiert, eine Gesellschaft zu stören, die von ihr, sie weiß es, nichts hält 
und nichts wissen will. Sie eilt zu dem Menschen, der ihrer Zerbrochen- 
heit mit Respekt begegnet. Eine solche Gelegenheit muß man unbedingt 
nützen, denn davon gibt es in einem Menschenleben nur wenige. 

Öffnung des verwundeten Lebensraumes 

Wer zerbrochene Menschen kennt, der weiß, wie sie sich in der Öffent- 
lichkeit zu geben pflegen. Verwundet vom Leben, verwunden sie wieder. 
Schwere seelische Verletzungen sind tiefe Wunden, die im Leben eines 
Menschen eine Eigendynamik führen. Zur Wirklichkeit der Sünde ge- 
hört, daß sie blendet, im Bann der Täuschung gefangen hält und neue Ab- 
gründe mit eigener Sogwirkung eröffnet. Deshalb wird der Sünder zu- 



Einübung und Weisung 124 

nächst auch seine schuldhafte Situation zu verteidigen suchen. Wie oft 
entdecken wir in der Beichtvorbereitung, daß wir uns dem Gewissensan- 
spruch gegenüber zu rechtfertigen versuchen. Wir verhandeln dann mit 
unserer inneren Stimme. Wir versuchen unser Verhalten zu entschuldi- 
gen, zu mildern, zu bagatellisieren. Wir spüren die eigene Unordnung, 
spüren, daß die innere Ruhe gewichen ist, aber uns fehlt die Klarheit und 
Kraft zu deuten, was mit uns geschehen ist. 

Bei dem Gastmahl des Simon hat Jesus eine Sünderin, eine von der 
Sünde tief verwundete und gezeichnete Frau vor sich. Wir können uns 
fragen, warum sie plötzlich vor ihm steht, mit einem Alabastergefäß, ge- 
füllt mit wohlriechendem Öl? Warum kommt sie zu ihm und zeigt sich 
ihm, setzt sich seinem •Ja" oder •Nein" zu ihr aus? Warum hat sie es 
nicht früher schon bei einem der Hauptamtlichen probiert? Alles im Le- 
ben hat eine Vorgeschichte. Der Mensch, der durch sein Leben mehr und 
mehr an Würde verloren hat - nicht nur bei anderen, auch bei sich selbst 
-, ein solcher Mensch hat feine Antennen. Er spürt, wo ihm erneut eine 
Demütigung droht, und er bewacht sorgsam den Schatz seines letzten Re- 
stes an Würde, die ihm geblieben ist. 

Sünder haben unter ihresgleichen treue Freunde; Schicksalsgenossen, 
denen sie sich öffnen und anvertrauen können. Jesus gehört auf die an- 
dere Seite; er gehört zu den Menschen, die durch ihr gerechtes Leben zu 
einer lebendigen Anklage werden. Der Sünder, der sich nicht befreien 
kann, fühlt sich ausgeschlossen, angeklagt; er fühlt einen Anspruch, den 
er erfüllen sollte, dem er aber jetzt und vielleicht lange nicht gewachsen 
ist. Die Welt der Gerechten wird so zu einer fremden Welt. 

Aber Jesus scheint in der Sünderin etwas zum Erwachen gebracht zu 
haben. Jesus, den Gerechten, erlebt sie nicht als fremd. Er ist für sie anzie- 
hend, vertraut. Für die Begegnung zwischen Jesus und der Sünderin be- 
darf es keiner Worte. Als sie bei Jesus ist, erlebt sie, was sie innerlich ge- 
wußt hat. Sie darf ihm vertrauen. Ihr Rest an Würde bleibt in seiner Ge- 
genwart gewahrt. In dieser Begegnung, das spürt sie, kann sie Heilung 
finden. Hier öffnet sich langsam und behutsam der verwundete Lebens- 
raum, um sich zu zeigen. Später vielleicht auch in Worten, die reinigend 
und erleichternd wirken werden. 

Verwundetes Leben 

Wenn sich das Wagnis neu gewonnenen Vertrauens bei dieser Frau im 
Zeichen und nicht in Worten vollzieht, dann entspricht dies einer wichti- 
gen Dimension menschlichen Lebens. Denn das Leben des einzelnen ist 
unauflöslich verbunden mit dem Leben vieler anderer. 



Einübung und Weisung 125 

Wer einmal eine Lebensgeschichte oder besser ein Lebensschicksal er- 
zählt bekommen hat, der weiß, wieviele Menschen am Gelingen oder 
Mißlingen eines Lebens beteiligt sein können. Die frühesten Einflüsse, ja 
Prägungen, geschehen bereits im Mutterleib. Es kann sein, daß ein Er- 
wachsener ein unüberwindliches Gefühl des •Abgelehntseins" in sich 
trägt. Dieses Gefühl muß nicht, kann aber bereits im Mutterleib grundge- 
legt sein, wenn die Mutter aus irgendwelchen Gründen (unbewußt oder 
bewußt) das Kind ablehnt. Jedes Kind, das geboren wird, sieht sich einer 
Vielfalt von Einflüssen ausgesetzt. Jedes Kind wird in eine Atmosphäre 
hineingegeben, die nachhaltig prägend wirkt. 

Ein Kind, das oft Einsamkeit, Unverständnis, Lieblosigkeit, Zurückge- 
stoßenwerden oder gar Mißhandlungen und Mißbrauch erlebt hat, muß 
mit diesen Verletzungen leben. Häufig können diese Verletzungen nicht 
gleich verarbeitet werden, wenn sie geschehen. Meist sind Kinder diesen 
•Nächten" in ihrem Leben nicht gewachsen. Aber sie müssen durch, wie 
auch immer. Was zurückbleibt, sind Wunden, die zu dem disponieren, 
was wir Schuld und Sünde nennen. Eine Erfahrung, die wir immer wieder 
machen, ist, daß der, der verletzt wird, wieder verletzt. Die persönliche 
Schuld eines Menschen ist somit immer hineinverwoben in die Schuld, 
die an ihm geschehen ist. 

Die Schuld unserer Sünderin hat eine Vor- und Begleitgeschichte. Nie 
ist es die Schuld des einzelnen allein, die sich in seinem schuldhaften Tun 
offenbart. Für den, der tiefer blickt, hebt sich in jeder Sünde der Vorhang 
auf zu einer Bühne, auf der viele ihre Rolle spielen. 

Wenn die Sünderin nun weint und salbt, dann drückt sie meines Erach- 
tens diese Dimension aus. Was sie mitbringt und zu sagen hat, ist so mit- 
einander verwoben, daß sie vieles in ihrem Leben und Tun selbst nicht 
versteht und ausdrücken kann. In ihrem wortlosen Tun bringt sie Jesus 
das Ganze ihres Lebens. Und indem er sie gewähren läßt, fühlt sie sich 
verstanden und aufgehoben. Vielleicht wird die Frau nach und nach das 
eine oder andere aus ihrem Leben sagen können. Aber für jetzt ist es gut, 
sich einfach angenommen zu wissen. 

Diese Szene kann uns eine Hilfe für die Beichte sein. Nicht alles am Be- 
kenntnis muß immer gleich klar und verständlich sein. Tränen der Reue 
können mehr ausdrücken als eine Analyse der begangenen Sünde. Viel- 
leicht sind es auch Tränen der Freude, weil da eine Chance ist, dem eige- 
nen Gefängnis zu entfliehen. Ich meine, daß eine Beichte Zeit braucht. 
Denn sie ist mehr als ein Hersagen von Sünden. Feier der Beichte heißt es 
in unserer liturgischen Sprache. Eine Feier gibt Raum und Zeit zu verwei- 
len, sich zu öffnen, um tatsächlich ein Fest begehen zu können. 



Einübung und Weisung 126 

Die Frage nach der Sünde 

Oft hören wir die Frage: Was ist Sünde? Ich glaube, diese Frage ist weit 
weg vom Leben. Man kann sie theoretisch schwer klären. Anders ausge- 
drückt: Eine theoretisch-theologische Erklärung, was Sünde ist, öffnet 
schwerlich den Sünder selbst. Nur soviel: es ist Schuld vor Gott. 

In der pastoralen Einführung zur Feier des Bußsakramentes wird ein 
hilfreicher Weg gewiesen, wie sich Sünde und Schuld im Leben eines 
Menschen zeigen. Die pastorale Einführung spricht von •Krankheiten 
der Seele". In der Einleitung des •Kleinen Rituale" wird in Anlehnung an 
•Lumen Gentium" das Bild von der Verwundung durch die Sünde ver- 
wendet. Schließlich wird im •Kleinen Rituale" unter Hinweis auf die 
Heilige Schrift eine Beziehung zwischen Krankheit, Schuld und Sünde 
gesehen. Die Heilige Schrift deutet die Krankheit als Zeichen dafür, daß 
die Beziehungen in unserer Welt und die Beziehungen der Welt zu Gott 
durch Schuld und Sünde gestört sind. Krankheit ist immer ein Anruf zum 
Umdenken und zur Bekehrung, denn in ihr zeigt sich, daß unser Heil in 
Gott ist. In der Feier des Bußsakraments begegnet dem Kranken der hei- 
lende und vergebende Gott. Und so werden die durch die Sünde gestör- 
ten Beziehungen geheilt. 

In unseren Überlegungen haben wir gesehen, daß die Schuld des ein- 
zelnen immer in die große Schuldgeschichte der Menschheit hineinver- 
flochten ist. Hinter der Frage, was denn Sünde ist, steckt vielfach die Hilf- 
losigkeit, eigenes Verschulden von den Bedingungen zu trennen, in denen 
diese Schuld geschah. Die Frage: •Bin ich wirklich schuldig geworden 
oder bin ich lediglich ein Opfer der Bedingungen" zeigt, wie schwierig die 
Frage nach der persönlichen Schuld ist. 

Wenn einer zur Beichte kommt und nicht recht weiß, was er bekennen 
soll, frage ich ihn oft, wie es ihm geht, was ihn belastet, woran er schwer 
trägt. Ich glaube, daß es schwer ist, mit einem Menschen zuerst theore- 
tisch zu klären, was Sünde sei, um dann zu sehen, wo er sich verfehlt hat. 
Aber wenn ein Gespräch über das gelingt, was ihn belastet, über das, wor- 
an er schwer trägt, dann zeigt sich meist sehr schnell, wo die •Krankheit" 
seiner Seele liegt. 

Der katholische Psychologe Albert Görres schreibt dazu erhellend in 
einem Aufsatz über die Erbsünde und ihre Folgen: •Die Sünde hat den 
Menschen ins Elend gestürzt. Seither gibt es den Tod, die Todesangst, 
und damit den großen Umsturz des gesamten psychischen Lebens. Dar- 
über hinaus gibt es Krankheit, Kampf, Verwundung, Schmerz, Leid, 
mühselige Arbeit, Irrtum und mit all dem die Angst vor allen physischen, 
psychischen und moralischen Übeln; schließlich die Neurose und die 



Einübung und Weisung 127 

Psychose als Auswirkung von Schmerz, Angst, Schuld und anderen 
Übeln."1 

Ich glaube, daß es nicht in erster Linie wichtig ist zu klären, wo ich in 
völliger Freiheit mit Wissen und Wollen schuldig geworden bin, um dann 
meine ureigene Schuld bekennen zu können. Es ist viel wichtiger zu se- 
hen, wo die Macht der Sünde mich verwundet hat, mich in ihrem Bann 
gefangenhält, mich kraftlos zum Guten macht oder mich auf einen zerstö- 
rerischen Weg des Irrtums gebracht hat. Wenn ich einen Beichtenden 
frage, woran er schwer trägt, wenn in einem solchen Gespräch Krankhei- 
ten der Seele, tiefe Verletzungen und Wunden sichtbar und spürbar wer- 
den, kann ich in einem weiteren Schritt den Beichtenden bitten, wie der 
Psalmbeter aus der Tiefe zu Gott um Hilfe zu rufen. 

Im •Vaterunser" beten wir: Vater, vergib uns unsere Schuld, wie auch 
wir vergeben unseren Schuldigern. Im Ruf aus der Tiefe kann der Beich- 
tende dieses Gebet mit Leben füllen. Er kann Gott um Verzeihung bitten 
für eigenes Versagen, und er kann Gott um Verzeihung bitten für das Ver- 
sagen anderer an ihm. So kann Beichte zur Mitverantwortung werden für 
die, die an mir schuldig geworden sind. Und es zeigt sich tatsächlich im- 
mer wieder, daß das Verzeihen einen Weg öffnet, auf dem der Beichtende 
frei wird von der ihn beherrschenden Macht der Sünde. In der Euchari- 
stiefeier beten wir das allgemeine Schuldbekenntnis. In der Komplet am 
Ende eines Tages bekennen wir wieder, daß wir gesündigt haben in Ge- 
danken, Worten und Werken. Es mag die Frage auftauchen, warum dies 
jeden Tag geschehen soll. Nicht immer wissen wir, wo wir tatsächlich vor 
Gott und den Mitmenschen schuldig geworden sind. Es mag die Frage 
entstehen, ob wir nicht nur dann bekennen sollen, wenn wir uns tatsäch- 
lich einer Schuld bewußt sind. Auch könnte die Frage kommen, ob wir 
durch die ständige Selbstanklage nicht zu sehr nur im Negativen verwei- 
len, sozusagen bei dem Sünder in uns stehenbleiben, und all das Gelun- 
gene und Gute übersehen, das ja auch geschehen ist im Laufe des Tages. 
Ich glaube, das eine ist zu tun, das andere nicht zu unterlassen. 

Ich meine, in der täglichen Übung des Schuldbekenntnisses steckt eine 
tiefe Wahrheit. Es geht nicht darum, uns ständig ein schlechtes Gewissen 
einzureden und unser Bewußtsein im Negativen zu verhaften. Ich glaube, 
es geht um das nüchterne Sehenlernen, daß die Schuld mit ihren Folgen 
eine tiefe Realität im Leben eines Menschen ist. Das Ausmaß der Macht 
der Sünde über mein Leben ist mir meist nur zum Teil bewußt. Wenn 
Jesus in unserer Geschichte von der Sünderin dem Pharisäer Simon die 
Geschichte mit den zwei Schuldnern erzählt, geht er meines Erachtens 

A. Görres (Hrsg.), Zur kirchlichen Erbsündenlehre. Freiburg 1991, 18. 



Einübung und Weisung 128 

von dieser Wirklichkeit aus. Dem einen wird viel erlassen (500 Denare), 
dem anderen wenig (50 Denare). Aber auch der, dem nur wenig erlassen 
werden muß - und Jesus denkt hier an fromme Menschen, die täglich ver- 
suchen, recht zu tun -, auch der ist überfordert, wenn er seine Schuld zu- 
rückzahlen soll. Auch der Fromme hat allen Grund zu rufen, wie es in ei- 
nem Psalm heißt: •Unsere Schuld ist zu groß für uns, wer wird sie uns 
vergeben?" Oder sinngemäß ein anderer Ausspruch des Psalmisten: •Be- 
freie mich von Schuld, die mir nicht bewußt ist." Das ist eine wichtige Er- 
fahrung, die hier ausgesprochen wird. Es gibt schuldhaftes Tun, auch 
wenn mir eine Handlung nicht als Schuld bewußt ist. Die Unheilsmacht 
der Sünde handelt, wo immer sie Einlaß bekommt. Wir müssen hier zwei 
Realitäten auseinanderhalten: Für Schuld, die mir nicht bewußt ist, kann 
ich nicht verantwortlich gemacht werden. Trotzdem kann unbewußt 
schuldloses Handeln schlimme Folgen haben. Beispielsweise kann ich ei- 
nen Mitmenschen ständig so behandeln, daß er sich ausgenützt oder er- 
niedrigt vorkommt. Die Unheilsmacht der Sünde tut das ihre, ob ich sie 
als solche erkenne oder nicht. 

Mein Verfehlen wird mir oft nur punktuell deutlich, oft erst dann, 
wenn sich kleinere oder größere Katastrophen in meinem Leben oder 
dem der anderen anbahnen. Vieles bleibt im Verborgenen, bestimmt mein 
Denken, Wollen und Reden und zeigt sich mit Macht erst in Krisensitua- 
tionen. Wer nicht herausgefordert wird, braucht nicht zu zeigen, wer er ist 
und wo er steht. Ich glaube, das tägliche Bekennen der Schuld bewahrt 
uns vor dem Unschuldswahn, der so verbreitet ist. 

Es mag durchaus sein, daß ich eine Technik entwickelt habe, mich 
überall herauszuhalten. Dann kann ich sagen, mir ist während des Tages 
nichts passiert. Aber gerade dann bin ich wohl x-mal dem Anruf Gottes 
und dem der Menschen etwas schuldig geblieben. Das Sich-schuldig-Be- 
kennen soll ein erster Schritt zur Befreiung aus der Macht der Sünde sein. 
Nicht das Sehen und Erkennen ist wirklichkeitsfremd, sondern das Weg- 
schauen, Verdrängen und Nichtwahrhabenwollen. Es geht um ein Be- 
freitwerden und Heilwerden, es geht um ein Wieder-Sehen-Können, um 
eine Heilung von Stummheit und Lahmheit. 

Glaube, der das Leben umdeutet 

Die Frau in unserer Geschichte trägt die Merkmale eines heilwerdenden 
Lebens. Im Evangelium heißt es: •Da erfuhr eine Frau, die in der Stadt 
eine Sünderin war, daß er in dem Haus des Pharisäers zu Tische liege; sie 
brachte ein Alabastergefäß mit Salböl..." Der Text schildert eine Szene, 
in der ein Mensch mit erstaunlicher Leichtigkeit handelt. Ein Mensch, 



Einübung und Weisung 129 

der sich in einer schuldhaften Situation befindet, dazu noch sozial geäch- 
tet ist, verharrt meist wie gelähmt in seiner Lage. Er verteidigt sein Leben 
gegen jede Hinterfragung und Bloßstellung von außen. Er handelt, als 
wenn der Irrtum die Wahrheit wäre. Er begibt sich nicht freiwillig in die 
Höhle des Löwen, also dorthin, wo man ihm zeigt, was man von ihm hält. 
Höchstens wagt er sich unter die Frommen, um zum Gegenangriff über- 
zugehen, um zu provozieren. Die Sünderin aber überspringt die Mauer, 
die um ihr Leben errichtet ist. Sie provoziert nicht, sie liebt schutzlos. 

Das Verhalten dieser Frau kann uns nachdenklich machen. Ihre plötz- 
liche Leichtigkeit, ihre Überschwenglichkeit müssen eine Ursache haben. 
Wie können wir uns ihr Verhalten erklären? Ich meine, es muß in ihrem 
Leben eine Umdeutung stattgefunden haben. Obwohl sie bisher alles in 
einer bestimmten Weise gedeutet hat und gedeutet bekommen hat, stellt 
die Person Jesu ihr ganzes Leben in ein neues Licht. Sie erhält die 
Chance, ihre Geschichte noch einmal ganz neu anzusehen. Und diese 
neue Sicht erlebt sie als befreiend. Die Abgründe ihres Lebens werden in 
dieser Betrachtung nicht ausgeklammert. Bei Lukas wird sie von Anfang 
an als Sünderin gekennzeichnet, als ein Mensch, der durch sein Tun vor 
Gott schuldig geworden ist. Diese Tatsache wird nirgends im Text bestrit- 
ten oder beschönigt. Es sind viele Sünden, die ihr vergeben werden, heißt 
es. Das bedeutet doch, daß die Frau durch das vorauseilende Vertrauen 
zu Jesus befähigt wird, die Dinge zu sehen, wie sie sind. Das Licht Jesu 
vertreibt den Nebel des Selbstbetruges in ihrem Leben. Sie denkt gar 
nicht mehr daran, der Wahrheit auszuweichen. Sie will sie dem, zu dem 
sie Vertrauen hat, aufdecken. 

Ist es nicht so, daß wir oft Angst haben, zu unseren Dunkelheiten und 
Abgründen zu stehen, weil in uns eine tiefgehende Furcht herrscht? Wir 
sind nicht sicher, ob wir nach einem Zugeständnis in den Augen der Mit- 
menschen oder gar in den Augen Gottes noch dasselbe Wohlwollen, den- 
selben Respekt besitzen wie vorher. Oft durchschauen uns die Mitmen- 
schen schon lange. Und Gott können wir sowieso nichts vormachen. 
Trotzdem tun wir es. Wir fürchten das Gesicht zu verlieren. Es tut weh, an 
Ansehen zu verlieren, darum schauen wir gar nicht erst hin. Der gute Ruf 
eines Menschen gehört zu den sensibelsten Punkten im Leben eines Men- 
schen. 

Die Sünderin erlebt in ihrem Vertrauen zu Jesus einen inneren Auf- 
bruch. Ihr ist es ermöglicht worden, ihm ihr Leben zur Beurteilung vorzu- 
legen. Sie erlaubt ihm, ihr Leben nach seinen Maßstäben zu deuten. Sie 
erlaubt ihm, ihr Leben umzudeuten, umzukehren, zu bekehren. 

Kennen Sie die Erfahrung: Wenn ich mich verstanden fühle, geliebt 
und angenommen erfahre, dann kann mir der Mitmensch fast alles sa- 



Einübung und Weisung 130 

gen? Aber immer dann, wenn ich kein Verständnis wahrnehme, wenn der 
andere mir Wahrheiten an den Kopf wirft, wenn sein Verhalten stumme 
Anklage ist, ohne daß ich Liebe spüre, dann verschließe ich mich, ziehe 
mich zurück, mauere zu, bin uneinsichtig, gehe zum Gegenangriff über. 
Und wenn mein Gesprächspartner zehnmal Recht hat: ich werde es ihm 
nicht zugeben. 

Die Sünderin gehört zu den Verwundeten, zu den Kranken. Verletzt ist 
sie in ihrer Seele, geächtet wie eine Aussätzige von ihren Mitmenschen. 
Sie leidet. Aber eine liebende und tieferblickende Deutung ihres Lebens 
kann ihr einen Ausweg aus ihrer ausweglosen Lage zeigen. 

Zerbrochenes Leben im Licht der Bibel 

Was die Sünderin in der Begegnung mit Jesus erfährt, lotet Paulus bis in 
tiefste Tiefen in seinem Römerbrief aus. Als Resümee seiner Überlegun- 
gen fordert er: •Was ergibt sich nun, wenn wir das alles bedenken? Ist 
Gott für uns, wer ist dann gegen uns? Er hat seinen eigenen Sohn nicht 
verschont, sondern ihn für uns alle hingegeben - wie sollte er uns mit ihm 
nicht alles schenken? Wer kann die Auserwählten Gottes anklagen? Gott 
ist es, der gerechtmacht. Wer kann sie verurteilen? Christus Jesus ... tritt 
für uns ein: Was kann uns scheiden von der Liebe Christi?" 
(Rom 8,31 ff). 

Gott hat sich schon im AT entschieden, einen Bund mit seinem sündi- 
gen Volk Israel zu schließen. Immer wieder wird das Volk untreu. Aber 
Gott bleibt treu und erträgt alles. Sein Zorn und seine Enttäuschung wer- 
den immer wieder überwunden durch die Macht seiner Liebe und seines 
Erbarmens. Ein eindrucksvolles Beispiel bietet Hosea: •Als Israel jung 
war, gewann ich es lieb ... Aber je mehr ich sie rief, desto mehr wandten 
sie sich von mir ab ... Und doch habe ich Ephraim das Gehen gelehrt, 
habe es auf meine Arme genommen, aber sie erkannten nicht, daß ich sie 
hegte. Mit Banden der Güte zog ich sie, mit Seilen der Liebe; ich war wie 
einer, der einen Säugling an seine Wange hebt... (11, 1-4). Aber mein 
Volk ist krank an seinem Abfall, zum Baal rufen sie, doch er hebt sie nicht 
auf. Wie könnte ich von dir lassen, Ephraim, dich preisgeben, Israel. 
Mein Herz kehrt sich um in mir, und zugleich regt sich mein Mitleid. 
Nicht will ich tun, was die Glut meines Zornes mir eingibt... Denn Gott 
bin ich und nicht ein Mensch, heilig in deiner Mitte, ich liebe es nicht, zu 
verderben" (11,7-8). 

Alles hat Gott für sein Volk getan, am Ende ist er der Betrogene, in aller 
Öffentlichkeit der Lächerlichkeit Preisgegebene. Der Schmerz der Eltern 
über das entartete Kind und der Schmerz des Ehepartners über die per- 



Einübung und Weisung 131 

manenten Seitensprünge vereinen sich in Gott. Schmerz und Enttäu- 
schung nähren den Zorn in ihm. Gegen das freie Handeln des Menschen 
kommt niemand an. Gott erfährt sich als ohnmächtig. Er hat zwar die 
Macht zu zwingen. Er kann strafen, oder, wie es oft heißt, sich rächen. 
Aber es tut ihm weh, das Geschöpf, das er liebt, zu verderben. Unser Ho- 
seatext offenbart in Gott eine aufregende Spannung. Voller Zorn wird er 
von seiner Liebe und seinem Mitleid übermächtigt. Mitten in seinem 
Zorn und seiner Enttäuschung ruft er unvermittelt: •Wie könnte ich von 
dir lassen, Ephraim, dich preisgeben, Israel." Und dann heißt es in einer 
wörtlicheren Übersetzung: •Es kehrt sich gegen mich mein Herz. Ganz 
und gar entbrannt ist mein Mutterschoß." Und dann sagt Gott: •Deshalb 
kann ich meinen glühenden Zorn nicht vollstrecken, deshalb bin ich un- 
fähig, Ephraim zu vernichten". 

Auf dem Hintergrund dieser Stelle werden auch die zitierten Römer- 
briefverse hell. Was kann uns scheiden von der Liebe Gottes? In Gott be- 
siegt der aufflammende Mutterschoß den glühenden Zorn. Und der ent- 
brannte Mutterschoß Gottes ist es, der Gott antreibt, in der Liebe erfinde- 
risch zu werden. Für Gott bedeutet dies am Ende der Tage, den eigenen 
Sohn den Launen der Menschen auszusetzen. Im Sohn weicht Gott kei- 
nem Abgrund menschlicher Bosheit aus. Kann das Kreuz als Ausdruck 
der erfinderischen Liebe Gottes (unter anderen Deutungen) nicht auch 
folgendermaßen verstanden werden: Mensch, ich will deine Sünde tra- 
gen. Ich will deine Abgründe ertragen. Ich setze mich deiner tödlichen 
Bosheit aus. Und ich hoffe, daß du meine durch nichts zu zerstörende 
Liebe erkennst. Ich will warten, bis du mit Schrecken wahrnimmst, wohin 
die Unheilsmacht der Sünde dich treibt. Ich bin bereit, das Opfer deiner 
dir zugestandenen, aber mißbrauchten Freiheit zu werden. 

Dieser Gedanke ist auch in der wunderbaren Geschichte vom verlore- 
nen Sohn verdeutlicht. Das Absinken des Sohnes erreicht einen Grad, 
•wo der Bann von ihm weicht, wo sich die Ent-Täuschung durchsetzt, wo 
er, der in der Fremde seine eigene Herrlichkeit zu finden gedachte, nichts 
hat als Hunger und Scham".2 Gleichzeitig entdeckt er aber neu seine Soh- 
neswürde. Er erinnert sich mitten in seiner Welt der Zwänge an den Vater, 
der ihm das Recht der Wahl zugestand. Er entdeckt, was ihm in seinem 
Elend einzig verblieben ist, •die Gabe, die die Liebe des Vaters ihm als 
Letzte mit auf den Weg gab, indem sie ihn freigab".3 Dieses von außen in 
ihn hineingelegte Bild, das in ihm innerlich geschlummert hat, bringt 
neues Licht in seine hoffnungslose Situation. Dieses Bild stellt ihn wieder 

1 H. Spaemann, Das Prinzip Liebe. Freiburg 1986, 112. 
Ebd. 



Einübung und Weisung 132 

auf die Beine und bringt ihn voller Hoffnung zurück zu dem Vater, den er 
als rettendes Bild in sich trägt. 

In den Armen des Vaters, der ihm voll Mitleid entgegenläuft, begreift 
der Sohn aber nicht nur, daß der Vater ihn durch seine Vergebung vor 
Ehrlosigkeit und Gosse bewahrt hat. Vielleicht sieht er über seine persön- 
liche Rettung hinaus auch den Preis der väterlichen Liebe. 

An vielen Stellen des AT und NT gibt Gott uns Hilfen, unser Leben mit 
seinen Abgründen in einem neuen und heilsamen Licht zu betrachten. 
Durch die Offenbarung seiner grenzenlosen und überwältigend erfinderi- 
schen Liebe möchte er uns zeigen, daß es keine Situation von Schuld gibt, 
die in ihm nicht einen Ausweg hätte. Damit will er uns vor Verzweiflung 
und Hoffnungslosigkeit bewahren, die Früchte der Unheilsmacht der 
Sünde sind. 

Alle unsere Überlegungen lassen erkennen, daß der •aufflammende 
Mutterschoß Gottes" nur ein Ziel verfolgt: den verlorenen Sünder wieder 
zurückzugewinnen. Der Zorn Gottes als Ausdruck seiner Gerechtigkeit 
wird deshalb nicht unwesentlich. Er behält seinen Sinn. Er will Grenzen 
zeigen. Gott macht sich nicht mit der Sünde gemein. Aber wenn er seinen 
glühenden Zorn immer wieder von seinem •Mutterschoß" überwältigen 
läßt, dann dürfen wir erkennen, daß er die Konsequenz aufrechnender 
Gerechtigkeit nicht vollziehen will. Er will nicht preisgeben und versto- 
ßen. Er will zurückgewinnen. Der Sünder aber darf in diesem Handeln 
Gottes erkennen, daß das Unheil, das sein Leben ergriffen hat, nicht das 
letzte Wort in seinem Leben zu sein braucht. 

Ob Sie spüren, daß uns diese wunderbare Botschaft helfen kann, muti- 
ger auf die dunklen Seiten unseres Lebens zu blicken? Vor Gott muß nie- 
mand, der zu seinen Abgründen steht, Angst haben, das Gesicht zu verlie- 
ren oder gar abgewiesen zu werden. Dem Bekenner droht keine Schelte. 
Vielmehr erwarten ihn die offenen Arme des Vaters, der bergende und 
tröstende Schoß der Mutter. Der Beichtvater hat hier eine große Verant- 
wortung. Dem Bekenner gebühren Güte und nicht Vorwürfe. Der Beich- 
tende soll im Priester echte menschliche Hilfe erleben, um im Bußsakra- 
ment den barmherzigen Gott erfahren zu können. 

Kehren wir noch einmal zur Geschichte von der Sünderin zurück. Sie 
wagt das Vertrauen auf die Barmherzigkeit Gottes. Sie erlebt das Ange- 
nommensein und die Freude über ihre Heimkehr. Gleichsam als eine 
Dreingabe darf sie gegenüber den schiefen Blicken und Gedanken der 
Frommen den bergenden Schutz Gottes erfahren. Und es zeigt sich, daß 
gerade die, die sich täglich bemühen, das Rechte zu tun, urplötzlich auf 
der verkehrten Seite stehen können. Neben der durch Liebe geöffneten, 
von Jesus gerecht gemachten Sünderin stehen die •Gerechten" verschlos- 



Einübung und Weisung 133 

senen Herzens. Das Wort Sünde bedeutet Trennung, Kluft oder sich ab- 
sondern. Genau das geschieht hiervon seiten der Frommen gegenüber Je- 
sus und der Sünderin. 

Wenn sich jetzt einer von diesen bekehrt, kann ihm eine tiefe und heil- 
same Einsicht geschenkt werden. Er sagt dann vielleicht mit dem Psalmi- 
sten: •Es gibt keinen Gerechten, auch nicht einen" (Ps 14,1; noch 
Rom 3,10). Ob 500 oder 50 Denare, Schuld kann nur vergeben, nie zu- 
rückgezahlt werden. Die Chance des bekehrten Frommen ist, daß er mil- 
der, gütiger und mitleidiger wird. 

Lobpreis 

Wenn die gerechtfertigte Frau Jesus verläßt, dann entsteht in ihr viel- 
leicht ein Lied, ein Lied der Dankbarkeit. Wer die Beichte als eine Feier 
der Versöhnung erfahren darf, dem wird der Lobpreis nicht schwerfallen, 
der die Beichte abschließt. Im Ritus heißt es zum Beispiel: 

Z: Dankt dem Herrn, denn er ist gütig. 
A: Sein Erbarmen währt ewig. 
Es muß ja nicht bei diesen beiden Sätzen bleiben. Der Jubel im Herzen 

kann die Worte weiter entfalten. 
Eugen Strasser-Langenfeld, München 




