EINUBUNG UND WEISUNG

,,Siehst du diese Frau* (Lk 7,44)

Eine neutestamentliche Geschichte als Hilfe zur Begegnung mit Jesus
in der sakramentalen Beichte

Vorbemerkung

Beichte 148t das Leben spiliren! Diesen Satz lesen Sie vielleicht mit Ver-
wunderung. Leben spiiren kann schén sein, voller Uberraschungen, auch
beschwerlich, aber gerade darin geheimnisvoll, herausfordernd, wahrhaf-
tig machend.

Mochte ich aber immer dem nachspiiren, was ich in meinem Leben
spiire? Oder besser, getraue ich mich zu spiiren? So vieles gibt es, was
mich dngstigt, was meinen Blick, was mein Herz zu verweilen hindert,
was mich mich nicht aushalten 146t. Kann ich mich denn so ganz ohne die
Hilfe eines anderen aushalten?

Beichtvorbereitung hat mit all dem bisher Gesagten zu tun. Sie will hel-
fen, zu sich zu kommen, bei sich zu bleiben, sich anzunehmen und sich
auszuhalten. Das kann sie aber nicht in einem Monolog erreichen. Auf
den folgenden Seiten mochte ich mit Thnen einen Weg der Beichtvorbe-
reitung beschreiten. Dieser Weg soll eine Begegnung mit Jesus Christus
ermoglichen. Er soll seine heilende und freimachende Anwesenheit er-
fahren lassen. In seiner Gegenwart kann der Mensch bei sich bleiben und
wahrhaftig werden.

Begegnung als heilender Raum

Lk 7,36-50: ,Jesus ging in das Haus eines Pharisders, der ihn zum Essen
eingeladen hatte, und legte sich zu Tisch. Als nun eine Siinderin, die in der
Stadt lebte, erfuhr, daf3 er im Haus des Pharisders bei Tisch war, kam sie
mit einem Alabastergefifs voll wohlriechendem Ol und trat von hinten an
ihn heran. Dabei weinte sie, und thre Trinen fielen auf seine Fiifle. Sie
trocknete seine Fiifie mit ihrem Haar, kiif3te sie und salbte sie mit Ol. Als der
Pharisder, der ihn eingeladen hatte, das sah, dachte er: Wenn er wirklich
ein Prophet wiire, miifte er wissen, was das fiir eine Frau ist, von der er sich
beriihren ldft; er wiifte, daf sie eine Siinderin ist. Da wandte sich Jesus an
thn und sagte: Simon, ich mdchte dir etwas sagen. Er erwiderte: Sprich,



Einiibung und Weisung 123

Meister! Jesus sagte: Ein Geldverleiher hatte zwei Schuldner, der eine war
ihm fiinfhundert Denare schuldig, der andere fiinfzig. Als sie ihre Schulden
nicht bezahlen konnten, erlief er sie beiden. Wer von ihnen wird ihn nun
mehr lieben? Simon antwortete: Ich nehme an, der, dem er mehr erlassen
hat. Jesus sagte zu ihm: Du hast recht. Dann wandte er sich der Frau zu und
sagte zu Simon: Siehst du diese Frau? Als ich in dein Haus kam, hast du mir
kein Wasser zum Waschen der Fiifie gegeben, sie aber hat ihre Trinen iiber
meinen Fiifien vergossen und sie mit ihrem Haar abgetrocknet. Du hast mir
(zur Begriiflung) keinen Kuf3 gegeben, sie aber hat mir, seit ich hier bin, un-
aufhorlich die Fiif3e gekiifit. Du hast mir nicht das Haar mit Ol gesalbt; sie
aber hat mir mit ihrem wohlriechenden Ol die Fiif3e gesalbt. Deshalb sage
ich dir: Ihr sind ihre vielen Siinden vergeben, weil sie (mir) so viel Liebe ge-
zeigt hat. Wem aber nur wenig vergeben wird, der zeigt auch nur wenig
Liebe. Dann sagte er zu ihr: Deine Siinden sind dir vergeben. Da dachten
die anderen Gdste: Wer ist das, dafs er sogar Siinden vergibt? Er aber sagte
zu der Frau: Dein Glaube hat dir geholfen. Geh in Frieden!*

Die Geschichte einer unkonventionellen Beichte, so kdnnte man sagen,
wenn man sie etwas niher betrachtet. In ihr wird ein ungewdhnliches
Frauenschicksal geschildert; denn bei der Sinderin handelt es sich um
eine stadtbekannte Dirne, eine Frau, die miBbraucht wird und sich selber
miBbraucht, die benutzt und weggeworfen wurde, der man nun jede Ach-
tung versagt.

Was in ihr selbst vorgeht, wen interessiert das schon? Die Géste im
Hause des Pharisiers Simon meinen zu wissen, wer diese Person ist, ganz
im Gegensatz zu Jesus, der nicht zu ahnen scheint, wen er da so nahe an
sich heranlidBt. Wegen Simon und seinen Gisten wire diese Frau auch
nicht gekommen. Aber als sie davon erfihrt, daB Jesus unter den Gésten
ist, besorgt sie sich ein Alabastergefd mit wohlriechendem Salbol und
riskiert, eine Gesellschaft zu storen, die von ihr, sie weil es, nichts hélt
und nichts wissen will. Sie eilt zu dem Menschen, der ihrer Zerbrochen-
heit mit Respekt begegnet. Eine solche Gelegenheit mufl man unbedingt
niitzen, denn davon gibt es in einem Menschenleben nur wenige.

Offnung des verwundeten Lebensraumes

Wer zerbrochene Menschen kennt, der weiB, wie sie sich in der Offent-
lichkeit zu geben pflegen. Verwundet vom Leben, verwunden sie wieder.
Schwere seelische Verletzungen sind tiefe Wunden, die im Leben eines
Menschen eine Eigendynamik fiihren. Zur Wirklichkeit der Siinde ge-
hort, daB sie blendet, im Bann der Tduschung gefangen hélt und neue Ab-
griinde mit eigener Sogwirkung erdffnet. Deshalb wird der Siinder zu-



Einiibung und Weisung 124

nédchst auch seine schuldhafte Situation zu verteidigen suchen. Wie oft
entdecken wir in der Beichtvorbereitung, daB wir uns dem Gewissensan-
spruch gegeniiber zu rechtfertigen versuchen. Wir verhandeln dann mit
unserer inneren Stimme. Wir versuchen unser Verhalten zu entschuldi-
gen, zu mildern, zu bagatellisieren. Wir spiiren die eigene Unordnung,
spiren, daB die innere Ruhe gewichen ist, aber uns fehlt die Klarheit und
Kraft zu deuten, was mit uns geschehen ist.

Bei dem Gastmahl des Simon hat Jesus eine Siinderin, eine von der
Siinde tief verwundete und gezeichnete Frau vor sich. Wir kdnnen uns
fragen, warum sie plotzlich vor ihm steht, mit einem Alabastergefal3, ge-
fillt mit wohlriechendem O1? Warum kommt sie zu ihm und zeigt sich
ihm, setzt sich seinem ,Ja“ oder ,,Nein“ zu ihr aus? Warum hat sie es
nicht frither schon bei einem der Hauptamtlichen probiert? Alles im Le-
ben hat eine Vorgeschichte. Der Mensch, der durch sein Leben mehr und
mehr an Wiirde verloren hat — nicht nur bei anderen, auch bei sich selbst
—, ein solcher Mensch hat feine Antennen. Er spiirt, wo ihm erneut eine
Demiitigung droht, und er bewacht sorgsam den Schatz seines letzten Re-
stes an Wiirde, die ihm geblieben ist.

Siinder haben unter ihresgleichen treue Freunde; Schicksalsgenossen,
denen sie sich 6ffnen und anvertrauen kénnen. Jesus gehort auf die an-
dere Seite; er gehort zu den Menschen, die durch ihr gerechtes Leben zu
einer lebendigen Anklage werden. Der Siinder, der sich nicht befreien
kann, fiihlt sich ausgeschlossen, angeklagt; er fithlt einen Anspruch, den
er erfiillen sollte, dem er aber jetzt und vielleicht lange nicht gewachsen
ist. Die Welt der Gerechten wird so zu einer fremden Welt.

Aber Jesus scheint in der Stinderin etwas zum Erwachen gebracht zu
haben. Jesus, den Gerechten, erlebt sie nicht als fremd. Er ist fiir sie anzie-
hend, vertraut. Fur die Begegnung zwischen Jesus und der Siinderin be-
darf es keiner Worte. Als sie bei Jesus ist, erlebt sie, was sie innerlich ge-
wufit hat. Sie darf ihm vertrauen. Thr Rest an Wiirde bleibt in seiner Ge-
genwart gewahrt. In dieser Begegnung, das spiirt sie, kann sie Heilung
finden. Hier 6ffnet sich langsam und behutsam der verwundete Lebens-
raum, um sich zu zeigen. Spiter vielleicht auch in Worten, die reinigend
und erleichternd wirken werden.

Verwunderes Leben

Wenn sich das Wagnis neu gewonnenen Vertrauens bei dieser Frau im
Zeichen und nicht in Worten vollzieht, dann entspricht dies einer wichti-
gen Dimension menschlichen Lebens. Denn das Leben des einzelnen ist
unauflgslich verbunden mit dem Leben vieler anderer.



Einiibung und Weisung 125

Wer einmal eine Lebensgeschichte oder besser ein Lebensschicksal er-
zihlt bekommen hat, der weil3, wieviele Menschen am Gelingen oder
MiBlingen eines Lebens beteiligt sein konnen. Die frithesten Einfliisse, ja
Priigungen, geschehen bereits im Mutterleib. Es kann sein, da3 ein Er-
wachsener ein uniiberwindliches Gefiihl des ,,Abgelehntseins“ in sich
trigt. Dieses Gefiihl muB nicht, kann aber bereits im Mutterleib grundge-
legt sein, wenn die Mutter aus irgendwelchen Griinden (unbewuflit oder
bewuBt) das Kind ablehnt. Jedes Kind, das geboren wird, sieht sich einer
Vielfalt von Einfliissen ausgesetzt. Jedes Kind wird in eine Atmosphire
hineingegeben, die nachhaltig prigend wirkt.

Ein Kind, das oft Einsamkeit, Unverstindnis, Lieblosigkeit, Zuriickge-
stoBenwerden oder gar MiBhandlungen und Mibrauch erlebt hat, muBl
mit diesen Verletzungen leben. Hiufig konnen diese Verletzungen nicht
gleich verarbeitet werden, wenn sie geschehen. Meist sind Kinder diesen
, Nichten“ in ihrem Leben nicht gewachsen. Aber sie miissen durch, wie
auch immer. Was zuriickbleibt, sind Wunden, die zu dem disponieren,
was wir Schuld und Siinde nennen. Eine Erfahrung, die wir immer wieder
machen, ist, daB der, der verletzt wird, wieder verletzt. Die persénliche
Schuld eines Menschen ist somit immer hineinverwoben in die Schuld,
die an ihm geschehen ist.

Die Schuld unserer Siinderin hat eine Vor- und Begleitgeschichte. Nie
ist es die Schuld des einzelnen allein, die sich in seinem schuldhaften Tun
offenbart. Fiir den, der tiefer blickt, hebt sich in jeder Siinde der Vorhang
auf zu einer Biithne, auf der viele ihre Rolle spielen.

Wenn die Siinderin nun weint und salbt, dann driickt sie meines Erach-
tens diese Dimension aus. Was sie mitbringt und zu sagen hat, ist so mit-
einander verwoben, daB3 sie vieles in ihrem Leben und Tun selbst nicht
versteht und ausdriicken kann. In ihrem wortlosen Tun bringt sie Jesus
das Ganze ihres Lebens. Und indem er sie gewihren 148t, fihlt sie sich
verstanden und aufgehoben. Vielleicht wird die Frau nach und nach das
eine oder andere aus ihrem Leben sagen kénnen. Aber fiir jetzt ist es gut,
sich einfach angenommen zu wissen.

Diese Szene kann uns eine Hilfe fiir die Beichte sein. Nicht alles am Be-
kenntnis mufl immer gleich klar und verstédndlich sein. Trinen der Reue
konnen mehr ausdriicken als eine Analyse der begangenen Siinde. Viel-
leicht sind es auch Trinen der Freude, weil da eine Chance ist, dem eige-
nen Gefédngnis zu entfliehen. Ich meine, daB eine Beichte Zeit braucht.
Denn sie ist mehr als ein Hersagen von Siinden. Feier der Beichte heif3t es
in unserer liturgischen Sprache. Eine Feier gibt Raum und Zeit zu verwei-
len, sich zu 6ffnen, um tatsichlich ein Fest begehen zu kénnen.



Einiibung und Weisung 126

Die Frage nach der Siinde

Oft hoéren wir die Frage: Was ist Stinde? Ich glaube, diese Frage ist weit
weg vom Leben. Man kann sie theoretisch schwer kldren. Anders ausge-
drickt: Eine theoretisch-theologische Erklirung, was Siinde ist, 6ffnet
schwerlich den Siinder selbst. Nur soviel: es ist Schuld vor Gott.

In der pastoralen Einfiihrung zur Feier des BuBsakramentes wird ein
hilfreicher Weg gewiesen, wie sich Siinde und Schuld im Leben eines
Menschen zeigen. Die pastorale Einfithrung spricht von ,,Krankheiten
der Seele“. In der Einleitung des ,,Kleinen Rituale* wird in Anlehnung an
,Lumen Gentium* das Bild von der Verwundung durch die Siinde ver-
wendet. SchlieBlich wird im ,,Kleinen Rituale unter Hinweis auf die
Heilige Schrift eine Beziehung zwischen Krankheit, Schuld und Siinde
gesehen. Die Heilige Schrift deutet die Krankheit als Zeichen dafiir, da3
die Beziehungen in unserer Welt und die Beziehungen der Welt zu Gott
durch Schuld und Siinde gestort sind. Krankheit ist immer ein Anruf zum
Umdenken und zur Bekehrung, denn in ihr zeigt sich, daB unser Heil in
Gott ist. In der Feier des BuBsakraments begegnet dem Kranken der hei-
lende und vergebende Gott. Und so werden die durch die Siinde gestor-
ten Beziehungen geheilt.

In unseren Uberlegungen haben wir gesehen, da die Schuld des ein-
zelnen immer in die groBe Schuldgeschichte der Menschheit hineinver-
flochten ist. Hinter der Frage, was denn Siinde ist, steckt vielfach die Hilf-
losigkeit, eigenes Verschulden von den Bedingungen zu trennen, in denen
diese Schuld geschah. Die Frage: ,,Bin ich wirklich schuldig geworden
oder bin ich lediglich ein Opfer der Bedingungen® zeigt, wie schwierig die
Frage nach der personlichen Schuld ist.

Wenn einer zur Beichte kommt und nicht recht wei3, was er bekennen
soll, frage ich ihn oft, wie es ihm geht, was ihn belastet, woran er schwer
triagt. Ich glaube, daB3 es schwer ist, mit einem Menschen zuerst theore-
tisch zu kldren, was Siinde sei, um dann zu sehen, wo er sich verfehlt hat.
Aber wenn ein Gesprich iiber das gelingt, was ihn belastet, iiber das, wor-
an er schwer trigt, dann zeigt sich meist sehr schnell, wo die ,,Krankheit*
seiner Seele liegt.

Der katholische Psychologe Albert Gorres schreibt dazu erhellend in
einem Aufsatz iiber die Erbsiinde und ihre Folgen: ,,Die Siinde hat den
Menschen ins Elend gestiirzt. Seither gibt es den Tod, die Todesangst,
und damit den groBen Umsturz des gesamten psychischen Lebens. Dar-
iiber hinaus gibt es Krankheit, Kampf, Verwundung, Schmerz, Leid,
miihselige Arbeit, Irrtum und mit all dem die Angst vor allen physischen,
psychischen und moralischen Ubeln; schlieBlich die Neurose und die



Einiibung und Weisung 127

Psychose als Auswirkung von Schmerz, Angst, Schuld und anderen
Ubeln. !

Ich glaube, daB3 es nicht in erster Linie wichtig ist zu kliren, wo ich in
volliger Freiheit mit Wissen und Wollen schuldig geworden bin, um dann
meine ureigene Schuld bekennen zu konnen. Es ist viel wichtiger zu se-
hen, wo die Macht der Siinde mich verwundet hat, mich in ihrem Bann
gefangenhilt, mich kraftlos zum Guten macht oder mich auf einen zersto-
rerischen Weg des Irrtums gebracht hat. Wenn ich einen Beichtenden
frage, woran er schwer trigt, wenn in einem solchen Gesprich Krankhei-
ten der Seele, tiefe Verletzungen und Wunden sichtbar und splirbar wer-
den, kann ich in einem weiteren Schritt den Beichtenden bitten, wie der
Psalmbeter aus der Tiefe zu Gott um Hilfe zu rufen.

Im ,,Vaterunser” beten wir: Vater, vergib uns unsere Schuld, wie auch
wir vergeben unseren Schuldigern. Im Ruf aus der Tiefe kann der Beich-
tende dieses Gebet mit Leben fiillen. Er kann Gott um Verzeihung bitten
fiir eigenes Versagen, und er kann Gott um Verzeihung bitten fiir das Ver-
sagen anderer an ihm. So kann Beichte zur Mitverantwortung werden fiir
die, die an mir schuldig geworden sind. Und es zeigt sich tatsidchlich im-
mer wieder, daBl das Verzeihen einen Weg 6ffnet, auf dem der Beichtende
frei wird von der ihn beherrschenden Macht der Stinde. In der Euchari-
stiefeier beten wir das allgemeine Schuldbekenntnis. In der Komplet am
Ende eines Tages bekennen wir wieder, da3 wir gesiindigt haben in Ge-
danken, Worten und Werken. Es mag die Frage auftauchen, warum dies
jeden Tag geschehen soll. Nicht immer wissen wir, wo wir tatsédchlich vor
Gott und den Mitmenschen schuldig geworden sind. Es mag die Frage
entstehen, ob wir nicht nur dann bekennen sollen, wenn wir uns tatsich-
lich einer Schuld bewufBt sind. Auch kdnnte die Frage kommen, ob wir
durch die stindige Selbstanklage nicht zu sehr nur im Negativen verwei-
len, sozusagen bei dem Siinder in uns stehenbleiben, und all das Gelun-
gene und Gute {ibersehen, das ja auch geschehen ist im Laufe des Tages.
Ich glaube, das eine ist zu tun, das andere nicht zu unterlassen.

Ich meine, in der tiglichen Ubung des Schuldbekenntnisses steckt eine
tiefe Wahrheit. Es geht nicht darum, uns stindig ein schlechtes Gewissen
einzureden und unser BewuBtsein im Negativen zu verhaften. Ich glaube,
es geht um das niichterne Sehenlernen, daf3 die Schuld mit ihren Folgen
eine tiefe Realitit im Leben eines Menschen ist. Das Ausmal} der Macht
der Siinde iiber mein Leben ist mir meist nur zum Teil bewuit. Wenn
Jesus in unserer Geschichte von der Stinderin dem Pharisder Simon die
Geschichte mit den zwei Schuldnern erzahlt, geht er meines Erachtens

U A. Gorres (Hrsg.), Zur kirchlichen Erbsiindenlehre. Freiburg 1991, 18.



Einiibung und Weisung 128

von dieser Wirklichkeit aus. Dem einen wird viel erlassen (500 Denare),
dem anderen wenig (50 Denare). Aber auch der, dem nur wenig erlassen
werden muf} - und Jesus denkt hier an fromme Menschen, die tiglich ver-
suchen, recht zu tun -, auch der ist iiberfordert, wenn er seine Schuld zu-
riickzahlen soll. Auch der Fromme hat allen Grund zu rufen, wie es in ei-
nem Psalm heil3t: ,,Unsere Schuld ist zu groB fiir uns, wer wird sie uns
vergeben?“ Oder sinngemaf ein anderer Ausspruch des Psalmisten: ,,Be-
freie mich von Schuld, die mir nicht bewuBt ist.“ Das ist eine wichtige Er-
fahrung, die hier ausgesprochen wird. Es gibt schuldhaftes Tun, auch
wenn mir eine Handlung nicht als Schuld bewubBt ist. Die Unheilsmacht
der Siinde handelt, wo immer sie EinlaBl bekommt. Wir miissen hier zwei
Realitdten auseinanderhalten: Fiir Schuld, die mir nicht bewuBt ist, kann
ich nicht verantwortlich gemacht werden. Trotzdem kann unbewuft
schuldloses Handeln schlimme Folgen haben. Beispielsweise kann ich ei-
nen Mitmenschen stindig so behandeln, daB} er sich ausgeniitzt oder er-
niedrigt vorkommt. Die Unheilsmacht der Siinde tut das ihre, ob ich sie
als solche erkenne oder nicht.

Mein Verfehlen wird mir oft nur punktuell deutlich, oft erst dann,
wenn sich kleinere oder groBere Katastrophen in meinem leben oder
dem der anderen anbahnen. Vieles bleibt im Verborgenen, bestimmt mein
Denken, Wollen und Reden und zeigt sich mit Macht erst in Krisensitua-
tionen. Wer nicht herausgefordert wird, braucht nicht zu zeigen, wer er ist
und wo er steht. Ich glaube, das tdgliche Bekennen der Schuld bewahrt
uns vor dem Unschuldswahn, der so verbreitet ist.

Es mag durchaus sein, dafl ich eine Technik entwickelt habe, mich
tiberall herauszuhalten. Dann kann ich sagen, mir ist wihrend des Tages
nichts passiert. Aber gerade dann bin ich wohl x-mal dem Anruf Gottes
und dem der Menschen etwas schuldig geblieben. Das Sich-schuldig-Be-
kennen soll ein erster Schritt zur Befreiung aus der Macht der Siinde sein.
Nicht das Sehen und Erkennen ist wirklichkeitsfremd, sondern das Weg-
schauen, Verdringen und Nichtwahrhabenwollen. Es geht um ein Be-
freitwerden und Heilwerden, es geht um ein Wieder-Sehen-Kénnen, um
eine Heilung von Stummbheit und Lahmbheit.

Glaube, der das Leben umdeutet

Die Frau in unserer Geschichte trigt die Merkmale eines heilwerdenden
Lebens. Im Evangelium heif3t es: ,,Da erfuhr eine Frau, die in der Stadt
eine Suiinderin war, da3 er in dem Haus des Pharisiders zu Tische liege; sie
brachte ein Alabastergefdl mit Salbol ... Der Text schildert eine Szene,
in der ein Mensch mit erstaunlicher Leichtigkeit handelt. Ein Mensch,



Einiibung und Weisung 129

der sich in einer schuldhaften Situation befindet, dazu noch sozial geédch-
tet ist, verharrt meist wie gelihmt in seiner Lage. Er verteidigt sein Leben
gegen jede Hinterfragung und BloBstellung von auBen. Er handelt, als
wenn der Irrtum die Wahrheit wire. Er begibt sich nicht freiwillig in die
Héhle des Léwen, also dorthin, wo man ihm zeigt, was man von ihm hilt.
Hochstens wagt er sich unter die Frommen, um zum Gegenangriff iiber-
zugehen, um zu provozieren. Die Siinderin aber iiberspringt die Mauer,
die um ihr Leben errichtet ist. Sie provoziert nicht, sie liebt schutzlos.

Das Verhalten dieser Frau kann uns nachdenklich machen. Ihre plotz-
liche Leichtigkeit, ihre Uberschwenglichkeit miissen eine Ursache haben.
Wie kénnen wir uns ihr Verhalten erkliren? Ich meine, es muf3 in ihrem
Leben eine Umdeutung stattgefunden haben. Obwohl sie bisher alles in
einer bestimmten Weise gedeutet hat und gedeutet bekommen hat, stellt
die Person Jesu ihr ganzes Leben in ein neues Licht. Sie erhélt die
Chance, ihre Geschichte noch einmal ganz neu anzusehen. Und diese
neue Sicht erlebt sie als befreiend. Die Abgriinde ihres Lebens werden in
dieser Betrachtung nicht ausgeklammert. Bei Lukas wird sie von Anfang
an als Siinderin gekennzeichnet, als ein Mensch, der durch sein Tun vor
Gott schuldig geworden ist. Diese Tatsache wird nirgends im Text bestrit-
ten oder beschonigt. Es sind viele Siinden, die ihr vergeben werden, heif3t
es. Das bedeutet doch, daB die Frau durch das vorauseilende Vertrauen
zu Jesus befdhigt wird, die Dinge zu sehen, wie sie sind. Das Licht Jesu
vertreibt den Nebel des Selbstbetruges in ihrem Leben. Sie denkt gar
nicht mehr daran, der Wahrheit auszuweichen. Sie will sie dem, zu dem
sie Vertrauen hat, aufdecken.

Ist es nicht so, daBB wir oft Angst haben, zu unseren Dunkelheiten und
Abgriinden zu stehen, weil in uns eine tiefgehende Furcht herrscht? Wir
sind nicht sicher, ob wir nach einem Zugestindnis in den Augen der Mit-
menschen oder gar in den Augen Gottes noch dasselbe Wohlwollen, den-
selben Respekt besitzen wie vorher. Oft durchschauen uns die Mitmen-
schen schon lange. Und Gott kénnen wir sowieso nichts vormachen.
Trotzdem tun wir es. Wir fiirchten das Gesicht zu verlieren. Es tut weh, an
Ansehen zu verlieren, darum schauen wir gar nicht erst hin. Der gute Ruf
eines Menschen geh6rt zu den sensibelsten Punkten im Leben eines Men-
schen.

Die Siinderin erlebt in ihrem Vertrauen zu Jesus einen inneren Auf-
bruch. Ihr ist es erméglicht worden, ihm ihr Leben zur Beurteilung vorzu-
legen. Sie erlaubt ihm, ihr Leben nach seinen MafBstidben zu deuten. Sie
erlaubt ihm, ihr Leben umzudeuten, umzukehren, zu bekehren.

Kennen Sie die Erfahrung: Wenn ich mich verstanden fiihle, geliebt
und angenommen erfahre, dann kann mir der Mitmensch fast alles sa-



Einiibung und Weisung 130

gen? Aber immer dann, wenn ich kein Verstindnis wahrnehme, wenn der
andere mir Wahrheiten an den Kopf wirft, wenn sein Verhalten stumme
Anklage ist, ohne daB3 ich Liebe spiire, dann verschlieBe ich mich, ziehe
mich zuriick, mauere zu, bin uneinsichtig, gehe zum Gegenangriff {iber.
Und wenn mein Gesprichspartner zehnmal Recht hat: ich werde es ihm
nicht zugeben.

Die Stinderin gehért zu den Verwundeten, zu den Kranken. Verletzt ist
sie in ihrer Seele, gedchtet wie eine Aussitzige von ihren Mitmenschen.
Sie leidet. Aber eine liebende und tieferblickende Deutung ihres Lebens
kann ihr einen Ausweg aus ihrer ausweglosen Lage zeigen.

Zerbrochenes Leben im Licht der Bibel

Was die Siinderin in der Begegnung mit Jesus erfihrt, lotet Paulus bis in
tiefste Tiefen in seinem Romerbrief aus. Als Resiimee seiner Uberlegun-
gen fordert er: ,,Was ergibt sich nun, wenn wir das alles bedenken? Ist
Gott fiir uns, wer ist dann gegen uns? Er hat seinen eigenen Sohn nicht
verschont, sondern ihn fiir uns alle hingegeben — wie sollte er uns mit ihm
nicht alles schenken? Wer kann die Auserwéhlten Gottes anklagen? Gott
ist es, der gerechtmacht. Wer kann sie verurteilen? Christus Jesus ... tritt
fir uns ein: Was kann uns scheiden von der Liebe Christi?
(Rom 8,31 fY).

Gott hat sich schon im AT entschieden, einen Bund mit seinem siindi-
gen Volk Israel zu schlieBen. Immer wieder wird das Volk untreu. Aber
Gott bleibt treu und ertréigt alles. Sein Zorn und seine Enttduschung wer-
den immer wieder iiberwunden durch die Macht seiner Liebe und seines
Erbarmens. Ein eindrucksvolles Beispiel bietet Hosea: ,,Als Israel jung
war, gewann ich es lieb ... Aber je mehr ich sie rief, desto mehr wandten
sie sich von mir ab ... Und doch habe ich Ephraim das Gehen gelehrt,
habe es auf meine Arme genommen, aber sie erkannten nicht, da8 ich sie
hegte. Mit Banden der Giite zog ich sie, mit Seilen der Liebe; ich war wie
einer, der einen Sdugling an seine Wange hebt ... (11, 1-4). Aber mein
Volk ist krank an seinem Abfall, zum Baal rufen sie, doch er hebt sie nicht
auf. Wie konnte ich von dir lassen, Ephraim, dich preisgeben, Israel.
Mein Herz kehrt sich um in mir, und zugleich regt sich mein Mitleid.
Nicht will ich tun, was die Glut meines Zornes mir eingibt ... Denn Gott
bin ich und nicht ein Mensch, heilig in deiner Mitte, ich liebe es nicht, zu
verderben (11,7-8).

Alles hat Gott fiir sein Volk getan, am Ende ist er der Betrogene, in aller
Offentlichkeit der Licherlichkeit Preisgegebene. Der Schmerz der Eltern
liber das entartete Kind und der Schmerz des Ehepartners iiber die per-



Einiibung und Weisung 131

manenten Seitenspriinge vereinen sich in Gott. Schmerz und Enttiu-
schung nihren den Zorn in ihm. Gegen das freie Handeln des Menschen
kommt niemand an. Gott erfihrt sich als ohnméchtig. Er hat zwar die
Macht zu zwingen. Er kann strafen, oder, wie es oft heifit, sich riachen.
Aber es tut ihm weh, das Geschopf, das er liebt, zu verderben. Unser Ho-
seatext offenbart in Gott eine aufregende Spannung. Voller Zorn wird er
von seiner Liebe und seinem Mitleid iiberméichtigt. Mitten in seinem
Zorn und seiner Enttduschung ruft er unvermittelt: ,,Wie konnte ich von
dir lassen, Ephraim, dich preisgeben, Israel.“ Und dann heilt es in einer
wortlicheren Ubersetzung: ,,Es kehrt sich gegen mich mein Herz. Ganz
und gar entbrannt ist mein MutterschoB3.“ Und dann sagt Gott: ,,Deshalb
kann ich meinen glithenden Zorn nicht vollstrecken, deshalb bin ich un-
fahig, Ephraim zu vernichten®.

Auf dem Hintergrund dieser Stelle werden auch die zitierten Romer-
briefverse hell. Was kann uns scheiden von der Liebe Gottes? In Gott be-
siegt der aufflammende Mutterschof3 den gliihenden Zorn. Und der ent-
brannte Mutterschof3 Gottes ist es, der Gott antreibt, in der Liebe erfinde-
risch zu werden. Fiir Gott bedeutet dies am Ende der Tage, den eigenen
Sohn den Launen der Menschen auszusetzen. Im Sohn weicht Gott kei-
nem Abgrund menschlicher Bosheit aus. Kann das Kreuz als Ausdruck
der erfinderischen Liebe Gottes (unter anderen Deutungen) nicht auch
folgendermafBien verstanden werden: Mensch, ich will deine Siinde tra-
gen. Ich will deine Abgriinde ertragen. Ich setze mich deiner tddlichen
Bosheit aus. Und ich hoffe, da3 du meine durch nichts zu zerstorende
Liebe erkennst. Ich will warten, bis du mit Schrecken wahrnimmst, wohin
die Unheilsmacht der Siinde dich treibt. Ich bin bereit, das Opfer deiner
dir zugestandenen, aber miBbrauchten Freiheit zu werden.

Dieser Gedanke ist auch in der wunderbaren Geschichte vom verlore-
nen Sohn verdeutlicht. Das Absinken des Sohnes erreicht einen Grad,
,,wo der Bann von ihm weicht, wo sich die Ent-Tduschung durchsetzt, wo
er, der in der Fremde seine eigene Herrlichkeit zu finden gedachte, nichts
hat als Hunger und Scham*.2 Gleichzeitig entdeckt er aber neu seine Soh-
neswiirde. Er erinnert sich mitten in seiner Welt der Zwinge an den Vater,
der ihm das Recht der Wahl zugestand. Er entdeckt, was ihm in seinem
Elend einzig verblieben ist, ,,die Gabe, die die Liebe des Vaters ihm als
Letzte mit auf den Weg gab, indem sie ihn freigab“.’ Dieses von auBBen in
ihn hineingelegte Bild, das in ihm innerlich geschlummert hat, bringt
neues Licht in seine hoffnungslose Situation. Dieses Bild stellt ihn wieder

2 H. Spaemann, Das Prinzip Liebe. Freiburg 1986, 112.
3 Ebd.



Einiibung und Weisung 132

auf die Beine und bringt ihn voller Hoffnung zuriick zu dem Vater, den er
als rettendes Bild in sich trégt.

In den Armen des Vaters, der ihm voll Mitleid entgegenliuft, begreift
der Sohn aber nicht nur, da3 der Vater ihn durch seine Vergebung vor
Ehrlosigkeit und Gosse bewahrt hat. Vielleicht sieht er iiber seine person-
liche Rettung hinaus auch den Preis der viterlichen Liebe.

An vielen Stellen des AT und NT gibt Gott uns Hilfen, unser Leben mit
seinen Abgriinden in einem neuen und heilsamen Licht zu betrachten.
Durch die Offenbarung seiner grenzenlosen und iiberwiltigend erfinderi-
schen Liebe mdchte er uns zeigen, daB es keine Situation von Schuld gibt,
die in ihm nicht einen Ausweg hitte. Damit will er uns vor Verzweiflung
und Hoffnungslosigkeit bewahren, die Friichte der Unheilsmacht der
Siinde sind.

Alle unsere Uberlegungen lassen erkennen, daB der ,,aufflammende
MutterschoB Gottes* nur ein Ziel verfolgt: den verlorenen Siinder wieder
zuriickzugewinnen. Der Zorn Gottes als Ausdruck seiner Gerechtigkeit
wird deshalb nicht unwesentlich. Er behilt seinen Sinn. Er will Grenzen
zeigen. Gott macht sich nicht mit der Siinde gemein. Aber wenn er seinen
gliilhenden Zorn immer wieder von seinem ,,MutterschoB3“ {iberwiltigen
148¢t, dann diirfen wir erkennen, daf} er die Konsequenz aufrechnender
Gerechtigkeit nicht vollziehen will. Er will nicht preisgeben und versto-
Ben. Er will zuriickgewinnen. Der Siinder aber darf in diesem Handeln
Gottes erkennen, daBl das Unheil, das sein Leben ergriffen hat, nicht das
letzte Wort in seinem Leben zu sein braucht.

Ob Sie spiiren, daB uns diese wunderbare Botschaft helfen kann, muti-
ger auf die dunklen Seiten unseres Lebens zu blicken? Vor Gott muf nie-
mand, der zu seinen Abgriinden steht, Angst haben, das Gesicht zu verlie-
ren oder gar abgewiesen zu werden. Dem Bekenner droht keine Schelte.
Vielmehr erwarten ihn die offenen Arme des Vaters, der bergende und
trostende Schof3 der Mutter. Der Beichtvater hat hier eine groBe Verant-
wortung. Dem Bekenner gebiithren Giite und nicht Vorwiirfe. Der Beich-
tende soll im Priester echte menschliche Hilfe erleben, um im BuBsakra-
ment den barmherzigen Gott erfahren zu konnen.

Kehren wir noch einmal zur Geschichte von der Siinderin zuriick. Sie
wagt das Vertrauen auf die Barmherzigkeit Gottes. Sie erlebt das Ange-
nommensein und die Freude liber ihre Heimkehr. Gleichsam als eine
Dreingabe darf sie gegeniiber den schiefen Blicken und Gedanken der
Frommen den bergenden Schutz Gottes erfahren. Und es zeigt sich, da3
gerade die, die sich tiglich bemiihen, das Rechte zu tun, urplétzlich auf
der verkehrten Seite stehen kénnen. Neben der durch Liebe gedffneten,
von Jesus gerecht gemachten Siinderin stehen die ,,Gerechten® verschlos-



Einiibung und Weisung 133

senen Herzens. Das Wort Siinde bedeutet Trennung, Kluft oder sich ab-
sondern. Genau das geschieht hier von seiten der Frommen gegeniiber Je-
sus und der Siinderin.

Wenn sich jetzt einer von diesen bekehrt, kann ihm eine tiefe und heil-
same Einsicht geschenkt werden. Er sagt dann vielleicht mit dem Psalmi-
sten: ,Es gibt keinen Gerechten, auch nicht einen“ (Ps 14,1; noch
Rém 3,10). Ob 500 oder 50 Denare, Schuld kann nur vergeben, nie zu-
riickgezahlt werden. Die Chance des bekehrten Frommen ist, daf3 er mil-
der, giitiger und mitleidiger wird.

Lobpreis

Wenn die gerechtfertigte Frau Jesus verldfit, dann entsteht in ihr viel-
leicht ein Lied, ein Lied der Dankbarkeit. Wer die Beichte als eine Feier
der Vers6hnung erfahren darf, dem wird der Lobpreis nicht schwerfallen,
der die Beichte abschlieBt. Im Ritus heif3t es zum Beispiel:

Z: Dankt dem Herrn, denn er ist giitig.

A:Sein Erbarmen wihrt ewig.

Es muB ja nicht bei diesen beiden Sitzen bleiben. Der Jubel im Herzen
kann die Worte weiter entfalten.

Eugen Strasser-Langenfeld, Miinchen





