
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Die deutschen Jesuiten 
vor der 34. Generalkongregation 
Anmerkungen eines wohlwollenden Beobachters 

Der Generalobere des Jesuitenordens verkündete am 8. September 1993 offiziell 
die Einberufung der 34. Generalkongregation des Ordens, die im Januar des Jah- 
res 1995 beginnen wird. Inzwischen haben schon die entsprechenden Vorberei- 
tungen und die vorbereitenden Zusammenkünfte und Delegiertenwahlen auf re- 
gionaler Ebene stattgefunden. Die Generalkongregation ist das, was bei vielen 
anderen Orden Generalkapitel heißt, das höchste beschließende und gesetzge- 
bende Organ des Ordens, gewissermaßen ein Parlament, das allerdings nur bei 
besonderen Anlässen zusammentritt. Was bedeutet die Ankündigung einer Gene- 
ralkongregation für die Jesuiten in Deutschland? 

I. 
Einer der Zwecke der kommenden Generalkongregation der Gesellschaft Jesu 

ist, wie aus römischen Kreisen zu hören ist, die Anpassung des Ordensrechts an 
das neue Kirchenrecht. Damit verbunden dürfte dann wohl auch eine allgemeine 
Überprüfung der im Jesuitenorden derzeit geltenden Rechtsnormen in Angriff ge- 
nommen werden. Wenn man mit deutschen Jesuiten ins Gespräch kommt, hat 
man freilich nicht unbedingt den Eindruck, daß sie auf diese Revision ihres 
Rechts vorbereitet wären. Es sieht vielmehr so aus, als ob die deutschen Jesuiten 
eine in der Kirche von heute weitverbreitete Meinung teilen, nach der das Recht 
und speziell das Kirchenrecht keine besondere Wertschätzung verdient. 

Diese Auffassung verdankt sich der nachkonziliaren Stimmung, in der man die 
Verrechtlichung zu denjenigen Strukturen und Mentalitäten rechnete, die durch 
das Konzil überwunden wurden. Die berechtigte Absage an ein übertriebenes 
und oft starres Rechtsdenken verband sich allerdings - wohl nicht nur im deut- 
schen Raum - oft mit einem allgemeinen Mißtrauen gegenüber dem Recht als sol- 
chem. Dies ist verständlich, wenn man bedenkt, daß es in vielen seelsorglichen 
Bereichen wie auch in der Liturgie oder der Ökumene eine gewisse Grauzone 
gibt, wo eine starre Fixierung auf das Recht zu weithin unverständlichen und 
kaum lösbaren Problemen führt und somit die Menschen von der Kirche entfrem- 
det, statt sie ihr näherzubringen. 

Die Minderbewertung des Rechts birgt aber manche Gefahren in sich, die viel- 
leicht nicht immer deutlich gesehen werden. Sie kann nämlich dazu führen, daß 
die Vertrautheit mit dem Kirchenrecht zur Domäne derjenigen Kreise werden 
kann, die eine sehr enge Rechtsauffassung vertreten. Sodann wird dabei leicht die 



Aus dem Leben der Kirche 135 

unersetzliche positive Rolle des Rechts für jede menschliche Gemeinschaft ver- 
kannt, was nicht unbedenklich ist. Denn wer ein wenig Erfahrung mit kirchlichen 
Organisationen hat, weiß um die vielen Probleme, die dann entstehen, wenn man 
zu Beginn einer Zusammenarbeit nicht für die nötigen rechtlichen Regelungen 
gesorgt hat, sondern der Meinung war, Freundlichkeit und gegenseitiger guter 
Wille könnten juristisch klare Vereinbarungen ersetzen. 

Überprüfungen des Rechts sind von Zeit zu Zeit unerläßlich, um unnötige in- 
terne Reibungsverluste zu vermeiden, wie wir sie derzeit in der Kirche erleben. 
Denn der Sinn von Kirche und Orden liegt ja nicht in ihnen selbst, sondern im 
Dienst am Reich Gottes; und alle Regelungen haben letzten Endes darin ihren 
Sinn, daß sie möglichst alle Kräfte dafür freigeben. Gerade in Deutschland hat 
man in den letzten Jahren verschiedentlich bedauert, daß das Recht der katholi- 
schen Kirche, wie dies ein Kirchenhistoriker des Ordens einmal formuliert hat, 
nicht auf der Höhe der Zeit ist.1 Wer bestrebt ist, die Rechtspraxis in der katholi- 
schen Kirche so zu gestalten, daß sie dem heutigen Rechtsempfinden gerecht 
wird, kann nicht umhin, wenn seine Kritik glaubwürdig sein soll, auch sein eige- 
nes Recht und dessen Verwirklichung daraufhin zu überprüfen, ob hier Verbesse- 
rungen oder Erneuerungen nötig sind. 

Wenn trotz dieser grundsätzlichen Wichtigkeit des Rechts die Begeisterung bei 
den deutschen Jesuiten für eine Neufestlegung des Ordensrechts derzeit nicht 
sehr groß scheint, so kann dafür aber nicht einfach ein antijuristischer Affekt ver- 
antwortlich gemacht werden, sondern es müssen noch andere Gründe vorliegen. 
Der Hauptgrund dürfte sein, daß in den ordensinternen Regelungen noch zu vie- 
les im Fluß und noch nicht für eine Kodifizierung reif ist. Dies gilt angefangen 
von der Regierungszeit des Generaloberen und der Zusammensetzung seines Be- 
ratergremiums bis hin zu den konkreten Regelungen der Ausbildung. Auch die 
Frage, ob und unter welchen Bedingungen etwa im deutschen Raum mehrere Pro- 
vinzen zu einer größeren Einheit zusammengefaßt werden sollen, scheint noch 
nicht spruchreif zu sein. 

II. 
Von außen her gesehen, scheint der Jesuitenorden in Deutschland in den letz- 

ten Jahren vor allem in zwei Bereichen eine neue oder intensivierte Tätigkeit zu 
entfalten. Zum einen ist dies der Bereich der Meditation und der Exerzitienspiritua- 
lität, der offensichtlich einem verbreiteten Bedürfnis religiös orientierter und su- 
chender Menschen unserer Zeit entgegenkommt. Zwar sind die Exerzitien eine 
traditionelle und ureigen jesuitische Form der Seelsorge; aber man hat den Ein- 
druck, daß auf diesem Sektor ziemlich viel in Bewegung geraten ist: Es wird nicht 
nur verstärkt auf Einzelexerzitien Wert gelegt, sondern es werden Exerzitien in 
verschiedensten Variationen ausprobiert: in Verbindung mit Meditationsübun- 

1 •Nicht das ist der Fehler, daß in der Kirche das Recht zu sehr überwiegt, sondern daß 
das Recht nicht auf der Höhe der Zeit ist." Klaus Schatz, Päpstlicher Primat und politische 
Verfassungsgeschichte - Spiegel oder Kontrast; in: Stimmen der Zeit 209 (1991) 435-451; 
Zitat : 448. 



A us dem Leben der Kirche 136 

gen östlicher Prägung, mit einer bestimmten Lebens- und Ernährungsweise, oder 
auch als Angebote zur Glaubensvertiefung im Alltag für ganze Pfarreien oder 
Gruppen während bestimmter Zeiten des Jahres. 

Einen anderen allem Anschein nach erfolgreichen und sich weiter ausbreiten- 
den Tätigkeitsbereich stellen die sogenannten JEV-Gruppen dar. JEV ist die Ab- 
kürzung für •Jesuit European Volunteers" und bezeichnet Gruppen junger Men- 
schen, die für ein oder zwei Jahre soziale Arbeit leisten und in einer Wohngemein- 
schaft leben, die von jesuitischer Spiritualität geprägt ist. Während die Exerzitien- 
arbeit zum klassischen Repertoire der Jesuiten gehört und nur ihre Form immer 
wieder Änderungen unterliegt, wurde mit den JEV-Gruppen vor wenigen Jahren 
ein völliger Neuanfang gemacht, der offenbar guten Anklang bei jungen religiös 
engagierten Erwachsenen gefunden hat. 

Es ist dem Jesuitenorden durchaus klar, daß es nicht ausreicht, individuelle 
Glaubensvertiefung in der Form von Exerzitien und exerzitienähnlichen Angebo- 
ten zu vermitteln, sondern daß in der heutigen Zeit (ebenso wie in der von Igna- 
tius) auch ein öffentliches Wirken im Sinn der Erläuterung und Vertiefung des 
christlichen Glaubens nötig ist. Aus diesem Grund bemühen sich die Jesuiten 
auch um Präsenz in den Massenmedien. Allerdings kommt diese Arbeit in 
Deutschland nur sehr mühsam voran. Die öffentlichen Rundfunk- und Fernseh- 
anstalten sind so sehr in festen Händen bestimmter Kreise (nicht nur der Par- 
teien), daß es trotz der institutionell verankerten kirchlichen Vertreter und Pro- 
gramme äußerst schwierig ist, in diesem Bereich Einfluß zu erlangen. Ob Versu- 
chen deutscher Jesuiten, auf die Tageszeitungen einzuwirken, mehr Erfolg be- 
schieden wäre, ist nur schwer zu sagen. 

Die deutschen Jesuiten werden wie alle anderen Orden von der derzeitigen 
Krise der Priesterberufe erfaßt. Die Nachwuchszahlen werden geringer, nach wie 
vor gibt es auch einzelne Austritte von Ordensmitgliedern, die bereits zu Priestern 
geweiht sind. Kein Wunder, daß eine der Hauptsorgen der Verantwortlichen 
darin besteht, in welcher Weise welche Arbeiten reduziert werden können, um 
künftig mit einer verkleinerten Zahl von Jesuiten eine vernünftige Arbeit leisten 
zu können. 

Der Rückgang der Eintritte in den Orden fordert generell eine Reduzierung der 
Aktivitäten und gefährdet (ähnlich wie bei anderen Orden) auf Dauer die perso- 
nalintensiven Werke, bei denen die fehlenden Jesuiten nicht ohne weiteres durch 
NichtJesuiten ersetzt werden können, sei es, weil dann der jesuitische Charakter 
des Werkes fraglich wird, sei es, weil die Anstellung anderer Kräfte auf die Dauer 
zu teuer wird. Hierzu gehören zum Beispiel die Schulen, Kollegien, Bildungshäu- 
ser und Hochschulen des Ordens. 

Hier gibt es freilich auch eine Gefahr: Wer tritt schon in einen Orden ein, von 
dem er den Eindruck hat, seine wichtigste Aufgabe sei die Reduzierung seiner Tä- 
tigkeiten? Glücklicherweise haben sich die deutschen Jesuiten nie durch Perso- 
nalschwierigkeiten den Blick dafür verstellen lassen, welche neuen Aufgaben sich 
ihnen in der heutigen kirchlichen und gesellschaftlichen Situation stellen, und sie 
haben immer wieder auch neue Aufgaben in Angriff genommen. 



Aus dem Leben der Kirche 137 

Manche meinen, die Jesuiten in Deutschland hätten an Ausstrahlungskraft ver- 
loren. Mancher mag voreilig den Grund dafür darin sehen wollen, daß der Jesui- 
tenorden nicht einen geschlossenen Block mit nur einer einzigen Meinung dar- 
stellt, sondern verschiedene Auffassungen beherbergt. Hierzu ist zu bemerken, 
daß der Jesuitenorden für diejenigen, die ihn näher kennen, auch früher keines- 
wegs so einheitlich und monolithisch war, wie er vielleicht von manchen Außen- 
stehenden angesehen wurde. 

Dennoch könnte an der Klage über mangelnde Ausstrahlung etwas Richtiges 
sein. In der Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils und den Jahren danach gab 
es zwar auch schon eine Krise der Berufungen. Aber damals wurde der Jesuiten- 
orden mit einer ganz bestimmten Richtung in der Kirche identifiziert. Eine Reihe 
deutscher Jesuiten hatte damals Rang und Namen in der Kirche. Namen wie Au- 
gustin Bea, Karl Rahner, Johannes Leppich oder Oswald von Nell-Breuning be- 
zeichneten berühmte Repräsentanten des Ordens in Deutschland. Sie standen 
nicht nur für eine weltoffene, im Sinn des Konzils aufbruchbereite Kirche; sie wa- 
ren zugleich herausragende Persönlichkeiten, Leitbilder, von deren Glanz auch 
der übrige Orden profitierte. Dergleichen scheint heute zu fehlen. In einer von 
Massenmedien geprägten Welt fällt der Blick eher auf einzelne besonders heraus- 
ragende oder herausgestellte Personen als auf die von ihnen vertretene Sache, wie 
die starke Personalisierung der Wahlkämpfe zur Genüge beweist. Es ist leichter, 
an bestimmten Personen abzulesen, wofür eine Gemeinschaft steht und eintritt, 
als ihre Statuten und Programme zu studieren. 

Es wird darum vielleicht für den Außenstehenden weniger klar, was eigentlich 
für das Leben und Wirken eines Jesuiten kennzeichnend ist und was den Jesuiten- 
orden prägt und ausmacht. Für religiös Interessierte, nicht zuletzt für Seminari- 
sten in Priesterseminaren, ist die Gesellschaft Jesu vermutlich von Bedeutung als 
eine Gemeinschaft, die ihnen eine zeitgerechte Spiritualität vermitteln kann, die 
heute so sehr gesucht wird. Studenten und Akademiker schätzen an den Jesuiten 
wohl eher ihre philosophisch-theologische Tätigkeit und ihr wissenschaftliches 
Renommee. Wieder andere orientieren sich am Dekret des Ordens für Glaube 
und Gerechtigkeit und scheinen in den Jesuiten von heute darum vielleicht pri- 
mär eine Gemeinschaft mit sozialer Zielrichtung zu sehen. 

III. 
Die 32. Generalkongregation des Jesuitenordens hatte nämlich in einem vielbe- 

achteten, aber auch nicht unumstrittenen Dekret die Devise ausgegeben, es müsse 
dem Jesuitenorden heute um •Glauben und Gerechtigkeit"gehen. Der apostoli- 
sche Auftrag des Ordens lasse sich heute nur noch so ausführen, daß das Bekennt- 
nis des Glaubens das Bemühen um Gerechtigkeit zur notwendigen Folge habe. 
Vor allem die Delegierten aus den Ländern der Dritten Welt insistierten auf die- 
sem Dekret, das durch die inzwischen von der Kirche allgemein vertretene •vor- 
rangige Option für die Armen" eine Art offizielle Bestätigung erlangt hat. 

Es mag ja sein, daß das Dekret über Glaube und Gerechtigkeit einen so weiten 
Begriff von Gerechtigkeit vertritt, daß darunter, wenn man will, auch alle Glau- 



A us dem Leben der Kirche 13 8 

bensprobleme subsumiert werden können. Man kann vielleicht auch, wenn man 
will, die heute aktuellen innerkirchlichen Themen wie Demokratisierung, Rolle 
der Ortskirche, Mitsprache der Laien, Aufwertung der Frauen unter den Oberbe- 
griff Gerechtigkeit stellen. Aber im Jesuitenorden scheint sich im allgemeinen 
diejenige Gruppe auf das Dekret über Glaube und Gerechtigkeit zu berufen, die 
daraus ableiten will, die Gesellschaft Jesu müsse sich stärker oder in erster Linie 
sozial engagieren. Auf internationaler Ebene geht es dabei zumeist um die heute 
so bedrückende Flüchtlingsproblematik und um die Probleme der Dritten Welt; 
im eigenen Land wird daraus unter anderem abgeleitet, daß man sich um soziale 
Randgruppen kümmern müsse. 

Zweifellos darf der Orden seine Aufmerksamkeit nicht nur auf die richten, die 
sowieso schon dem kirchlichen Milieu zugehören, sondern er sollte auf alle 
Schichten zugehen. Dabei darf er sich jedoch (etwa in der Jugendarbeit) nicht auf 
die Kreise beschränken, die der Kirche ferner stehen, da er sonst Gefahr liefe, 
nicht mehr in dem Bereich präsent zu sein, aus dem erfahrungsgemäß am ehesten 
Berufungen kommen. Damit würde er aber die Fortsetzung seiner eigenen Tätig- 
keit gefährden und somit auch denen nicht mehr nützen, die dem Christentum 
weniger nahestehen. Denn auch wenn Gott selbstverständlich junge Menschen 
von überall her in einen Orden berufen kann, so entbindet dies nicht davon, zu- 
nächst einmal das menschlich Mögliche und Sinnvolle für Ordensberufe zu tun. 

Die Befürworter der Förderung der Gerechtigkeit haben natürlich insofern 
recht, als es eine erschreckend große Zahl von Ländern gibt, wo das erste und 
dringendste Problem die Situation der Menschenrechte darstellt, und wo aus die- 
sem Grund auch alle Kräfte zugunsten der Verteidigung dieser Rechte mobilisiert 
werden müssen, was nicht nur eine nationale, sondern eine internationale Auf- 
gabe ist. Nicht von ungefähr durchzieht der Appell, die Menschenrechte zu ach- 
ten, alle Äußerungen des gegenwärtigen Papstes zu politischen und gesellschaftli- 
chen Fragen. So gesehen, ist selbstverständlich das Engagement für Gerechtigkeit 
für die Menschen in den zahllosen Ländern, wo die Grundrechte der Menschen 
mit Füßen getreten werden, eine fundamentale christliche Aufgabe. Und wenn es 
sich, wie in einigen lateinamerikanischen Ländern, bei den Unterdrückern noch 
dazu um Regime handelt, die sich als christlich bezeichnen, dann besteht die al- 
lererste Aufgabe der Kirche zweifellos darin, ihre Stimme zu erheben und unmiß- 
verständlich klarzumachen, daß die Mißachtung der fundamentalen Menschen- 
rechte dem Christentum ins Angesicht widerstreitet. Diese Aufgabe kann in den 
betreffenden Ländern mit dem Risiko des Verlustes des eigenen Lebens verbun- 
den sein, wie die große Zahl von Jesuiten zeigt, die wegen ihres Engagements für 
gerechtere Zustände ermordet wurden. 

Eine so große Aufgabe kann freilich ein wenig den Blick dafür verstellen, daß 
nicht überall auf der Welt eine ähnliche Situation herrscht, daß speziell in einem 
Land wie Deutschland die Probleme und Schwierigkeiten mit Glaube und Kirche 
andere Wurzeln haben und mit anderen Mitteln angegangen werden müssen. So 
gewaltig der Einsatz ist, den die Verteidigung der Gerechtigkeit fordern kann, so 
ist sie doch ihrer Struktur nach eine relativ klar umrissene Aufgabe. Die Aufga- 



Aus dem Leben der Kirche 139 

ben, die der Stärkung des Glaubens und der Zugehörigkeit zur Kirche in Deutsch- 
land dienen können, sind im Vergleich hierzu wesentlich komplizierter und aus 
diesem Grund vielleicht auf den ersten Blick auch weniger attraktiv. 

Papst Paul VI. hatte den Jesuiten den Auftrag gegeben, sich um die Bekämp- 
fung des Atheismus zu bemühen. Es war dies, wie die Gesellschaft Jesu in dem De- 
kret über Glauben und Gerechtigkeit selbst anerkennt, ein Auftrag im Sinn des 
Sondergelübdes der Jesuiten, sich für Aufträge des Papstes zur Verfügung zu stel- 
len. Papst Johannes Paul II. hat diesen Auftrag bekräftigt, und man geht sicher 
nicht fehl, wenn man die von ihm propagierte •Neuevangelisation" als eine posi- 
tive Formulierung desselben Grundanliegens versteht. In dem genannten Dekret 
jedoch wurde das Engagement für Glauben und Gerechtigkeit als Erfüllung die- 
ses Auftrages des Papstes bezeichnet. Diese Interpretation mag für die Dritte 
Welt zutreffen, für Länder wie Deutschland hingegen ist sie sicher falsch. Dies 
geht aus der öffentlichen Meinung ebenso hervor wie aus Befragungen, Erklärun- 
gen zu Kirchenaustritten und religionssoziologischen Untersuchungen. Das heißt 
nicht, daß es in Deutschland keine Armutsprobleme gäbe, um die sich Kirche und 
Orden zu kümmern haben: aber daß die Armut hier ein entscheidendes Glau- 
benshindernis darstelle, trifft nicht zu. Darum müßten gerade diejenigen Mitglie- 
der des Jesuitenordens, die sich an den von den empirischen Sozialwissenschaf- 
ten erhobenen Fakten orientieren, die These ablehnen, es sei auch in Deutschland 
die erste Aufgabe des Jesuitenordens, durch das Eintreten für Gerechtigkeit die 
Zuwendung zum Glauben zu fördern. 

Diejenigen, die in Deutschland mit dem Glauben und der Kirche Schwierigkei- 
ten haben, sind nämlich nicht die sozial Schwächsten, und die kritischen Anfra- 
gen resultieren nicht aus sozialen Ungerechtigkeiten von der Art, wie sie uns aus 
Ländern der Dritten Welt bekannt sind. Vielmehr müßte man eher von den Pro- 
blemen sozialer Aufsteiger sprechen, die Schwierigkeiten damit haben, den Glau- 
ben mit ihrer aufgeklärten modernen Weltanschauung und den damit verbunde- 
nen Ansprüchen, Rechten und Interessen zu verbinden. Es geht um diejenigen, 
die den Eindruck haben, der christliche Glaube sei durch die Erkenntnisse der 
modernen Welt überholt und stelle zudem ein Hindernis für die Durchsetzung 
der heute einzufordernden emanzipatorischen Rechte jedes einzelnen auf Selbst- 
verwirklichung dar. Durch ein, sei es auch nur theoretisches, Festhalten an der 
These, das eigentliche heutige Glaubenshindernis bestehe in der sozialen Unge- 
rechtigkeit, wird die Auseinandersetzung mit den wahren Problemen, mit denen 
sich Glaube und Kirche in Deutschland konfrontiert sehen, eher behindert als ge- 
fördert. Wenn die hier angeschnittenen Fragen nur Deutschland oder bestenfalls 
Westeuropa und Nordamerika betreffen, so sind sie vermutlich kein Thema für 
eine Generalkongregation des Ordens. Für die Bedeutung und vielleicht auch die 
Zukunft der Jesuiten hierzulande scheinen sie aber von entscheidendem Gewicht 
zu sein. 



Aus dem Leben der Kirche 140 

IV. 
Man könnte die heutige Situation mit den beiden großen Aufgabenfeldern ver- 

gleichen, die sich zur Zeit des Ordensgründers stellten: Zum einen die Erneuerung 
von Christentum und Kirche in Europa, zum anderen die weltweite Mission. Beides 
war damals wichtig, und für beides brauchte man den ganzen Einsatz der Mitglie- 
der der jungen Gesellschaft Jesu. Keine der beiden Aufgaben durfte gegen die an- 
dere ausgespielt werden. In ähnlicher Weise gilt auch heute, daß zwar die Arbeit 
für die Gerechtigkeit im Hinblick auf viele außereuropäische Länder erstrangig 
ist, daß sie aber nicht davon dispensiert und dispensieren darf, sich den andersge- 
arteten Problemen des Glaubens und der Kirche im eigenen Land zu stellen. Die 
Chance der Jesuiten besteht darin, daß sie beide Aufgaben mit gleichem Elan und 
gleicher Überzeugungskraft angehen; darin können sie der Kirche von heute 
einen großen Dienst leisten. 

Denn man darf nicht vergessen, daß Ignatius die Gesellschaft Jesu in einer Si- 
tuation und für eine Situation gegründet hat, die der heutigen in vielem ähnlich 
ist. Wer freilich in dem zum Ignatiusjubiläum von 1991 erschienenen Sammel- 
band •Ignatianisch"2 nach Überlegungen sucht, wie Ignatius in einer heutigen 
kirchlichen Situation wohl vorgehen würde, wird enttäuscht. Es finden sich in 
dem genannten Band zwar immerhin 14 Aufsätze, die dem Dritten Teil angehö- 
ren, der überschrieben ist mit •Ignatianische Impulse für die Gegenwart". Aber in 
all diesen Artikeln geht es nur um bestimmte Aspekte oder Bereiche jesuitischer 
Tätigkeiten. So etwas wie eine globalere Situationsanalyse für Deutschland und 
die Erörterung der Möglichkeiten, darauf zu antworten, sucht man so gut wie ver- 
gebens. 

Es darf die Frage gestellt werden, ob nicht daher auch die Anziehungskraft ge- 
wisser fundamentalistischer und integralistischer Gruppen für manchen enga- 
gierten Christen in der heutigen Kirche herrührt. Solchen Tendenzen kann man 
nicht dadurch entgegenwirken, daß man sie moralisch bekämpft; man muß selbst 
ein überzeugendes Gegenangebot vorlegen bzw. - besser noch - sein, wie dies Ig- 
natius in seiner Zeit durch die Gründung seines Ordens gelungen ist. Es ist den 
deutschen Jesuiten zu wünschen, daß sie in glaubhafter Weise zeigen können, wie 
heute in Deutschland ein überzeugendes Wirken für Glaube und Kirche aussieht. 

An diesem Punkt scheinen aber die deutschen Jesuiten derzeit auch nicht viel 
stärker als andere kirchliche Kreise und Institutionen in der Lage zu sein, weiter- 
führende und zukunftsweisende christliche Konzeptionen und Entwürfe anzubie- 
ten. Einem Außenstehenden vermittelt der Orden den Eindruck, daß er die inner- 
kirchliche Grundstimmung teilt, die in fast allen deutschen kirchlichen Gremien 
ein Gemeinplatz geworden ist: die Klage über den Mangelan innerkirchlicher Fair- 
neß und •Geschwisterlichkeit" sowie über die fehlende Bereitschaft zu offenem 
Gespräch über die brennenden Gegenwartsprobleme. Die eher resignative oder 
defensive Gefühlslage angesichts der kirchlichen Großwetterlage ist auch an den 
Jesuiten nicht spurlos vorübergegangen. Sie scheinen ein wenig die allgemeine 

2 Ignatianisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Hrsg. v. M. Sievernich SJ und 
G. Switek SJ. Freiburg, Basel, Wien 1990. 



A us dem Leben der Kirch e 141 

Verlegenheit und Ratlosigkeit zu teilen, die in vielen Kreisen der deutschen Kir- 
che Platz greift, und sie scheinen ebenso wie diese eher hilflos auf Zustände in 
Gesellschaft und Kirche zu blicken, von denen sie glauben, daß sie sie auch nicht 
ändern könnten. 

Daß die Jesuiten diese Stimmung teilen, macht sie gewiß für viele, die an der 
Kirche leiden oder mit ihr Schwierigkeiten haben, sympathisch. Die Frage ist 
aber: Genügt diese Sympathie mit jemandem, der meine Gefühle teilt, wenn er 
mir nicht gleichzeitig den Eindruck vermittelt, daß er mir auch in irgendeiner 
Weise über diese Gefühle hinaus weiterhelfen kann? Es wäre verhängnisvoll, 
wenn sich die Jesuiten in Deutschland von den vielen zwar als drängend empfun- 
denen, letztlich aber doch mehr an der Oberfläche gelegenen Problemen der Kir- 
che, wie sie derzeit in den verschiedenen diözesanen Synoden und Foren in aller 
Ausführlichkeit diskutiert werden, absorbieren ließen. Dies entspräche nicht der 
Weise, wie sich Ignatius der gegenwärtigen kirchlichen Lage gestellt hätte. 

Der Ordensgründer hatte nämlich scharfsichtig gesehen, daß es nichts bringt, 
sich an den - damals wie heute massiven - innerkirchlichen Problemen aufzurei- 
ben, daß es vielmehr darauf ankommt, in eine tiefere Dimension vorzustoßen. 
Dabei handelt es sich nicht um soziale Fragen im üblichen Sinn des Wortes, son- 
dern um die Situation des christlichen Glaubens in einer veränderten mentalen 
und gesellschaftlichen Lage. Ignatius war sich auch dessen bewußt, daß ein Ange- 
hen gegen die hierdurch entstandenen Probleme nur möglich war durch eine Er- 
neuerung des Glaubens sowohl auf ganz individueller Basis als auch in der Öf- 
fentlichkeit. Kernpunkt der individuellen Glaubenserneuerung und -Vertiefung 
wurden die Exerzitien; die öffentliche Wiederbelebung des Katholizismus ge- 
schah in Predigten, Religionsunterricht, Sakramentenspendung, Katechismen 
und den damit zusammenhängenden Aktivitäten bis hin zur Einrichtung oder 
Übernahme von Kollegien und Universitätsfakultäten. 

Dabei waren Ignatius und seinen Gefährten die Mängel der Kirche nicht weni- 
ger bewußt als uns Heutigen. Und es war vermutlich auch in der damaligen Zeit 
für einen aufgeklärten und sich aufgeschlossen gebenden Menschen viel einfa- 
cher, sich einer kirchenkritischen Position im Stile von Erasmus anzuschließen, 
statt die Kühnheit der Ignatianischen Exerzitien zu besitzen und sich in bewuß- 
tem Gegensatz zu Erasmus auch da zur Kirche zu bekennen, wo dies der eigenen 
Einsicht auf den ersten Blick zuwiderzulaufen scheint. Daß es des Mutes zu ei- 
nem solchen Bekenntnis zur Kirche in der heutigen Zeit bedarf, ist der wahre 
Kern an der Haltung jener Kreise, die über das Ziel hinausschießen, indem sie al- 
les und jedes, was die Grenzen ihres rein äußerlichen, formalen und gesetzlichen 
Gehorsams- und Traditionsverständnisses sprengt, unkritisch ablehnen und ver- 
ketzern. Ein vorbehaltloses Ja zur Kirche mit reifer kritischer Offenheit und mit 
einer zeitgerechten und menschlich überzeugenden Glaubensüberzeugung zu ver- 
knüpfen, wäre sicherlich im Sinne des Ordensgründers. 

So wäre es dem Niveau der Gesellschaft Jesu nicht angemessen, nur dafür einzu- 
treten, daß sich die Kirche in bezug auf voreheliches Zusammenleben und Wie- 
derheirat Geschiedener großzügiger zeigen solle. Es ginge vielmehr auch darum, 



Aus dem Leben der Kirche 142 

die hinter den vielen Scheidungen stehenden Lebenseinstellungen auf ihre 
Gründe hin zu untersuchen und die Frage von Bindung und Treue im menschli- 
chen Leben zu erörtern, um von diesem anthropologischen und theologischen 
Fundament aus die Diskussion über Probleme wie Scheidung und Wiederheirat 
theologisch angemessen zu führen. Dann würde sich von selbst die Frage stellen, 
ob man dieser Entwicklung einfach mehr oder weniger hinterherlaufen solle, 
oder ob man versuchen sollte, ihr gegenzusteuern. 

In sozialen und ökologischen Fragen vertritt kein kirchlich Engagierter die 
Auffassung, man müsse eben den derzeit herrschenden Trend hinnehmen; in be- 
zug auf alles, was mit Familien- und Berufsleben zusammenhängt, scheint hinge- 
gen die wichtigste Sorge darin zu bestehen, daß die Kirche gegenüber den Betrof- 
fenen ja nicht zu unmodern erscheint. Damit soll keineswegs einem starren Tradi- 
tionalismus das Wort geredet werden; aber mit einer bloßen Anpassung an den 
Zeitgeist ist gewiß auch niemandem gedient. Ähnliches gilt für die derzeitige Dis- 
kussion um den Pflichtzölibat, wo als erstes eine solide Theologie und Spirituali- 
tät der ehelosen Keuschheit notwendig wäre, damit die Diskussion über die Ehe- 
losigkeit der Priester von einer zureichenden religiösen Grundlage aus geführt 
werden kann. Es stünde den Jesuiten ferner gut an, über den Zusammenhang zwi- 
schen Dienst und Machtausübung in der Kirche gründlicher als andere nachzu- 
denken, um einer fundierteren Auseinandersetzung mit den Fragen der Priester 
von heute den Boden zu bereiten. 

V. 
Kurzum, die deutschen Jesuiten könnten die große Tradition ihres Ordens da- 

durch fortsetzen, daß sie sich nicht im Stil der Massenmedien in die Diskussion 
der derzeitigen •heißen Eisen" hineinziehen lassen, sondern sich um die Voraus- 
setzungen und Hintergründe dieser Probleme Gedanken machen, die in der Vor- 
dergründigkeit und Schnellebigkeit der Gegenwart allzu leicht unterzugehen dro- 
hen. So könnten sie eine überzeugte und überzeugende Einstellung vermitteln, 
die auf dem Fundament einer unerschütterlichen Christusverbundenheit und der 
sich daraus ergebenden Kirchlichkeit Altes wie Neues gleichermaßen wohlwol- 
lend und kritisch zugleich abwägt und so der Botschaft Jesu ebenso die Treue hält 
wie dem heutigen Menschen mit seinen berechtigten Sorgen und Anliegen. 
Hierzu gehört zweierlei: zum einen vorzuleben, wie gerade eine echte Liebe zur 
Kirche nicht naiv ist, sondern erst die Kraft und Klugheit verleiht, Fehler in der 
Kirche ohne Scheuklappen zu sehen und die nötige Kritik zu üben; zum anderen 
darauf hinzuwirken, daß die eigentlichen Glaubensfragen unserer Zeit angegan- 
gen und nicht durch innerkirchliche Probleme zugedeckt werden. 

Auch wenn die soziale und karitative Tätigkeit oft mit viel Mühseligkeit und 
Aufopferung verbunden ist und weniger Ruhm einträgt als öffentliches Auftre- 
ten, so wird man doch sagen müssen, daß hier derzeit nicht die dringendste Auf- 
gabe für die Gesellschaft Jesu in Deutschland liegt. Denn auf diesem Sektor ist 
die deutsche Kirche mit vielfältigen Kräften präsent und übt eine segensreiche 
Wirksamkeit aus. Was die Auseinandersetzung mit der Mentalität der Menschen 



Aus dem Leben der Kirche 143 

von heute anbetrifft, sieht jedoch die allgemeine Situation in der Kirche Deutsch- 
lands nicht so gut aus. Obwohl das, was an den Ordenshochschulen und -bil- 
dungsinstitutionen geleistet wird, einen wichtigen Beitrag für eine Synthese von 
modernem Denken und christlichem Glauben darstellt, scheint es dennoch nur 
schwer zu gelingen, mit einem solchen zeitgerechten Welt- und Lebensverständ- 
nis in die heutige öffentliche Meinung durchzudringen. 

Eine der wichtigsten Aufgaben der Gegenwart bestünde nämlich darin, die gei- 
stige Auseinandersetzung zwischen dem christlichen Glauben und den verschiedenen 
heute herrschenden Auffassungen auch in der Öffentlichkeit zu führen. Die bloße 
geistig-geistliche Erneuerung der einzelnen oder kleiner Gruppen, so wichtig und 
unerläßlich sie ist, genügt nicht. Die offene und nicht einseitig tendenziöse oder 
rein apologetische Beschäftigung mit den wissenschaftlichen, politischen und 
weltanschaulichen Meinungen der Gegenwart darf nicht zu kurz kommen. Es 
braucht Menschen, die die Verbindung von Glaube und Kirchentreue mit dem 
Wissensstand des 20. Jahrhunderts nicht dadurch erkaufen, daß sie in ihrem Be- 
wußtsein eine schizophrene Einheit von rationaler Wissenschaftsgläubigkeit und 
irrationaler Weltanschauung verkörpern, sondern die Glaube und Vernunft auch 
unter den Bedingungen der Gegenwart harmonisch miteinander zu vereinen und 
zu leben wissen. Dann zeigt sich, daß Christsein in keinerlei Gegensatz dazu 
steht, ein weltoffener und im besten Sinn des Wortes auf der Höhe der Zeit ste- 
hender intelligenter, kritischer und engagierter Mensch der Gegenwart zu sein. 
Dazu bedarf die Kirche aber der gedanklichen Anstrengung von Menschen, die 
sich darum bemühen, auf rational verantwortliche Weise Glaube, Alltags welt und 
Wissenschaft zusammenzudenken, wie dies auf ihre Weise im 13. Jahrhundert 
Denker wie Albert der Große und Thomas von Aquin geleistet haben. Wäre dies 
nicht die Aufgabe für die Jesuiten in der heutigen Zeit? 

Entscheidend für unsere Zeit ist, daß sich Christen gegenseitig Mut zum Christ- 
sein und zur Kirche machen. Gerade für Orden wie die Gesellschaft Jesu wäre dies 
sicherlich eine zentrale Aufgabe in unserem Land. Derer, die über die Zustände 
klagen und jammern, gibt es bereits genug. Gebraucht werden Menschen, die sich 
nicht entmutigen lassen, sondern im Vertrauen auf den Heiligen Geist gerade in 
einer schwierigen innerkirchlichen und künftig wohl auch gesellschaftlichen Si- 
tuation die eigentliche Aufgabe für das sehen, was man das Charisma der Orden 
nennt. Vielleicht brauchen die Jesuiten dafür wieder mehr Selbstbewußtsein, und 
zwar ein Selbstbewußtsein, das die richtige Mitte hält zwischen überheblicher An- 
maßung und falscher Bescheidenheit, hinter der nämlich in Wahrheit nur Ängst- 
lichkeit steckt. Wer sich für die richtige Sache einsetzt, muß sich weder ungebühr- 
lich herausstellen, noch braucht er sich zu verstecken. Die Kirche in Deutschland 
benötigt die Jesuiten als eine Gemeinschaft, die sich mutig, entschlossen und un- 
verzagt auf dem Boden der Realität den Fragen der Zeit stellt und dadurch von 
der unerschütterlichen Lebenskraft des göttlichen Geistes Zeugnis gibt. 

Fritz Rothauser 




