
LITERATURBERICHT 

Wohin führt der Weg? 

Zu Eugen Drewermanns christlicher Dogmatik, Bd. I 

Wieder liegt ein vielseitiger Drewermann vor: nach dem Grundlagenwerk1, auf 
das sich der Autor stets neu bezieht, einer moraltheologischen2, einer exegeti- 
schen Synthese3 und anderen umfangreichen Büchern4 nun der erste, über 700 
Seiten dicke Band einer Dogmatik5. Die zurückgelegte Wegstrecke beginnt bei 
der •buchstäblichen Annahme" in •Strukturen des Bösen" (II, XXXI), •daß die 
Lehre der christlichen Religion, und zwar in ihrer katholischen Form, mit ihren 
Riten, Symbolen, Sakramenten und Mysterien, für alle Menschen heilsnotwendig 
ist und es außerhalb davon kein Heil (mehr E. D.) gibt"; jetzt (654a, 147) •spürt" 
Drewermann •das deutliche Verbot Gottes", •noch länger zu sagen: ,Ich glaube 
an die eine heilige (römische! E. D.) katholische und apostolische Kirche'". 
Grund dafür sei der •aberwitzige" •realitätsferne, das Göttliche vergegenständli- 
chende Aberglaube" der Kirche, die die •Ichtriebe" des Menschen •konsequent" 
in •Mechanismen der Selbstunterdrückung"•umwandelt"; •Kirchenglaube" als 
•Regressionsphänomen auf die ,anale' Phase der Psychogenese", produziert 
•Zwangsneurosen". 

Dokumentationsbände (sechs davon sind auf meinem Schreibtisch) versuchen 
die Wegmarken abzustecken, bleiben aber hinter der Entwicklung zurück. Bi- 
schof Lehmann von Mainz wies darauf hin, daß man auf keinen Fall den Erfolg 
Drewermanns nur popularisierenden Tendenzen und modischer Kirchenkritik 
zuschreiben darf. Er treffe - auch mit seiner einseitigen und falschen Kritik - An- 
liegen, die im heutigen christlichen Glauben anstehen. So gibt es •Pro"-6 und 

1 Strukturen des Bösen, eine Kassettenausgabe erschien 1988. 
2 Psychoanalyse und Moraltheologie, Erstausgabe 1982-1984. 
3 Tiefenpsychologie und Exegese, Erstausgabe 1987/1988. 
4 Der Alfred Sobel Verlag hat 1992 eine Eugen-Drewermann-Bibliographie von 100 Seiten 
herausgebracht. •Der Spiegel" zählt in der Weihnachtsnummer (20. 12. 1993) für •bis 
Mitte 1992" 53 Bücher mit 14475 Seiten und 1,1 Millionen Exemplaren. Der Artikel ist mi- 
serabel recherchiert: Drewermann sei bei katholischen Veranstaltern ausgeschlossen; als 
ich ihn am 7. 12. 1993 in Osnabrück zum letztenmal traf, kam er von einem Seminar der 
katholischen Bildungsstätte der Franziskaner, Haus Ohrbeck; mit Verweis auf den •Kate- 
chismus der katholischen Kirche" und die Enzyklika •Glanz der Wahrheit" wird ein 
Kampf: •Drewermann gegen Papst" hochstilisiert; doch die Bezüge darauf wurden von 
Drewermann erst in Anmerkungen usw. nachgetragen. 
5 Glauben in Freiheit oder Tiefenpsychologie und Dogmatik, Bd. I, Solothurn u  a    1993 
710. '    '' 
6 Mit protestantischer (antikatholischer) Tendenz Reinhold Gestrich, Eugen Drewermann - 
Glauben aus Leidenschaft. Eine Einführung in seine Theologie, 1992; leider auch Jürgen 



Literaturbericht 145 

•Contra"7-Literatur. Statt differenzierende Stellungnahmen zu karikieren8, sollte 
man Gisbert Greshake9 hören, der zum bisher negativsten Buch, zum •Kleriker" 
(1989) schrieb: •Die kritischen Beschreibungen und Analysen Drewermanns las- 
sen sich bei allem Einspruch gegen seine pauschalierende ,Hammer-Analyse' 
dennoch lesen als oft erhellende Kritik an einem nicht gelingenden Zueinander 
von Person und Amt, von personaler Freiheit und Institution." 

Die Tragik des Falls liegt - wiederum Bischof Lehmann - eher im mißglückten 
Gespräch der akademischen Theologie als des kirchlichen Amtes mit Drewer- 
mann. Erstaunlich wenige Theologen nehmen seinen Ansatz ernst, so wie es zum 
Beispiel J. Werbick in seiner •Gotteslehre", Bilder sind Wege10, versucht. Ingolf 
U. Dalferth11 will wie Drewermann in •Jenseits von Mythos und Logos" die Aus- 
sagekraft des Mythos verlebendigen; doch in der verarbeiteten reichen Literatur 
kommt dieser nur am Rande vor. Noch reicher dokumentiert Bernhard Grom12 

seine •Religionspsychologie" und schließt sie mit einem scharfen Nein zu C. G. 

Jeziorowski, Eugen Drewermann, der Streit um den Glauben geht weiter, 1991, 106 u. ö.: 
•Parallelen zwischen Wittenberg und Rom können aber auf Dauer nicht ausgeschlossen 
bleiben." Trotz Drewermanns Vorwort und dem Lob in •Christ in der Gegenwart" bietet 
der Exeget Cesare Marcheselli-Casale, Von Drewermann lernen. Die Bibel auf der Couch, 
1992, nur eine entschärfende Verharmlosung. Auch der sympathische Versuch Anselm 
Grüns, Tiefenpsychologische Schriftauslegung, 1992, wird der Brisanz von Drewermanns 
Ansatz nicht gerecht. 
7 Auf dem Boden der klassischen Exegese steht Gerd Lüdemann, Texte und Träume. Ein 
Gang durch das Markusevangelium in Auseinandersetzung mit Eugen Drewermann, 1992; 
Drewermanns Kirchenkritik anerkennend, doch ihn aus psychoanalytischem Wissen kriti- 
sierend schreibt Hartmut Raguse, Psychoanalyse und biblische Interpretation. Eine Ausein- 
andersetzung mit Eugen Drewermanns Auslegung der Johannes-Apokalypse, 1993, 253 f: 
•Was Drewermann in seinen zwei Bänden .Tiefenpsychologie und Exegese' und auch in 
seinen anderen Werken anbietet, hat mit genuiner Psychoanalyse fast nichts zu tun und er- 
reicht wohl auch nicht die Standards Jungscher Tiefenpsychologie... Irgendeinem neuen 
Impuls für die Verbindung von Psychoanalyse oder Tiefenpsychologie mit exegetischer 
Wissenschaft habe ich in Drewermanns Büchern nicht gefunden... Ich fürchte, daß Dre- 
wermann hier einen latenten Fundamentalismus vertritt." Aber er verfehlt ebenso Drewer- 
manns Anliegen wie Klaus Bergers rasantes Pamphlet in der FAZ (14. 4. 1992): Zum Ket- 
zer reicht es nicht. Eugen Drewermanns Matthäuskommentar. Das zeigt ein Blick in Bergers 
enttäuschende Historische Psychologie des Neuen Testaments, 1991. 
8 Jörg Spletts Kritik an meinem Drewermann-Buch (Theophil 68, 1993, 290-292) verfehlt 
mein Anliegen völlig, zuerst nämlich den Autor zu verstehen, ehe man ihn kritisiert; so wie 
es Ignatius von Loyola wünschte, eher •die Aussage des Nächsten zu retten, als sie zu ver- 
urteilen...". Im Gegensatz zu ihm hat der wohl schärfste, aber wissende(!) Drewermann- 
Kritiker Hermann-Josef Lauter, mein Buch lobend begrüßt. Vgl. seine laufende Berichter- 
stattung in Pastoralblatt für die Diözesen Aachen, Berlin, Essen, Hildesheim, Köln, Osna- 
brück und sonstwo. 
9 •Das ist ein weites Feld...". Impressionen zu Eugen Drewermanns •Kleriker", in: Karl 
Hillenbrand (Hg.) Priester heute. Anfragen, Aufgaben, Anregungen, 1992, 10-31.26. 
10 Bilder sind Wege. Eine Gotteslehre, 1992, 158f, 280, 311, 343. 
11 Die christliche Transformation der Theologie, 1993, 71. 
12 1992; da der C. G. Jung-Mythos in der Drewermannschen Fan-Gemeinde so wichtig ist, 
sei auf dessen Destruktion hingewiesen, die Renate Höfer mit überlegenem historischen 
und psychoanalytischem Wissen vornimmt: Die Hiobsbotschaft C. G. Jungs. Folgen sexuel- 
len Mißbrauchs, 1993. 



Literaturbericht 146 

Jung ab. Das Literaturverzeichnis hält Drewermann nicht einmal für erwähnens- 
wert. Manfred Görg13, Theologe und Ägyptologie, geht in •Mythos, Glaube und 
Geschichte" eben dem nach, was Drewermann14 zu seinem wohl schönsten Buch 
•Ich steig hinab in die Barke der Sonne"(1989) führte, der •Verwurzelung christli- 
cher Bildgestalten im altägyptischen Glauben"; Drewermann wird nicht erwähnt. 
Die •Einladung zum Gespräch. Fragen an Eugen Drewermann"15 der Münchener 
Akademie-Veranstaltung von 1992 mit den recht verschiedenen Stellungnahmen 
der Autoren läßt ahnen, wie wichtig ein theologisches Gespräch mit Drewermann 
wäre. 

Doch hier muß der •Schwarze Peter" an Drewermann zurückgegeben werden. 
In seiner Dogmatik werden fast Seite für Seite die Theologen wegen ihrer Intel- 
lektualisierung, Dogmatisierung, Institutionalisierung, Hierarchisierung der exi- 
stentiellen Wahrheit gebrandmarkt, aber nur ganz allgemein. Wenn mal einer er- 
wähnt wird, dann heißt es (621 a): •P. Burger, ...dessen kirchlicherseits stark un- 
terstützte Kritik an dem Versuch einer Synthese von Tiefenpsychologie und Theo- 
logie in der simplen Behauptung gründet, daß die Psychoanalyse und insbeson- 
dere die ,Archetypenlehre' C. G. Jungs von unwissenschaftlichen und unbewiese- 
nen Behauptungen ausgehe; P. Burger ist nicht einmal willens zu erkennen oder 
gar anzuerkennen, daß die naturwissenschaftliche Methode der Psychologie sich 
grundlegend von der Verfahrensweise der Psychoanalyse unterscheidet." Daß 
dieser Anton A. Bucher - wie er richtig heißt - sich in •Bibelpsychologie"'6 aus- 
führlich über Drewermanns Fragenbereich äußert, wird übersehen. Keiner weiß 
alles, aber keiner sollte tun, als wüßte er alles. 

Kurz vorher wird ein •Theologe" erwähnt, der C. G. Jung •Selbsterlösung" vor- 
wirft. Es ist Martin Buber! Aber er wird nur zitiert nach C. G. Jungs •Antwort an 
Martin Buber". Eugen Biser wird in Anmerkungen gelobt. Aber statt sich z. B. mit 
der Argumentation auseinanderzusetzen, die Biser in dem schönen Gespräch mit 
Drewermann17 zur •Jungfrauengeburt" bringt, ist das Lächerlichmachen des 
Credo-Artikels ein roter Faden in Drewermanns Dogmatik. 

13 Glaube und Geschichte. Die Bilder des christlichen Credo und ihre Wurzeln im alten 
Ägypten, 1992; zur Bewertung s. Dieter Zeller, Christus unter den Göttern. Zum antiken 
Umfeld des Christusglaubens, 1993. 
14 Meditationen zu Tod und Auferstehung, 1989. 
15 Hg. Hermann J. Pottmeyer, 1992. 
16 Psychologische Zugänge zu biblischen Texten, 1992; 1,1: Auch Jakob hatte ihn, den Ödi- 
puskomplex. Psychologische Bibelauslegung im Anschluß an Sigmund Freud; 1,2: Bibli- 
sche Gestalten auf dem Weg zu ihrem Selbst. Tiefenpsychologische Auslegung nach C. G. 
Jung; 11,3: Nicht mit dem Wort, sondern dem Traum. Die tiefenpsychologische Bibelher- 
meneutik von Eugen Drewermann. 
17 Hg. Michael Albus, 1993; Biser spricht (206 f) von dem •auf die Auferstehung des Ge- 
kreuzigten, dieses Urparadox, verpflichteten Christ", und zeigt, daß •das Bild von der 
Jungfräulichen Mutter eine Art Vorgriff auf das österliche Paradox, nämlich die Auferste- 
hung des Gekreuzigten" ist. Drewermann (209 ff) stimmt dem •theologisch" zu, geht aber 
nicht darauf ein, sondern diskriminiert es in Gestalt eines 14jährigen Mädchens (215): 
•Wenn das stimmen soll, geht es doch nicht um den Schoß Mariens, was man uns beibrin- 
gen will, ist der bloße Sexualverzicht. Da sollen wir Jungfrauen sein und trotzdem Mütter 
werden. Das bedeutet: Wir haben die Liebe nie zu leben." 



Literaturbericht 147 

Der alte Vorwurf, daß Theologen keine moderne Philosophie18 kennen, wieder- 
holt sich in der •Dogmatik" und soll abgemildert sogar Karl Rahner (218) gelten. 
Doch für Drewermann hört die moderne Philosophie mit dem Existentialismus 
auf; keine Linguistik, keine Systemphilosophie, kein Strukturalismus und keine 
Sprachphilosophie, keine •Negative Dialektik" der Frankfurter Schule, keine 
Prozeßphilosophie Alfred North Whiteheads, weder Blumenbergs Symbol-Deu- 
tung noch Levinas' Dialog-Philosophie noch Lyotards Postmoderne. Anmerkun- 
gen (519-676, zweispaltig) und Bibliographie (677-720, zweispaltig), schweigen 
sich aus. Ernst Bloch (existentialistisch) kommt mal vor; Kurt Hübner (584a) 
wird belanglos zitiert. Bei der Erwähnung von Noam A. Chomskys Transforma- 
tionsgrammatik (299) stutzt man; doch mit der Entdeckung, daß er einer der 
wichtigen Autoren Hoimar von Ditfurths" ist, des Lieblingsautors Drewermanns, 
kommen Zweifel. Keiner weiß alles, aber keiner sollte tun, als wüßte er alles. 

Wenn Drewermann klagt, daß •es inzwischen in der kirchlichen Apologetik üb- 
lich (sei), jeden Autor als .unwissenschaftlich' zu diffamieren, der K. Deschner 
auch nur zitiert", vergißt er zu sagen, daß es ausgerechnet der scharfe Kirchenkri- 
tiker Georg Denzler20 ist, der als Historiker zeigt: •Ungenügend sind oft Drewer- 
manns Hinweise auf kirchengeschichtliche Probleme ... Drewermanns kirchenhi- 
storische Gewährsleute lassen sich an den Fingern einer Hand abzählen: Karl 
Heinz Deschner ... alles Namen, die nicht gerade für Objektivität stehen." 

Nur Karl Rahner wird im •theologischen Exkurs in tiefenpsychologischer 
Absicht" (209-244) und sonst auch positiv behandelt. Seine •Grenzen" aber sol- 
len das Versagen der Kirche dokumentieren (218-222): - Die Schwere der Spra- 
che, •die Gewundenheit, die endlosen Drechseleien von Hypotaxen". Warum nur 
verlieh die •Deutsche Akademie für Sprache und Wissenschaft" 1973 dem •Mei- 
ster des Literarischen Wortes", der ein •neues Gehör für das Wort der Religion er- 
möglichte)" den •Sigmund-Freud-Preis für wissenschaftliche Prosa 1973" und 
lobt Heinrich Böll, immerhin Nobelpreisträger, Rahners •neue Sprache"21? - Die 
fehlende Auseinandersetzung mit •Evolutionstheorie" usw. Doch Rahner hatte 
es nicht nötig, seine intensiven Gespräche22 mit der Naturwissenschaft durch An- 
merkungen zu dokumentieren. - Die •unerläßliche Abstraktion" in Rahners Bü- 
chern, so daß sich •bei ihm nicht auch nur der geringste Hinweis auf das konkrete 
Erleben des Todes" usw. finde. Hat Drewermann nie die kleinen •frommen" 
Schriften Rahners zu sehen bekommen? - •Das Erfüllungsdenken dogmatischer 

18 Vgl. mein Buch: Eugen Drewermann ... um das Menschliche des Christentums, 31992; und 
in: Mystische Spuren. Auf der Suche nach der christlichen Lebensgestalt, 1990, die Seiten 
251-292. 
"Zum Beispiel in: Innenansichten eines Artgenossen. Meine Bilanz, 1991, 22. 
20 Von der Ungeistigkeit des geistigen Standes, in: Thomas Schweer (Hg.), Drewermann und 
die Folgen. Vom Kleriker zum Ketzer, Stationen eines Konfliktes, 1992, 85-90; zum •Kleri- 
ker", ursprünglich in der FAZ. Zu Deschner vgl. die sachliche Auseinandersetzung von 
Fachhistorikerin: Hans Reinhard Seeliger, Kriminalisierung des Christentums? Karl Heinz 
Deschners Kirchengeschichte auf dem Prüf stand, 1993. 
21 Karl Rahner, Bilder eines Lebens (Hg. P. Imhof u. a.), 1985, 97 f. 
22 Vgl. Hans-Dieter Mutschlers Beitrag in dem von ihm herausgegebenen Band: Gott neu 
buchstabieren. Zur Person und Theologie Karl Rahners, 1944. 



Literaturbericht 148 

Vorgaben", daß Rahner versuche, die christliche und auch menschheitsgeschicht- 
liche Überlieferung in einem der Moderne angemessenen Denken und Sprechen 
neu zu fassen und weiterzugeben. 

Das allerdings hebt Rahner von Drewermann ab; letzterer bricht mit der Ge- 
schichte des Glaubens. Der I. Teil des vorliegenden Bandes: •Dogma und 
Zwangsidee oder: Glauben als Ichfunktion", stellt dies dar und das Ergebnis lau- 
tet (328): •Wir sind dabei, einen zweitausend Jahre alten Teufelskreis kirchlicher 
Theologie aufzusprengen und den Energiestrom des Religiösen ,richtig' herum zu 
lenken." Schon das Matthäusevangelium (I. Kommentarband 1992) habe die ein- 
zig legitime Bild- und Traum-Sprache für religiöse Wahrheiten zur Begriffs- 
(Dogma) und Institutions-(Kirche)Sytematik verfestigt. Das •Ich" mit seiner in- 
neren Freiheit und seiner mystischen Gotteserfahrung (193 ff) sei in die Zwangs- 
jacke von Autorität und Professoren gesteckt worden. Das habe (224) •die Ver- 
drängung der unbewußten Dynamik der menschlichen Psyche" bewirkt. Not tue 
•eine neue Synthese von Erfahrung und Poesie", meint der letzte Abschnitt dieses 
Teils. Die schönsten Seiten Drewermanns leben aus dieser Synthese. 

Doch man hätte sich gewünscht, daß Drewermann mit seiner sprachlichen und 
auch analystischen Kraft sich selbstkritisch dem heutigen Ringen um Bild und 
Begriff, um Mythos und System23 gestellt hätte; sein pauschales Urteil über •2000 
Jahre" Irrtum wäre vorsichtiger geworden, sein Neuansatz differenzierter und 
seine Poesie24 erträglicher ausgefallen. 

Gerade in der Dogmatik zeigt er nämlich selbst den Drang, simplifizierend zu 
systematisieren. Auf der Flucht vor der Begrifflichkeit macht er das, was er (weit- 
hin zu Recht) der Neuscholastik vorwirft: Leben wird schematisch katalogisiert25. 
Dazu ein zentrales Beispiel (354-361): Die •religiöse Lösung" für die •wachsende 
Angst" sei (natürlich nur:) •exemplarisch" folgendermaßen: Der Hinduismus als 
•Naturreligion" entspreche der • Verhaltensforschung", die dem Menschen im un- 
reflektierten •In-der-Welt-Sein" gelte; das verbinde ihn mit dem Tier: •Es ist kein 
Unterschied zwischen Göttlichem und Naturhaftem". Der Buddhismus als •My- 
stik" entspreche der •Psychoanalyse"; sie gelte dem •Bewußtsein" des Menschen 
in den Freudschen Stufen von •Oralität, Analität, ödipaler Sexualität": Buddhis- 
mus als •Religion des reinen Bewußtseins". Judentum, Christentum, Islam mit ih- 
rem •personalen Gottesglauben" entsprechen der •Existenzphilosophie"; hier 
werde die •geistige" Ebene erreicht: nicht mehr •Aufhebung der Person, sondern 
... Bejahung der eigenen Person". 

23 Christoph Jamme berichtet umfassend; systematisch: •Gott hat an ein Gewand". Grenzen 
und Perspektiven philosophischer Mythos-Theorien der Gegenwart, 1991; historisch: Einfüh- 
rung in die Philosophie des Mythos, II. Neuzeit und Gegenwart, 1991. 
24 Man lese die von dem brillanten Kenner heutiger Literatur selbst gedichteten Verse: 
•Ganz so ist Deine Liebe / Die Du mir täglich schenkst, / Als ob Du Frühlingstriebe / 
Sanft hin zur Sonne lenkst." Aus: Giordano Bruno oder Der Spiegel des Unendlichen, 1992, 
61, und oftmals dort. 
25 Hier liegt nach meiner Ansicht auch die berechtigte Kritik, nach der Drewermann •ein 
tiefenpsychologischer Sexismus" •unterläuft". Dazu u.a. Maria Kassel, Traum, Symbol, 
Religion. Tiefenpsychologie und feministische Analyse, 1991, 188.191; Drewermanns Ant- 
wort, dies sei feministische Ideologisierung, wird dem Anliegen keineswegs gerecht. 



Literaturbericht 149 

Solche Super-Synthesen sind anregend, werden faszinierend vorgetragen. 
Doch sie müssen sich an den Tatsachen messen, dürfen sich nicht in selbstfabri- 
zierte Bilder verflüchtigen. Hinduismus wie Buddhismus und Abraham-Religio- 
nen werden in diesem Schema vergewaltigt. Es braucht das (Streit-)Gespräch der 
Fachwissenschaftler. Nur so kann das wichtige Anliegen Drewermanns, von dem 
der I. Teil seiner Dogmatik durchzogen ist, fruchtbar werden: Die Rehabilitation 
von Bild, Symbol, Mythos, Traum und damit der Zugang zu Gottes Wärme und 
Barmherzigkeit. Ohne die so verachtete •Begrifflichkeit" (Dogma, Institution 
usw.) verschwimmen die Bilder im Belanglosen und stranden am Ufer neuer (neu- 
scholastischer) Systematisierung: •Erfahrung ohne Philosophie ist blind; Philo- 
sophie ohne Erfahrung ist leer" meint Odo Marquard26 mit Kant. 

Im II. Teil bringt Drewermann eine breite evolutive, biologische, gehirnphysio- 
logische, gestaltpsychologische, psychoanalytische Entwicklung der •archetypi- 
schen" Welt des Menschen. Er zeigt, manchmal überzeugend, wie eng vernetzt 
menschliches Verhalten mit seiner Evolution aus dem Tierreich ist. Manchmal 
überschlägt er sich; so wird zum Beispiel (446) •das schreckhafte Stehenbleiben" 
in einer Gefahr-Situation auf den Klammereffekt des aufrecht-gehenden Säuge- 
tiers zurückgeführt, das am Baum •in die Vertikale" flieht; der noch vierbeinige 
Hund hingegen flüchte in der gleichen Situation in die Horizontale, das heißt 
läuft weg. 

In diesen Evolutionsprozeß zeichnet Drewermann •Vier Zentralsymbole der 
Religion in Antwort auf die vier Grundformen der Angst" (385-502) ein: schi- 
zoide Angst mit der •Therapie" der Taufe; depressive mit Abendmahl; zwangs- 
neurotische mit Initation (Firmung); hysterische mit Ehe. Es findet sich wie- 
derum viel Bedenkenswertes. So, wenn er mit S. Ferenczi das Ursymbol des Was- 
sers entwicklungsgeschichtlich nachvollzieht (431): • Weil der Mutterschoß das 
Wasser des Urmeeres ersetzt, kann das Wasser beziehungsweise das Meer als ein 
Symbol des Mutterschoßes gelten; weildtr Mutterschoß eine Höhle darstellt, aus 
welcher das Leben hervorgeht, kann auch das Bild der Höhle als Symbol des Mut- 
terschoßes empfunden werden." So verwundert es nicht (432), daß •entsprechend 
der Symbolik von Grotten und Craft als Bilder der Wiedergeburt auch das Wasser 
seit eh und je als ein quasi sakramentaler Ort der Regeneration verehrt wurde". 

Drewermanns Verknüpfungen weit auseinander liegender Wissenschaftsge- 
biete müssen helfen, religiöse Vollzüge neu zu fassen und zu verlebendigen. Aber 
sie bedürfen des beharrlichen und oft mühsamen Nachgehens und Nachprüfens. 
Was könnte doch ein Gespräch mit •moderner" Philosophie27 zur Höhlen-. Was- 
ser-Symbolik klärend beitragen! 

26 Abschied vom Prinzipiellen, 1991, 8. 
27 Hans Blumenbergs Monographie, Höhlenausgänge, 1989, gehört zu den bedeutendsten 
Werken der letzten Jahre und hinterfragt mit umfassendem Material und bestechender 
Farbigkeit die Bedeutung der mythischen Höhle. Eine Auseinandersetzung mit diesem 
Philosophen ist eine der dringendsten Anliegen für die Integration von Drewermanns An- 
sätzen. Denn Blumenberg hat das Symbol, die Metapher in die heutige Diskussion einge- 
bracht in einer Weise, die gerade durch ihren atheistischen, skeptischen Akzent zur Besin- 
nung auf Chance und Gefahr der Bilder für ein modernes Weltbild aufmerksam macht. 



Literaturbericht 150 

Am wichtigsten aber scheint mir das Hineinbinden der menschlichen Freiheit 
in vorpersonale Bewußtseins- und biologische Schichten des Menschen zu sein. 
Läßt sich das wirklich ohne und sogar gegen 2000 Jahre Geschichte bewerkstelli- 
gen? Ohne die von der heutigen Psychoanalyse28 aufgezeigte Bindung der Sym- 
bolwelt des Menschen an die soziale Umwelt? Ohne - christlich gesprochen - die 
Kirche? 

Von da aus wird wohl verständlich, was den Leser am stärksten beeindrucken 
(und erschüttern) kann: Drewermanns Zuneigung zur Lehre des Marcion (Mitte 
des 2. Jhts), der er noch mehr Sympathien entgegenbringt als vormals Adolf von 
Harnack. Es ist die Lehre von dem harten, zwar gerechten, aber doch bösen 
Schöpfergott des Alten Testaments, der gegen den Gott der Liebe Jesu Christi 
steht: •Die Liebe ist ein Ungehorsam gegen die Gesetze des Schöpfers." (232) 
Schon im Matthäuskommentar und anderswo zeigt sich, daß Drewermann am 
Leid und am Unheil der Schöpfung zu zerbrechen scheint. Die Antwort darauf: 
daß sie vielleicht nicht aus der Hand des gütigen Gottes (Marcion) stammt oder 
doch nicht mehr in der Vorsehung Gottes stehe (Drewermann), kann sich nahe 
legen - nur der Einzelmensch wird gerettet, wie Drewermann im Dialog mit 
D. Solle zu sagen scheint -. Man sollte daraus aber keinen AntiJudaismus kon- 
struieren (J. B. Metz), sondern die Frage nach der Theodizee in den weltweiten 
Nöten unserer Zeit, die Drewermann stellt, ganz und gar ernst nehmen. 

Drewermann deckt wie kaum ein anderer Schwachstellen im heutigen Chri- 
stentum auf und kann auch - mit den zwei Einsichten in die Rolle der Bilder und 
der Angst - Wege zu der Neubesinnung zeigen, die der jetzige Kardinal Ratzinger 
in seinem Buch über •Das Problem der Dogmengeschichte in der Sicht der katholi- 
schen Theologie" (1966, 38) postuliert: •Es gibt nicht den geschichtslos-dauern- 
den Begriff, dessen Sinn ich schon dann bewahrt habe, wenn ich ihn verbal unver- 
ändert wiederhole. Damit eine Aussage dieselbe bleibt, muß sie mit den ge- 
schichtlichen Verwandlungen des Menschen neu angeeignet werden." Doch 
ebenso wenig, wie man die •Evolution" des Menschen aus dem Tierreich ausstrei- 
chen darf, um den heutigen Menschen zu verstehen, kann man die Geschichte des 
Christentums annullieren, um endlich das wahre Christentum zu entdecken. Ge- 
schichte aber wird - mit ihren Positiva und ihren Negativa - getragen von der(n) 
Kirche(n). Die Trennung der individuellen (psychoanalytischen) von der sozialen 
(dogmatisch überlieferten und institutionell bewahrten) Verwurzelung in der Ver- 
gangenheit kann nur tödlich sein. Der frühe Drewermann, der das Heil in der ka- 
tholischen Form des Christentums sah, bleibt im Recht und ermöglicht erst eine 
fruchtbare Kirchenkritik. Josef Sudbrack, München 

28 Vgl. die wichtigsten Arbeiten des Psychoanalytikers Alfred Lorenzer über Symbol in der 
Psychoanalyse, dazu mein Anm. 18 erwähntes Buch. 




