LITERATURBERICHT

Wohin fiihrt der Weg?

Zu Eugen Drewermanns christlicher Dogmatik, Bd. I

Wieder liegt ein vielseitiger Drewermann vor: nach dem Grundlagenwerk?, auf
das sich der Autor stets neu bezieht, einer moraltheologischen?, einer exegeti-
schen Synthese? und anderen umfangreichen Biichern* nun der erste, iiber 700
Seiten dicke Band einer Dogmatik®. Die zuriickgelegte Wegstrecke beginnt bei
der ,,buchstiblichen Annahme* in ,,Strukturen des Boésen® (I1, XXX1), ,,daB die
Lehre der christlichen Religion, und zwar in ihrer katholischen Form, mit ihren
Riten, Symbolen, Sakramenten und Mysterien, fiir alle Menschen heilsnotwendig
ist und es auBerhalb davon kein Heil (mehr E. D.) gibt®; jetzt (654 a, 147) ,spiirt“
Drewermann ,,das deutliche Verbor Gottes*, ,,noch linger zu sagen: ,Ich glaube
an die eine heilige (romische! E. D.) katholische und apostolische Kirche‘“.
Grund dafiir sei der ,,aberwitzige* , realititsferne, das Géttliche vergegenstindli-
chende Aberglaube* der Kirche, die die ,,Ichtriebe“ des Menschen »konsequent“
in ,Mechanismen der Selbstunterdriickung“,,umwandelt*; »Kirchenglaube* als
»Regressionsphinomen auf die ,anale‘ Phase der Psychogenese“, produziert
»Zwangsneurosen®,

Dokumentationsbinde (sechs davon sind auf meinem Schreibtisch) versuchen
die Wegmarken abzustecken, bleiben aber hinter der Entwicklung zuriick. Bi-
schof Lehmann von Mainz wies darauf hin, daB man auf keinen Fall den Erfolg
Drewermanns nur popularisierenden Tendenzen und modischer Kirchenkritik
zuschreiben darf. Er treffe — auch mit seiner einseitigen und falschen Kritik - An-
liegen, die im heutigen christlichen Glauben anstehen. So gibt es ,,Pro“-¢ und

' Strukturen des Bisen, eine Kassettenausgabe erschien 1988.

* Psychoanalyse und Moraltheologie, Erstausgabe 1982-1984.

* Tiefenpsychologie und Exegese, Erstausgabe 1987/1988.

* Der Alfred Sobel Verlag hat 1992 eine Eugen-Drewermann-Bibliographie von 100 Seiten
herausgebracht. ,,Der Spiegel“ zihlt in der Weihnachtsnummer (20. 12. 1993) fiir ,,bis
Mitte 1992“ 53 Biicher mit 14475 Seiten und 1,1 Millionen Exemplaren. Der Artikel ist mi-
serabel recherchiert: Drewermann sei bei katholischen Veranstaltern ausgeschlossen; als
ich ihn am 7. 12. 1993 in Osnabriick zum letztenmal traf, kam er von einem Seminar der
katholischen Bildungsstitte der Franziskaner, Haus Ohrbeck; mit Verweis auf den ,,Kate-
chismus der katholischen Kirche* und die Enzyklika ,,Glanz der Wahrheit* wird ein
Kampf: ,,Drewermann gegen Papst“ hochstilisiert; doch die Beziige darauf wurden von
Drewermann erst in Anmerkungen usw. nachgetragen.

* Glauben in Freiheit oder Tiefenpsychologie und Dogmarik, Bd. 1, Solothurn wu. a., 1993,
710.

¢ Mit protestantischer (antikatholischer) Tendenz Reinhold Gestrich, Eugen Drewermann —
Glauben aus Leidenschaft. Eine Einfithrung in seine Theologie, 1992; leider auch Jiirgen



Literaturbericht 145

»Contra“’-Literatur. Statt differenzierende Stellungnahmen zu karikieren?, sollte
man Gisbert Greshake® héren, der zum bisher negativsten Buch, zum ,, Kleriker*
(1989) schrieb: ,,Die kritischen Beschreibungen und Analysen Drewermanns las-
sen sich bei allem Einspruch gegen seine pauschalierende ,Hammer-Analyse’
dennoch lesen als oft erhellende Kritik an einem nicht gelingenden Zueinander
von Person und Amt, von personaler Freiheit und Institution.*

Die Tragik des Falls liegt — wiederum Bischof Lehmann - eher im miBgliickten
Gespriach der akademischen Theologie als des kirchlichen Amtes mit Drewer-
mann. Erstaunlich wenige Theologen nehmen seinen Ansatz ernst, so wie es zum
Beispiel J. Werbick in seiner ,,Gotteslehre®, Bilder sind Wege!?, versucht. Ingolf
U. Dalferth!! will wie Drewermann in ,,Jenseits von Mythos und Logos* die Aus-
sagekraft des Mythos verlebendigen; doch in der verarbeiteten reichen Literatur
kommt dieser nur am Rande vor. Noch reicher dokumentiert Bernhard Grom'?
seine ,,Religionspsychologie“ und schlieB3t sie mit einem scharfen Nein zu C. G.

Jeziorowski, Eugen Drewermann, der Streit um den Glauben geht weiter, 1991, 106 u. 6.:
»Parallelen zwischen Wittenberg und Rom kdnnen aber auf Dauer nicht ausgeschlossen
bleiben.“ Trotz Drewermanns Vorwort und dem Lob in ,,Christ in der Gegenwart* bietet
der Exeget Cesare Marcheselli-Casale, Von Drewermann lernen. Die Bibel auf der Couch,
1992, nur eine entschdrfende Verharmlosung. Auch der sympathische Versuch Anselm
Griins, Tiefenpsychologische Schriftauslegung, 1992, wird der Brisanz von Drewermanns
Ansatz nicht gerecht.

7 Auf dem Boden der klassischen Exegese steht Gerd Liidemann, Texte und Trdume. Ein
Gang durch das Markusevangelium in Auseinandersetzung mit Eugen Drewermann, 1992;
Drewermanns Kirchenkritik anerkennend, doch ihn aus psychoanalytischem Wissen kriti-
sierend schreibt Hartmut Raguse, Psychoanalyse und biblische Interpretation. Eine Ausein-
andersetzung mit Eugen Drewermanns Auslegung der Johannes-Apokalypse, 1993, 253 f:
»Was Drewermann in seinen zwei Bdnden ,Tiefenpsychologie und Exegese und auch in
seinen anderen Werken anbietet, hat mit genuiner Psychoanalyse fast nichts zu tun und er-
reicht wohl auch nicht die Standards Jungscher Tiefenpsychologie... Irgendeinem neuen
Impuls fiir die Verbindung von Psychoanalyse oder Tiefenpsychologie mit exegetischer
Wissenschaft habe ich in Drewermanns Biichern nicht gefunden ... Ich fiirchte, daB Dre-
wermann hier einen latenten Fundamentalismus vertritt.“ Aber er verfehlt ebenso Drewer-
manns Anliegen wie Klaus Bergers rasantes Pamphlet in der FAZ (14. 4. 1992): Zum Ket-
zer reicht es nicht. Eugen Drewermanns Matthduskommentar. Das zeigt ein Blick in Bergers
enttduschende Historische Psychologie des Neuen Testaments, 1991.

¢ Jorg Spletts Kritik an meinem Drewermann-Buch (Theophil 68, 1993, 290-292) verfehlt
mein Anliegen véllig, zuerst nimlich den Autor zu verstehen, ehe man ihn kritisiert; so wie
es Ignatius von Loyola wiinschte, eher ,,die Aussage des Nichsten zu retten, als sie zu ver-
urteilen ...“. Im Gegensatz zu ihm hat der wohl schirfste, aber wissende(!) Drewermann-
Kritiker Hermann-Josef Lauter, mein Buch lobend begriit. Vgl. seine laufende Berichter-
stattung in Pastoralblatt fiir die Diézesen Aachen, Berlin, Essen, Hildesheim, KéIn, Osna-
briick und sonstwo.

? ,Das ist ein weites Feld...“. Impressionen zu Eugen Drewermanns ,,Kleriker®, in: Karl
Hillenbrand (Hg.) Priester heute. Anfragen, Aufgaben, Anregungen, 1992, 10-31.26.

19 Bjlder sind Wege. Eine Gotteslehre, 1992, 158f, 280, 311, 343.

' Die christliche Transformation der Theologie, 1993, 71.

121992; da der C. G. Jung-Mythos in der Drewermannschen Fan-Gemeinde so wichtig ist,
sei auf dessen Destruktion hingewiesen, die Renate Hofer mit iiberlegenem historischen
und psychoanalytischem Wissen vornimmt: Die Hiobsbotschaft C. G. Jungs. Folgen sexuel-
len Mifbrauchs, 1993.



Literaturbericht 146

Jung ab. Das Literaturverzeichnis hilt Drewermann nicht einmal fiir erwihnens-
wert. Manfred Gorg'?, Theologe und Agyptologie, geht in ,Mythos, Glaube und
Geschichte“ eben dem nach, was Drewermann'® zu seinem wohl schonsten Buch
. Ich steig hinab in die Barke der Sonne*(1989) fiihrte, der ,, Verwurzelung christli-
cher Bildgestalten im altigyptischen Glauben“; Drewermann wird nicht erwihnt.
Die , Einladung zum Gesprich. Fragen an Eugen Drewermann‘'s der Miinchener
Akademie-Veranstaltung von 1992 mit den recht verschiedenen Stellungnahmen
der Autoren 1a63t ahnen, wie wichtig ein theologisches Gesprich mit Drewermann
wire.

Doch hier muB3 der ,,Schwarze Peter” an Drewermann zuriickgegeben werden.
In seiner Dogmatik werden fast Seite fiir Seite die Theologen wegen ihrer Intel-
lektualisierung, Dogmatisierung, Institutionalisierung, Hierarchisierung der exi-
stentiellen Wahrheit gebrandmarkt, aber nur ganz allgemein. Wenn mal einer er-
wiahnt wird, dann heiBt es (621a): ,,P. Burger, ... dessen kirchlicherseits stark un-
terstiitzte Kritik an dem Versuch einer Synthese von Tiefenpsychologie und Theo-
logie in der simplen Behauptung griindet, daB die Psychoanalyse und insbeson-
dere die ,Archetypenlehre’ C. G. Jungs von unwissenschaftlichen und unbewiese-
nen Behauptungen ausgehe; P. Burger ist nicht einmal willens zu erkennen oder
gar anzuerkennen, daf die naturwissenschaftliche Methode der Psychologie sich
grundlegend von der Verfahrensweise der Psychoanalyse unterscheidet.“ Dal3
dieser Anton A. Bucher - wie er richtig heiBt — sich in ,, Bibelpsychologie“'® aus-
fiihrlich iiber Drewermanns Fragenbereich duBert, wird iibersehen. Keiner weif3
alles, aber keiner sollte tun, als wiiB3te er alles.

Kurz vorher wird ein ,,Theologe* erwéhnt, der C. G. Jung ,,Selbsterlésung* vor-
wirft. Es ist Martin Buber! Aber er wird nur zitiert nach C. G. Jungs ,,Antwort an
Martin Buber“. Eugen Biser wird in Anmerkungen gelobt. Aber statt sich z. B. mit
der Argumentation auseinanderzusetzen, die Biser in dem schénen Gesprich mit
Drewermann!” zur ,Jungfrauengeburt” bringt, ist das Léicherlichmachen des
Credo-Artikels ein roter Faden in Drewermanns Dogmatik.

13 Glaube und Geschichte. Die Bilder des christlichen Credo und ihre Wurzeln im alten
Agypten, 1992; zur Bewertung s. Dieter Zeller, Christus unter den Géttern. Zum antiken
Umfeld des Christusglaubens, 1993.

14 Meditationen zu Tod und Auferstehung, 1989.

1> Hg. Hermann J. Pottmeyer, 1992.

16 Psychologische Zugénge zu biblischen Texten, 1992; I,1: Auch Jakob hatte ihn, den Odi-
puskomplex. Psychologische Bibelauslegung im Anschlufl an Sigmund Freud; I,2: Bibli-
sche Gestalten auf dem Weg zu ihrem Selbst. Tiefenpsychologische Auslegung nach C. G.
Jung; I1,3: Nicht mit dem Wort, sondern dem Traum. Die tiefenpsychologische Bibelher-
meneutik von Eugen Drewermann.

17 Hg. Michael Albus, 1993; Biser spricht (206f) von dem ,,auf die Auferstehung des Ge-
kreuzigten, dieses Urparadox, verpflichteten Christ”, und zeigt, daB ,,das Bild von der
Jungfraulichen Mutter eine Art Vorgriff auf das Osterliche Paradox, nimlich die Auferste-
hung des Gekreuzigten* ist. Drewermann (209 ff) stimmt dem ,,theologisch“ zu, geht aber
nicht darauf ein, sondern diskriminiert es in Gestalt eines 14jihrigen Médchens (215):
»Wenn das stimmen soll, geht es doch nicht um den Schof3 Mariens, was man uns beibrin-
gen will, ist der bloBe Sexualverzicht. Da sollen wir Jungfrauen sein und trotzdem Miitter
werden. Das bedeutet: Wir haben die Liebe nie zu leben.“



Literaturbericht 147

Der alte Vorwurf, daB Theologen keine moderne Philosophie!8 kennen, wieder-
holt sich in der ,,Dogmatik* und soll abgemildert sogar Karl Rahner (218) gelten.
Doch fiir Drewermann hort die moderne Philosophie mit dem Existentialismus
auf; keine Linguistik, keine Systemphilosophie, kein Strukturalismus und keine
Sprachphilosophie, keine , Negative Dialektik“ der Frankfurter Schule, keine
ProzeBphilosophie Alfred North Whiteheads, weder Blumenbergs Symbol-Deu-
tung noch Lévinas’ Dialog-Philosophie noch Lyotards Postmoderne. Anmerkun-
gen (519-676, zweispaltig) und Bibliographie (677-720, zweispaltig), schweigen
sich aus. Ernst Bloch (existentialistisch) kommt mal vor; Kurt Hiibner (584 a)
wird belanglos zitiert. Bei der Erwdhnung von Noam A. Chomskys Transforma-
tionsgrammatik (299) stutzt man; doch mit der Entdeckung, daB er einer der
wichtigen Autoren Hoimar von Ditfurths!® ist, des Lieblingsautors Drewermanns,
kommen Zweifel. Keiner weil3 alles, aber keiner sollte tun, als wiiBite er alles.

Wenn Drewermann klagt, daB ,,es inzwischen in der kirchlichen Apologetik {ib-
lich (sei), jeden Autor als ,unwissenschaftlich® zu diffamieren, der K. Deschner
auch nur zitiert”, vergiBit er zu sagen, daB3 es ausgerechnet der scharfe Kirchenkri-
tiker Georg Denzler? ist, der als Historiker zeigt: ,,Ungeniigend sind oft Drewer-
manns Hinweise auf kirchengeschichtliche Probleme ... Drewermanns kirchenhi-
storische Gewihrsleute lassen sich an den Fingern einer Hand abzihlen: Karl
Heinz Deschner ... alles Namen, die nicht gerade fiir Objektivitit stehen.

Nur Karl Rahner wird im ,theologischen Exkurs in tiefenpsychologischer
Absicht“ (209-244) und sonst auch positiv behandelt. Seine ,,Grenzen“ aber sol-
len das Versagen der Kirche dokumentieren (218-222): — Die Schwere der Spra-
che, ,,die Gewundenheit, die endlosen Drechseleien von Hypotaxen®. Warum nur
verlieh die ,,Deutsche Akademie fiir Sprache und Wissenschaft“ 1973 dem , Mei-
ster des Literarischen Wortes“, der ein ,,neues Gehér fiir das Wort der Religion er-
moglicht(e)* den ,,Sigmund-Freud-Preis fiir wissenschaftliche Prosa 1973“ und
lobt Heinrich B6ll, immerhin Nobelpreistriiger, Rahners ,,neue Sprache“?'? - Die
fehlende Auseinandersetzung mit ,,Evolutionstheorie* usw. Doch Rahner hatte
es nicht notig, seine intensiven Gespriche?? mit der Naturwissenschaft durch An-
merkungen zu dokumentieren. — Die ,,unerliBliche Abstraktion* in Rahners Bii-
chern, so daB sich ,,bei ihm nicht auch nur der geringste Hinweis auf das konkrete
Erleben des Todes“ usw. finde. Hat Drewermann nie die kleinen ,,frommen*
Schriften Rahners zu sehen bekommen? ~ ,Das Erfiillungsdenken dogmatischer

18 Vgl. mein Buch: Eugen Drewermann ... um das Menschliche des Christentums, *1992; und
in: Mystische Spuren. Auf der Suche nach der christlichen Lebensgestalt, 1990, die Seiten
251-292.

19 Zum Beispiel in: Innenansichten eines Artgenossen. Meine Bilanz, 1991, 22.

2 Von der Ungeistigkeit des geistigen Standes, in: Thomas Schweer (Hg.), Drewermann und
die Folgen. Vom Kleriker zum Ketzer, Stationen eines Konfliktes, 1992, 85-90; zum ,,Kleri-
ker“, urspriinglich in der FAZ. Zu Deschner vgl. die sachliche Auseinandersetzung von
Fachhistoriker in: Hans Reinhard Seeliger, Kriminalisierung des Christentums? Karl Heinz
Deschners Kirchengeschichte auf dem Priifstand, 1993.

U Karl Rahner, Bilder eines Lebens (Hg. P. Imhof u. a.), 1985, 97f.

22 Vgl. Hans-Dieter Mutschlers Beitrag in dem von ihm herausgegebenen Band: Gott neu
buchstabieren. Zur Person und Theologie Karl Rahners, 1944.



Literaturbericht 148

Vorgaben®, daB3 Rahner versuche, die christliche und auch menschheitsgeschicht-
liche Uberlieferung in einem der Moderne angemessenen Denken und Sprechen
neu zu fassen und weiterzugeben.

Das allerdings hebt Rahner von Drewermann ab; letzterer bricht mit der Ge-
schichte des Glaubens. Der I. Teil des vorliegenden Bandes: ,,Dogma und
Zwangsidee oder: Glauben als Ichfunktion®, stellt dies dar und das Ergebnis lau-
tet (328): ,,Wir sind dabei, einen zweitavsend Jahre alten Teufelskreis kirchlicher
Theologie aufzusprengen und den Energiestrom des Religidsen ,richtig’ herum zu
lenken.” Schon das Matthdusevangelium (I. Kommentarband 1992) habe die ein-
zig legitime Bild- und Traum-Sprache fiir religidse Wahrheiten zur Begriffs-
(Dogma) und Institutions-(Kirche)Sytematik verfestigt. Das ,,Ich* mit seiner in-
neren Freiheit und seiner mystischen Gotteserfahrung (193 ff) sei in die Zwangs-
jacke von Autoritit und Professoren gesteckt worden. Das habe (224) ,,die Ver-
dringung der unbewuBiten Dynamik der menschlichen Psyche“ bewirkt. Not tue
.eine neue Synthese von Erfahrung und Poesie”, meint der letzte Abschnitt dieses
Teils. Die schonsten Seiten Drewermanns leben aus dieser Synthese.

Doch man hitte sich gewiinscht, da Drewermann mit seiner sprachlichen und
auch analystischen Kraft sich selbstkritisch dem heutigen Ringen um Bild und
Begriff, um Mythos und System?? gestellt hitte; sein pauschales Urteil iiber ,,2000
Jahre“ Irrtum wire vorsichtiger geworden, sein Neuansatz differenzierter und
seine Poesie?* ertrdglicher ausgefallen.

Gerade in der Dogmatik zeigt er nimlich selbst den Drang, simplifizierend zu
systematisieren. Auf der Flucht vor der Begrifflichkeit macht er das, was er (weit-
hin zu Recht) der Neuscholastik vorwirft: Leben wird schematisch katalogisiert?s.
Dazu ein zentrales Beispiel (354-361): Die ,religiése Losung” fiir die ,,wachsende
Angst* sei (natiirlich nur:) ,,exemplarisch® folgendermalen: Der Hinduismus als
»Naturreligion“ entspreche der ,, Verhaltensforschung*, die dem Menschen im un-
reflektierten ,,In-der-Welt-Sein“ gelte; das verbinde ihn mit dem Tier: ,,Es ist kein
Unterschied zwischen Gottlichem und Naturhaftem®. Der Buddhismus als ,,My-
stik* entspreche der ,, Psychoanalyse”; sie gelte dem ,,BewuBtsein“ des Menschen
in den Freudschen Stufen von ,,Oralitit, Analitit, 6dipaler Sexualitit*: Buddhis-
mus als ,,Religion des reinen BewuBtseins®. Judentum, Christentum, Islam mit ih-
rem ,personalen Gottesglauben® entsprechen der ,, Existenzphilosophie®; hier
werde die ,geistige” Ebene erreicht: nicht mehr ,,Aufhebung der Person, sondern
... Bejahung der eigenen Person®.

23 Christoph Jamme berichtet umfassend; systematisch: ,, Gott hat an ein Gewand"“. Grenzen
und Perspektiven philosophischer Mythos-Theorien der Gegenwart, 1991 ; historisch: Einfiih-
rung in die Philosophie des Mythos, II. Neuzeit und Gegenwart, 1991.

24 Man lese die von dem brillanten Kenner heutiger Literatur selbst gedichteten Verse:
»Ganz so ist Deine Liebe / Die Du mir téglich schenkst, / Als ob Du Friihlingstriebe /
Sanft hin zur Sonne lenkst.“ Aus: Giordano Bruno oder Der Spiegel des Unendlichen, 1992,
61, und oftmals dort.

25 Hier liegt nach meiner Ansicht auch die berechtigte Kritik, nach der Drewermann ,.ein
tiefenpsychologischer Sexismus* ,unterlduft”. Dazu u.a. Maria Kassel, Traum, Symbol,
Religion. Tiefenpsychologie und feministische Analyse, 1991, 188.191; Drewermanns Ant-
wort, dies sei feministische Ideologisierung, wird dem Anliegen keineswegs gerecht.



Literaturbericht 149

Solche Super-Synthesen sind anregend, werden faszinierend vorgetragen.
Doch sie miissen sich an den Tatsachen messen, diirfen sich nicht in selbstfabri-
zierte Bilder verfliichtigen. Hinduismus wie Buddhismus und Abraham-Religio-
nen werden in diesem Schema vergewaltigt. Es braucht das (Streit-)Gesprich der
Fachwissenschaftler. Nur so kann das wichtige Anliegen Drewermanns, von dem
der L. Teil seiner Dogmatik durchzogen ist, fruchtbar werden: Die Rehabilitation
von Bild, Symbol, Mythos, Traum und damit der Zugang zu Gottes Wiarme und
Barmherzigkeit. Ohne die so verachtete ,,Begrifflichkeit” (Dogma, Institution
usw.) verschwimmen die Bilder im Belanglosen und stranden am Ufer neuer (neu-
scholastischer) Systematisierung: ,,Erfahrung ohne Philosophie ist blind; Philo-
sophie ohne Erfahrung ist leer“ meint Odo Marquard?® mit Kant.

Im II. Teil bringt Drewermann eine breite evolutive, biologische, gehirnphysio-
logische, gestaltpsychologische, psychoanalytische Entwicklung der ,,archetypi-
schen* Welt des Menschen. Er zeigt, manchmal iiberzeugend, wie eng vernetzt
menschliches Verhalten mit seiner Evolution aus dem Tierreich ist. Manchmal
iiberschlégt er sich; so wird zum Beispiel (446) ,,das schreckhafte Stehenbleiben*
in einer Gefahr-Situation auf den Klammereffekt des aufrecht-gehenden Siuge-
tiers zuriickgefiihrt, das am Baum ,,in die Vertikale* fliecht; der noch vierbeinige
Hund hingegen fliichte in der gleichen Situation in die Horizontale, das heil3t
lauft weg.

In diesen EvolutionsprozeB zeichnet Drewermann ,,Vier Zentralsymbole der
Religion in Antwort auf die vier Grundformen der Angst“ (385-502) ein: schi-
zoide Angst mit der ,,Therapie* der Taufe; depressive mit Abendmahl; zwangs-
neurotische mit Initation (Firmung); hysterische mit Ehe. Es findet sich wie-
derum viel Bedenkenswertes. So, wenn er mit S. Ferenczi das Ursymbol des Was-
sers entwicklungsgeschichtlich nachvollzieht (431): ,, Weil der Mutterschol3 das
Wasser des Urmeeres ersetzt, kann das Wasser beziechungsweise das Meer als ein
Symbol des MutterschoBes gelten; weil der Mutterschol3 eine Hohle darstellt, aus
welcher das Leben hervorgeht, kann auch das Bild der Hohle als Symboldes Mut-
terschofles empfunden werden.* So verwundert es nicht (432), daB ,,entsprechend
der Symbolik von Grotten und Grab als Bilder der Wiedergeburt auch das Wasser
seit eh und je als ein quasi sakramentaler Ort der Regeneration verehrt wurde“.

Drewermanns Verkniipfungen weit auseinander liegender Wissenschaftsge-
biete miissen helfen, religiose Vollziige neu zu fassen und zu verlebendigen. Aber
sie bediirfen des beharrlichen und oft mithsamen Nachgehens und Nachpriifens.
Was konnte doch ein Gesprich mit ,,moderner” Philosophie?” zur Hohlen-. Was-
ser-Symbolik klidrend beitragen!

26 Abschied vom Prinzipiellen, 1991, 8.

27 Hans Blumenbergs Monographie, Hohlenausgdnge, 1989, gehért zu den bedeutendsten
Werken der letzten Jahre und hinterfragt mit umfassendem Material und bestechender
Farbigkeit die Bedeutung der mythischen Hohle. Eine Auseinandersetzung mit diesem
Philosophen ist eine der dringendsten Anliegen fiir die Integration von Drewermanns An-
sitzen. Denn Blumenberg hat das Symbol, die Metapher in die heutige Diskussion einge-
bracht in einer Weise, die gerade durch ihren atheistischen, skeptischen Akzent zur Besin-
nung auf Chance und Gefahr der Bilder fiir ein modernes Weltbild aufmerksam macht.



Literaturbericht 150

Am wichtigsten aber scheint mir das Hineinbinden der menschlichen Freiheit
in vorpersonale BewuBtseins- und biologische Schichten des Menschen zu sein.
LaBt sich das wirklich ohne und sogar gegen 2000 Jahre Geschichte bewerkstelli-
gen? Ohne die von der heutigen Psychoanalyse? aufgezeigte Bindung der Sym-
bolwelt des Menschen an die soziale Umwelt? Ohne — christlich gesprochen - die
Kirche?

Von da aus wird wohl verstindlich, was den Leser am stiirksten beeindrucken
(und erschiittern) kann: Drewermanns Zuneigung zur Lehre des Marcion (Mitte
des 2. Jhts), der er noch mehr Sympathien entgegenbringt als vormals Adolf von
Harnack. Es ist die Lehre von dem harten, zwar gerechten, aber doch bésen
Schopfergott des Alten Testaments, der gegen den Gott der Liebe Jesu Christi
steht: ,,Die Liebe ist ein Ungehorsam gegen die Gesetze des Schopfers.” (232)
Schon im Matthduskommentar und anderswo zeigt sich, da Drewermann am
Leid und am Unheil der Schépfung zu zerbrechen scheint. Die Antwort darauf:
daB sie vielleicht nicht aus der Hand des giitigen Gottes (Marcion) stammt oder
doch nicht mehr in der Vorsehung Gottes stehe (Drewermann), kann sich nahe
legen — nur der Einzelmensch wird gerettet, wie Drewermann im Dialog mit
D. Sélle zu sagen scheint -. Man sollte daraus aber keinen Antijudaismus kon-
struieren (J. B. Metz), sondern die Frage nach der Theodizee in den weltweiten
Noten unserer Zeit, die Drewermann stellt, ganz und gar ernst nehmen.

Drewermann deckt wie kaum ein anderer Schwachstellen im heutigen Chri-
stentum auf und kann auch - mit den zwei Einsichten in die Rolle der Bilder und
der Angst — Wege zu der Neubesinnung zeigen, die der jetzige Kardinal Ratzinger
in seinem Buch tiber ,, Das Problem der Dogmengeschichte in der Sicht der katholi-
schen Theologie® (1966, 38) postuliert: ,,Es gibt nicht den geschichtslos-dauern-
den Begriff, dessen Sinn ich schon dann bewahrt habe, wenn ich ihn verbal unver-
dndert wiederhole. Damit eine Aussage dieselbe bleibt, muBl sie mit den ge-
schichtlichen Verwandlungen des Menschen neu angeeignet werden.“ Doch
ebenso wenig, wie man die ,,Evolution* des Menschen aus dem Tierreich ausstrei-
chen darf, um den heutigen Menschen zu verstehen, kann man die Geschichte des
Christentums annullieren, um endlich das wahre Christentum zu entdecken. Ge-
schichte aber wird — mit ihren Positiva und ihren Negativa - getragen von der(n)
Kirche(n). Die Trennung der individuellen (psychoanalytischen) von der sozialen
(dogmatisch iiberlieferten und institutionell bewahrten) Verwurzelung in der Ver-
gangenheit kann nur tédlich sein. Der friihe Drewermann, der das Heil in der ka-
tholischen Form des Christentums sah, bleibt im Recht und erméglicht erst eine
fruchtbare Kirchenkritik. Josef Sudbrack, Miinchen

2 Vgl. die wichtigsten Arbeiten des Psychoanalytikers Alfred Lorenzer iiber Symbol in der
Psychoanalyse, dazu mein Anm. 18 erwihntes Buch.





