Freiheit aus Entschiedenheit

Chancen des Christseins in einer pluralistischen Welt

Thomas Gertler, Erfurt

Der folgende Text ist aus der Arbeit mit Oberschiilern und Studenten im
Osten Deutschlands erwachsen und ist mehrfach, auch vor Ordensleuten,
vorgetragen worden. Er sollte dazu helfen, die neu gewonnene Freiheit
tiefer zu verstehen und besser damit umzugehen. Die Einfachheit der Ge-
dankenfithrung und die manchem vielleicht zu starke Didaktik ist darauf
zuriickzufithren. In dieser Zeitschrift kann der Text dazu dienen, die Si-
tuation im Osten besser zu verstehen, und, was mich freuen wiirde, wo-
moglich auch manchem ,,Wessi“ etwas sagen, zumindest dariiber, in wel-
cher Geistesverfassung wir nun im Westen ankommen. Auf Anmerkun-
gen wurde verzichtet. Der Leser wird merken, daf3 ich auBBer den im Text
genannten Autoren vieles H. U. von Balthasar, H. Krings, W. Kasper und
M. Kehl verdanke.

1. Das Erbe der bisherigen Unfreiheit

Wir im Osten sind geprigt durch die Unfreiheit unseres bisherigen Sy-
stems, in dem die katholische Kirche einerseits freier als die umgebende
»sozialistische* Gesellschaft war, in dem sie andererseits selbst tief beein-
flufit war (wenn auch oft nur in Abwehr und als Gegenbild) von der Un-
freiheit ringsum. Diese immer noch vorhandene innere Unfreiheit duBert
sich in einem Mangel an Phantasie, an Eigeninitiative, an Kreativitit, in
einer Uberanpassung und Zuriickhaltung, in einem Mangel an Fihigkeit
zu Gesprich, Streit, aktiver Auseinandersetzung. Ein wichtiger Vorzug,
den die Unfreiheit hervorgebracht hat, ist die Fihigkeit zur Freundschaft.
Den Freunden gegeniiber herrscht ein tiefes Vertrauen und manchmal
eine grenzenlose Offenheit.

Wir haben seit langen Jahren vor allem durch das Fernsehen nach dem
Westen ,,geschaut® und sind auch von ihm geprégt, aber eben weitgehend
nur als ,,Zuschauer”. Von daher gibt es ein Unterlegenheitsgefiihl, eine
iiberstarke Erwartungshaltung, die jetzt in Enttduschung und bei man-
chen in Wut umgeschlagen ist.

Der Zusammenbruch des ,,Sozialismus* brachte auch den Einsturz
einer Fassade von bisherigen ,,sozialistischen* Werten mit sich, die es als



Thomas Gertler 162

innerlich gelebte und geteilte schon lange nicht mehr gab. Es wird hinter
den zerbrochenen Plakatwinden und Losungstafeln des Sozialismus ein
Wertevakuum offenbar, das tief erschrecken muB3. Wie wird eine Wiiste
neu zum Garten? Wenn einmal geistige Verwiistung und Verddung einge-
setzt haben, wie kdnnen geistiges Interesse und Sensibilitit wiedergewon-
nen werden? Der Radikalismus vieler Jugendlicher ist Folge kultureller
Verwahrlosung, wirtschaftlicher Aussichtslosigkeit und politischer Unbil-
dung, erwiéchst aus den zu einfachen und bloB emotionalen Antworten.

Dieser ,,Versteppung* entgegenzuwirken und zugleich auf das Neue,
auf die gewonnene Freiheit vorzubereiten, sind folgende Beobachtungen
und Uberlegungen gewidmet.

2. Zwischen liberaler Beliebigkeit und Fundamentalismus

Die Freiheit ist neben der Marktwirtschaft der prigende, allgemein aner-
kannte und getragene Wert unseres neugewonnenen und von uns gewdhl-
ten gesellschaftlichen Systems. Freiheit wird aber sehr verschieden vorge-
stellt und gelebt. Und sie wird auch als die groBe Gefahr der Neuzeit
empfunden. Wie sieht das in unserer Medienkultur iiberall direkt oder in-
direkt vermittelte Freiheitsverstindnis aus? Das durchschnittliche Frei-
heitverstdndnis versteht Freiheit als Ungebundenheit, als die Mdglichkeit
zu tun, was ich will, als ,,Willkirfreiheit“. Es ist die Freiheit der Zigaret-
tenreklame und der Cowboyfilme, auch vieler Liebesfilme. Hier wird die
Entscheidungsfreiheit gefeiert: sich immer wieder von Bindungen zu be-
freien und Neues, Gewagtes zu beginnen. Es wird die Freiheit gepriesen,
die alles auf eine Karte setzt, Mut hat, etwas zu unternehmen, die ,,Unter-
nehmerfreiheit” . Dieses Freiheitsverstindnis sieht vieles richtig und hat
eine verstindliche Faszination und Anziehungskraft. In vieler Hinsicht
ist es eben das, was wir gern wiren, wozu wir aber eben den Mut und die
EntschluBkraft nicht haben. Was in diesem Freiheitsverstindnis iiber-
sehen oder geleugnet wird, ist die Endlichkeit menschlicher Freiheit.

Die Beschleunigung unseres Lebens ist eine Konsequenz aus dem
Nicht-wahr-haben-wollen der Endlichkeit. Ich muB} schneller machen,
um meine Maoglichkeiten auszuschdpfen. Und ich muB vieles zugleich
machen. Oder wenn das nicht moglich ist, dann muB ich vieles nachein-
ander machen. Moglichst vieles ausprobieren.

Die Kurzzeitigkeit und die Kurzfristigkeit ist darum eine andere Kon-
sequenz: nichts zu verpassen, bei allem dabei zu sein, alle wichtigen
Leute zu kennen. Aber ich kann nicht fiir alle Menschen gleichermalBien
offen und da sein. Ich kann nicht zu jeder Aufgabe ja sagen.



Freiheit aus Entschiedenheit 163

Ich kann mir andererseits nicht unbegrenzt alle Optionen offen halten.
Viele wollen sich nicht festlegen. Wollen sich nicht entscheiden, weil das
Abschied, Scheidung von anderen Mdoglichkeiten bedeutet. Wenn ich
aber nie zu einem konkreten Angebot ja sage, fithrt das zu dem ,,schwe-
benden*“ Lebensgefiihl vieler junger Leute: ich habe an keinem Men-
schen, keiner Aufgabe, keiner Gemeinschaft wirklich Anteil. Nirgends
bin ich ganz da und engagiert. Nirgendwo bin ich daheim. DaB} wir nicht
alles kdnnen, ist auch eine frohe Botschaft, ist auch ein Evangelium.
Wenn wir die Endlichkeit unserer Freiheit akzeptieren, kann uns das
freier machen gegeniiber dieser stindigen Beschleunigung und Schnelle-
bigkeit. Wir mufiten im Osten mit sehr vielen Grenzen leben und waren
auch gezwungen, sie anzunehmen. Das hat unser Leben viel ruhiger ge-
macht, so fragwiirdig diese Ruhe, die sehr oft in Langeweile umschlug,
auch war. Jedenfalls ist fiir viele von uns das Leben im Schnellgang, nach-
dem wir lange nur gebremst gelebt haben, eine Uberforderung. Das ist
nur eine sehr zurtickhaltende Kritik am heutigen durchschnittlichen Frei-
heitsverstindnis. Es gibt eine viel grundsitzlichere und tiefere Kritik.

Viele sehen heute sehr klar und mit Schrecken die Gefahren der ,libe-
ralen* Freiheitsvorstellung, ja leiden selbst an der Heimatlosigkeit und
Ungesichertheit und an der Relativierung aller Werte, der Infragestellung
jeder Verpflichtung. Der Ausweg wird dann in der Bindung gesucht. Da-
her die Anziehungskraft vieler Sekten, darin steckt die Wahrheit der star-
ken konservativen Krifte in Kirche und Welt, daher der Reiz auch des
Islam. Bei ihm gibt es noch die Einheit von religidser, politischer und pri-
vater Welt, die in Europa seit den Religionskriegen und der Aufklirung
zerbrochen ist. Die grof3e Gefahr ist hier allerdings, daf3 eine Bindung ge-
sucht und angeboten wird, die die persdnliche Verantwortung und Frei-
heit aufgibt. Der einzelne wird unwichtig. Er ist nur Ridchen im Ge-
triebe. Wir aus dem Osten haben eine solche Form der Einheit und Bin-
dung eigentlich gerade hinter uns. Der Sozialismus war der Versuch, eine
geschlossene und heile Welt kiinstlich zu errichten, wie es auch der Na-
tionalsozialismus war. Beide sind aus der Kritik an der Moderne und ih-
rem Liberalismus hervorgegangen. Aber genau in der Durchsetzung der
Einheit von oben liegt der Fehler. Weder Kultur noch Glaube noch wirk-
liche Gefolgschaft kénnen erzwungen werden. Sie sind nur aus eigener
freier Entscheidung moglich. Ich hoffe, dal auch in Rom die Angst vor
dem Pluralismus nicht so sehr zunimmt, dafl dieser Zusammenhang nicht
mehr gesehen wird. Die Extreme und die Versuchung dieser Angst vor
der Freiheit liegen in Terror und Unterdriickung. Sie beruhen auf einem
falschen Verhiltnis zur Wahrheit. Es wird von den Fiithrern meist ange-
nommen, sie seien im Besitz der Wahrheit und darum diirften sie diese



Thomas Gertler 164

auch durchsetzen. Die Fithrung glaubt besser als der einzelne zu wissen,
was ihm gut tut, darum schreibt sie vor, was der einzelne tun soll. Die
Fiihrung ist (je dlter sie wird) fest von der Verderbtheit der Untergebenen,
besonders der Jugend iiberzeugt, aus diesem Mifitrauen erwichst so ein
alles Leben auszehrender Krebs wie die Stasi. Die Einheit der Gesell-
schaft (und auch der Kirche) kann aber nicht erzwungen werden. Sie
kann nur beruhen auf dem frei gewollten Konsens und der freiwilligen
Annahme von Grundwerten in der Bindung an eine Verfassung. Daher ist
die Fragestellung des Fundamentalismus richtig und wichtig, aber die
Antwort ist falsch. Gehorsam und Freiheit schlie3en sich nicht aus, son-
dern nach christlicher Auffassung ist Gehorsam nur in Freiheit und blei-
bender Verantwortung fiir das eigene Tun mdoglich. Ich bleibe auch als
Gehorchender fiir das, was ich im Gehorsam tue, selbst verantwortlich!
Das gilt fiir den Soldaten wie fiir den Ordensmann, der vollkommenen
Gehorsam gelobt hat.

Diese Beschreibung hat gezeigt, da3 eine Abschaffung der Freiheit
durch den heutigen links- bzw. rechtsextremen Radikalismus oder durch
religiosen Fanatismus und Fundamentalismus ausweglos ist. Was uns not
tut, ist darum:

3. Eine philosophische Besinnung auf die Freiheit

Jeder, der in eine sozialistische Schule gegangen ist, kennt die marxisti-
sche (von Hegel herkommende) Definition: , Freiheit ist Einsicht in die
Notwendigkeit“. Sie ist trotz ihrem zynischen Mifibrauch in der Vergan-
genheit richtig. Freiheit entspringt aus der Einsicht in die Notwendigkeit.
Anders formuliert, die Einsicht in die notwendig wirkenden Naturge-
setze, denen auch ich unterliege, gibt mir die Mdglichkeit, sie anzuwen-
den. Ich kann sie anwenden, weil ich mich auf sie, auf ihr notwendiges
Wirken verlassen kann, Die Anwendung der verstandenen Notwendig-
keiten macht mich frei. Also gerade die Einsicht in das unerbittliche Ge-
setz der Schwerkraft (und einiger anderer Gesetze) gibt mir die Freiheit
zum Fliegen: ,,Uber den Wolken muf3 die Freiheit wohl grenzenlos
sein ...

Es wird hier zugleich etwas sichtbar, was uns bei der Erlduterung die-
ser Definition immer verschwiegen wurde. Die Einsichtsfahigkeit hebt
den Menschen zugleich aus dem Reich der Notwendigkeiten heraus, in
dem er selbst wohnt. Denn ich verstehe die Notwendigkeiten, sehe sie ein
im Sinne von hineinsehen. Das heif}t, ich stehe schon, um im Bilde zu
bleiben, durch meine Einsicht iiber dem Reich der Notwendigkeit. Das



Freiheit aus Entschiedenheit 165

Reich der Freiheit ist eben nicht das Reich der Notwendigkeit. Notwen-
digkeit und Freiheit stehen deshalb nicht in einem direkten Gegensatz.
Ich kann eben, wie erldutert, frei sein, obwohl ich allen Naturgesetzen un-
terliege.

Es macht allerdings die Enge des marxistischen Freiheitsverstindnis-
ses aus, daB3 es Freiheit nur in der Beziehung zur Notwendigkeit, d. h.
zum Bereich der Naturgesetze und der nach marxistischer Vorstellung
ebenfalls notwendig wirkenden Gesellschaftsgesetze definiert. Innerhalb
des Spielraums der Notwendigkeiten bin ich frei und ich iiberrage den
Bereich der Notwendigkeit. Ich kann mit ihm spielen.

Ich komme von daher zu einem tieferen Verstidndnis der Freiheit. Nam-
lich dazu, Freiheit in der Fahigkeit zur Distanznahme, in der Fahigkeit
zum Abstandnehmen zu sehen. Der Mensch ist in der Lage, zu allen Din-
gen und auch zu sich selbst in ein solches sich distanzierendes Verhiltnis
zu treten. Das ist die Fihigkeit zur Reflexion, die Fiahigkeit, sich auf sich
selbst oder auf das von mir Getane zuriickzubiegen, zuriickzuwenden
(lat.: reflecto). Ich kann das unter einer anderen Hinsicht und mit einem
anderen Bild auch die Féhigkeit zur Transzendenz nennen. Pascal hat ge-
sagt: Der Mensch iibersteigt (transzendiert) den Menschen um ein Un-
endliches. Ich kann auch den Grundansatz der Anthropologie von Hel-
muth Plessner nehmen, der als das Wesen des Menschen seine Exzentri-
tiat bezeichnet: Der Mensch ist ein Aktzentrum und er hat es zugleich,
d. h. er weiB3 darum. Er kann sich selbst zuschauen. Er kann reflektieren
und er kann sich (mit etwas, jemandem) identifizieren. Das was kein Tier
kann: der Mensch kann aus sich herausgehen und beim anderen sein.
Das Tier kann alles nur (ego)zentrisch auf sich beziehen unter den beiden
Gesichtspunkten der Selbst- und Arterhaltung. Der Mensch kann das Ge-
geniiber verstehen, wie es in sich selbst ist, und als solches gelten lassen
und von sich selbst absehen. Darin liegt die Sachlichkeit des Menschen
begriindet. Das meint die ,,Objektivitit“: ich sehe von mir ab und versetze
mich in den anderen. Gerade darin liegt die Vernunftfihigkeit und damit
auch unsere Fihigkeit zu Freiheit begriindet.

Die beiden eben vorgestellten Freiheitsbegriffe: Freiheit als Einsicht in
die Naturnotwendigkeit und Freiheit aus der Fiahigkeit zur Distanz-
nahme, zur Objektivitit, kommen darin iiberein, daf} sie die Vernunftfi-
higkeit und die Einsichtsfahigkeit des Menschen mit seiner Freiheit in
Beziehung setzen. Frei handeln kann ich nur, wenn ich verniinftig handle.
Vernunft ist es, die den Menschen frei macht. Darum ist eben die Willkiir
und nicht die Notwendigkeit das Gegenteil von Freiheit. Willkur ist Han-
deln ohne die Rechenschaft vor der Vernunft. Ist Handeln, das sich keine
gewissenhafte Rechenschaft dariiber gibt, woraus es entspringt und wo-



Thomas Gertler 166

hin es fihrt. Von der groBen europiischen Tradition, Freiheit und Ver-
nunft zu verkniipfen, weicht das gegenwirtige durchschnittliche Ver-
stdndnis von Freiheit, zu tun, was ich will, die Willkiirfreiheit ab. Autono-
mie bedeutet eben nicht einfach nur machen, was ich will, sondern bedeu-
tet Selbstgesetzlichkeit, d. h. ich unterwerfe mich einem Gesetz, das ich
mir aus eigener Einsicht, aus Vernunft setze. Immanuel Kant hat das so
formuliert: ,Handle so, dafl die Maxime deines Willens jederzeit zu-
gleich als Prinzip einer aligemeinen Gesetzgebung gelten konne* (Kritik
der praktischen Vernunft, 1. Teil, 1. Buch, § 7). Leichter verstindlich:
Handle so, dal Du guten Gewissens wiinschen kannst, jeder andere
Mensch wiirde auch so handeln. Nochmal anders in der Menschheitser-
fahrung der Goldenen Regel der Bibel ausgedriickt: ,,Was du nicht willst,
das man dir tu, das fiig auch keinem andern zu* (Mt 7,12; Lk 6,31).

Wir milssen aber noch weiter fragen: Woraus entspringt diese Fihig-
keit zur Transzendenz, zur Distanznahme und zum Verstehen des Gegen-
iiber? Sie entspringt nicht aus der Begegnung mit den Dingen, mit den
Objekten (so verstehen wir ja meist Objektivitit falsch), sondern sie ent-
springt aus der Begegnung mit dem Subjekt, mit dem anderen Du. Das
Personsein des Menschen entspringt aus der Begegnung mit anderen Per-
sonen. Ich werde zum Ich, ich werde mir meines Ich-Seins bewuBt da-
durch, daB eine andere Person mich als Du anspricht. Das beginnt sehr
friih, bereits im Sduglings- und Kindesalter. Interessanterweise ist es ge-
rade die Trotzphase, in der sich das Kind bewuBt wird, daB es ein eigenes
Wesen mit eigenem Willen ist. Da erst beginnt es Ich zu sagen und Ich
und Du klar zu unterscheiden. Vorher redet das Kind von sich selbst in
der dritten Person. Es sieht sich selbst in der Perspektive der Eltern, die es
mit seinem Namen anreden.

Nun erst gelange ich zum eigentlichen Raum der Freiheit: Der Raum
der Freiheit ist der interpersonale Raum; verkiirzt gesagt (weil die Person
Gottes hier nicht genannt ist): der zwischenmenschliche Raum. Ich
werde und bin so frei, wie meine Mitmenschen mich frei geben und mir
Freiheit einrdumen, wie auch ich andern einen Raum der Freiheit zuge-
stehe. Hier wird offenbar, dall Gemeinschaft und Freiheit sich nicht aus-
schlieBen, sondern bedingen. Liebe, also engste Bindung an eine Person
macht nicht unfrei, sondern erst eigentlich frei. Wer liebt und wer geliebt
wird, bei dem entfalten sich die Fahigkeiten, der wird bechwingt, der
wird kreativ und phantasievoll: eben er wird mehr er selbst. Wer nicht ge-
liebt wird, bei dem verkiimmert die Freiheit. Jeder hat solche Erfahrun-
gen schon gemacht, eine Gemeinschaft erlebt, in der er sich gehemmt
fiihlte, weil er nicht recht angenommen war oder umgekehrt, konnte er
gliicklich aus sich herausgehen, weil die Umgebung dazu ermuntert hat.



Freiheit aus Entschiedenheit 167

Hier wird sichtbar, daBB Gehorsam und Freiheit, Freiheit und Bindung,
Freiheit und Gemeinschaft keine Gegensitze sind, sondern dafl da ein
gegenseitiges Bedingungsverhiltnis herrscht. Damit sind wir auch beim
dltesten Verstindnis von Freiheit angelangt. Es ist ein politisches und
geht von der Freiheit aus, die mir gewihrt wird: als Vollbiirger iiber die
Geschicke der Polis mitzubestimmen. Oder vorher noch aus dem Sklaven-
oder Kinderstatus entlassen zu werden (Emanzipation).

Das Stichwort, das mir die Geisteshaltung der Freiheit am besten be-
schreibt, ist: den anderen sein lassen. Sein lassen zuerst in dem Sinne:
ihm das Dasein génnen und wiinschen, Freude am Dasein des anderen
haben. Erst dann kann sich Menschsein entfalten. Aber dann auch sein
lassen im Sinne von gehen lassen, also nicht immer am anderen herum-
korrigieren und herumerziehen, nicht immer nur normieren und kontrol-
lieren, sondern leben im grundsitzlichen Vertrauen auf die Giite des an-
deren. Dieses Vertrauen ruft, lockt nimlich die Giite des anderen auch
hervor. Das gilt fiir alle Arten des Zusammenlebens: in der Familie, im
Kloster, in der Kirche, im Staat. Uberall entfaltet sich Menschsein erst
dann, wenn es sein gelassen wird, wenn es frei gegeben wird und wenn
ein grundsitzliches Vertrauen da ist.
~ Freilich, und das wurde ja schon mitgesagt, ist der interpersonale, der
gesellschaftliche und politische Raum zugleich auch der Ort der erlitte-
nen Unfreiheit. Das haben wir ja so schmerzvoll erlebt. Deshalb kommt
es darauf an, so weit als moglich die Freiheit auch zu institutionalisieren.
Also menschliche Gemeinschaft so zu organisieren, daB Freiheit erhalten
bleibt. Das ist der Ansatz zur positiven Auseinandersetzung mit der heuti-
gen Institutionenproblematik, die Hegel unter dem Stichwort ,.konkrete
Freiheit“ behandelt hat. Der Ursprung der modernen Staatsverfassungen
in der amerikanischen Revolution sagt das ausdriicklich: die menschliche
Gemeinschaft, die menschlichen Institutionen von der Familie, tiber alle
moglichen Vereinigungen bis hin zum Staat sind dazu da, menschlicher
Freiheit einen Ort, einen Daseinsraum, einen Wirkungsraum zu garantie-
ren, nicht diese Freiheit einzuengen oder zu beherrschen. Daran ist der
Staat zu messen, zu kritisieren und gegebenenfalls zu verdndern (aber
auch mein Verhalten als Vater oder Mutter). Darum ist der erste Grund-
satz institutionalisierter Freiheit die Teilung und Kontrolle der Macht.
Auch sind Gesetze, entgegen einem weitverbreiteten MiBverstindnis,
nicht dazu da, menschliche Freiheit einzuengen, sondern menschliches
Handeln zu erméglichen: ohne Verkehrsregeln wiirde der Verkehr heute
wohl sofort zusammenbrechen. Dabei ist Freiheit (wie die menschlichen
Grundrechte iiberhaupt) nicht etwas, woriiber der Staat verfiigen kann,
sondern das dem Staat schon vorgegeben ist. Die Freiheit ist mit dem



Thomas Gertler 168

Menschsein gegeben und wird nicht erst vom Staat verliehen. Das ist der
zweite Grundsatz zur Organisation der Freiheit. Sie braucht die Anerken-
nung eines vorstaatlichen Rechtes. Grundprinzipien, denen sich der Staat
und seine Biirger unterstellen. Das Existenzrecht des Staates héngt an
dieser Funktion: Leben, Freiheit, Gerechtigkeit innerhalb des Gemein-
wesens zu garantieren, nicht aber diese Rechte erst zu gewihren. Hier
kommen wir als ehemalige DDR-Biirger aus einer vollig entgegengesetz-
ten Tradition. Die Gesellschaft, die Partei und der Staat wurden als Ur-
sprungsort der Menschenrechte angesehen. Der Staat (die Partei) ge-
wihrt diese Rechte, wem er sie gewihren will, und kann sie auch wieder
zuriickziehen. Das ist falsch und das hat auch immer zu einem gleichgiil-
tigen und unreifen Verhiltnis gegeniiber den Institutionen gefiihrt. Weil
ich nichts zu sagen habe, darum ist mir egal, was ,,die da oben“ machen.
Aus dieser staatlich verordneten Verantwortungslosigkeit ist die Vernach-
lassigung des Gemeineigentums hervorgegangen, also der Niedergang
vieler Betriebe und ganzer Hiuserzeilen und Stadtteile. Andererseits
wurde alles, die komplette und vollstidndige Versorgung, vom Vater Staat
erwartet. Nein, die Menschenrechte sind nicht vom Staat gewihrte, son-
dern zu schiitzende Rechte. Sie mit Leben erfiillen und von ihnen Ge-
brauch machen muB ich selbst. Diese Rechte sind Rechte, die nach klassi-
scher Auffassung mit der Menschennatur gegeben sind. Sie sind Natur-
recht. Die heutige Schwierigkeit vieler mit dieser Naturrechtstradition ist,
daB sie immer zur Gottesfrage hinfiihrt.

4. Christliches Freiheitsverstindnis: Freiheit aus Entschiedenheit

Damit sind wir an dem Punkt, wo wir vielleicht am meisten umdenken
miissen. Daf nach christlicher Uberzeugung der unendlich freie und sou-
verdne Gott die endliche menschliche Freiheit will, bejaht, trigt und er-
moglicht, das pragt wohl nicht gerade das christliche BewuBtsein und
auch nicht das Bild, das sich die Umwelt von den Christen macht. Und
doch begegnet uns die Erfahrung der Freiheit und Befreiung auf allen
Seiten des Neuen Testamentes und macht bis heute die Faszination der
Gestalt Jesu aus, wie sie uns die Evangelien schildern. Hier haben eine
falsche Allmachts- und Prédestinationsvorstellung innerhalb von Theolo-
gie und Frommigkeit sowie der Widerstand der Kirchen gegen die Frei-
heitsideale der Neuzeit zu lange eine andere Sprache gesprochen. Erst
mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) hat die katholische
Kirche die modernen Menschenrechte in ihrem ganzen Umfang, wozu
auch die Religionsfreiheit gehort, angenommen. Um so wichtiger und



Freiheit aus Entschiedenheit 169

hilfreicher wire es, von hier her einen Ansatz fiir das Christsein in einer
pluralistischen Gesellschaft zu gewinnen. Der oben genannte Grundsatz,
daB Gottes absolute Freiheit Grund der endlichen Freiheit des Menschen
und der relativen Autonomie der Schépfung ist, lautet in der zu wenig be-
achteten Formulierung des Konzils: ,,Wenn auch derselbe Gott Schépfer
und Erléser ist, Herr der Profangeschichte und der Heilsgeschichte, so
wird doch in ebendieser gottlichen Ordnung die richtige Autonomie der
Schopfung und besonders des Menschen nicht nur nicht aufgehoben,
sondern vielmehr in ihre eigene Wiirde eingesetzt und in ihr befestigt®
(Gaudium et spes 41, vgl. dazu die Untersuchung des Autors: Thomas
Gertler, Jesus Christus — die Antwort der Kirche auf die Frage nach dem
Menschsein. Eine Untersuchung zu Funktion und Inhalt der Christologie
im ersten Teil der Pastoralkonstitution ,,Gaudium et spes*, Leipzig 1986,
300-309). Hier greift das Konzil auf die groien christologischen Kimpfe
der alten Kirche zuriick. Im Ringen um das volle und ganze Menschsein
Jesu war es letztlich um diese Frage gegangen und hatte Maximus Con-
fessor das Prinzip aufgestellt, dal die Gemeinschaft von Gott und
Mensch, die ja in Jesus ihre hochste Verwirklichung findet, Freiheit und
Eigensein des Menschen nicht aufhebt, sondern erst wirklich vollendet.
Hierin griindet sich dann der Satz des Konzils: ,,Wer Christus, dem voll-
kommenen Menschen folgt, wird auch selbst mehr Mensch* (Gaudium et
spes 41). Welche Konsequenzen ergeben sich fiir uns daraus?

a) Zum Verhiltnis endliche Freiheit des Menschen und unendliche
Freiheit Gottes: DalB unsere Freiheit endlich und begrenzt ist, heil3t nicht
nur negativ, daB wir nicht alles kénnen, sondern auch positiv, ich muf3
nicht alles konnen. Ich muB nicht wie Gott sein wollen, sondern ich darf
meine Endlichkeit auch annehmen als meine Geschopflichkeit und damit
Gott als meinen Schopfer anerkennen. Und das heif3t wiederum: es gibt
fiir uns letztlich nur einen absoluten Wert: das ist Gott allein und alles an-
dere ist relativ zu ihm. ,,Deus solo basta, Gott allein geniigt*, sagt There-
sia von Avila mit dem Akzent auf Gott — nicht auf dem allein, wie wir
meist falsch betonen! - allein Gott kann die unendliche Sehnsucht des
Menschen stillen und kein Geschopf.

b) Das Verhiltnis zwischen Gott und dem Menschen ist nicht als Kon-
kurrenz zu denken, wie das Sartre getan hat, der meinte, wenn es Gott wirk-
lich gibt, dann kann es neben dieser allmachtigen Freiheit keine Freiheit
des Menschen geben. Dann gibt es nur Marionetten. Dagegen sagt unsere
christliche Erfahrung: ich kann nur wahrhaft frei sein mit Gott und nicht
gegen Gott. Denn Gott, der uns aus Liebe ins Dasein gerufen hat, ist der,
der uns sein 14Bt. Der einzige, der menschliche Freiheit bis zur Unver-
standlichkeit (nimlich des Bosen) ernst nimmt, ist ihr Schopfer. Das hat



Thomas Gertler 170

die Christenheit leider lange vergessen. Sie hatte oft ein mechanistisches,
rechnerisches, angstvoll unter allmichtiger Kontrolle sich fiihlendes Got-
tesverhdltnis. Viele haben es noch. Hier kann der Blick auf Jesus, besser
die Meditation seiner Freiheit mich befreien. Die schon erwihnte, bis
heute imponierende Freiheit Jesu, seine Unabhingigkeit von der damals
alles kontrollierenden Familie, von den religiésen und politischen Insti-
tutionen und Michten seiner Zeit, sein souveriner Einsatz fiir die damals
(wie heute) verachteten und nichtssagenden, unmiindigen Existenzen wie
Frauen, Kinder, Arme, Kranke und schuldig Gewordene griindet zuletzt
in seiner einmaligen Beziehung zu Gott, den er als (s)einen liebenden Va-
ter den Menschen nahebringt. Von dieser Bindung an den Vater nimmt er
die Hierarchie seiner Werte, die Entscheidungskriterien fiir seinen Ein-
satz. Diese Entschiedenheit fiir den Willen des Vaters macht ihn frei.

¢) Die Freiheit der Christen entspringt in der Nachfolge Christi aus der
gleichen Quelle. Also aus der Bindung an und aus der Beziehung zu Gott.
Wir sind seit der Auferweckung Jesu hineingenommen in Jesu Vaterver-
hiltnis. Das duBert sich in der 6sterlichen Wandlungserfahrung, in dem
neuen Geist, der aus angstvoll in sich verschlossenen Jiingern frohe und
aus sich herausgehende macht, die unméglich schweigen kénnen von
dem, was sie gesehen und gehort haben (Joh 21,19-21; Apg 4,20). Diese
neue Freiheit aus der Vers6hnung enthilt wie bei Jesus das Ja und das
Nein. Sie enthilt die Entschiedenheit, also Scheidung, Abschied von und
Nein zu dem Grolenwahn des Gotteskomplexes. Klassischerweise in der
Taufe als Absage an das Bése formuliert. Und sie enthilt die Entschlos-
senheit, also Aufgeschlossenheit, Offenheit und das Ja zu Gott, dem Va-
ter Jesu Christi und zu seinen Entscheidungen und Entschlieffungen, die
sich im Engagement Jesu zeigen. Klassischerweise in der Taufe als Zu-
sage zum Glauben ausgesprochen. Konkret sollte sich heute darum diese
Freiheit der Christen darin zeigen, daB sie sich aus dieser Bindung an
Gott allein die Freiheit gegeniiber den Anspriichen und ,,Sachzwingen*
von religidsen und politischen Institutionen bewahren. Ich muB als Glau-
bender vor keinem Menschen und keiner Macht Angst haben. Das bedeu-
tet nicht, daB ich die Angst einfach los werde, aber die Angst muB nicht
das letzte Wort haben. Ich werde frei, meinem Gewissen zu folgen. Aber
ebenso werde ich frei zur Bindung. Ich darf und kann mich konkret ent-
scheiden fiir einen Menschen, fiir eine Aufgabe, fiir eine Institution, ohne
Angst haben zu miissen, daB ich dadurch meine Freiheit verliere.

d) Das Hauptproblem heute ist die Entscheidung auf Dauer. In allen
Formen menschlichen Zusammenlebens ist das gegenwirtig die groBte
Schwierigkeit. Dafiir sehe ich keine einfache Losung. Nur zwei Uberle-
gungen dazu. Unsere heutige Gesellschaft ist durch ihre Mobilitit sowie



Freiheit aus Entschiedenheit 171

durch die Individualisierung und Privatisierung sdmtlicher Formen
menschlichen Zusammenlebens den dauerhaften Bindungen eher feind-
lich. Die Dauerhaftigkeit wird gesellschaftlich nicht unbedingt unter-
stiitzt und getragen (auch nicht kontrolliert), sondern hochstens geduldet.
Das macht es allen kirchlichen Lebensformen schwer, die auf diese
Dauer angelegt sind: Ehe, Ordensleben, Priestertum. Wir miissen darum
als Kirche eine Doppelstrategie verfolgen und iiberlegen, welche von die-
sen kirchlichen Lebensformen von ihrem Wesen her lebenslang sind.
(Wenigstens beim Ordensleben sind zeitliche Engagements ja denkbar,
wenn sie auch keine echte Tradition haben, wie im Mdénchsleben des asia-
tischen Raumes. Denn unsere zeitlichen Geliibde sind ja auf die ewigen
hin angelegt.) Andererseits aber muBl nachgedacht werden, wieviel an Be-
schleunigung und dauerndem Wandel denn dem Menschsein zutréglich
ist. Und ob die wichtigere Herausforderung und der gréBiere Dienst der
Kirche nicht im Widerstand gegen Funktionalisierung und Ausrichtung
des menschlichen Zusammenlebens auf Arbeit, Karriere, Wirtschaft lage.
Physische und psychische Gesundheit der kommenden Generation hén-
gen davon ab, ob die gegenwirtige Generation der kiinftigen einen Raum
der Geborgenheit und zuverlissigen Treue gewihrt, in dem ein Urver-
trauen wachsen kann. DaB} dieses Urvertrauen schon tief geschadigt ist,
ist Grund und Folge der Kette von Ehescheidung und Bindungsunféhig-
keit. Ich bin der Meinung, dal Probleme mit Priestertum und Ordensle-
ben die gleichen Ursachen wie die Krise der Ehe haben. Wir leben diese
Lebensformen nicht auBerhalb der konkreten Welt. Hier muf3 nachge-
dacht, meditiert und geforscht werden. Es kann aufgegeben werden, was
aus fritheren und iiberlebten Gesellschaftsmodellen stammt, aber es muf3
weiter, auch unter erschwerten Bedingungen gelebt werden, was zum
eschatologischen Zeugnis der Kirche gehort, was Widerspiegelung der
reuelosen Treue Gottes zum Menschen ist. Denn darin liegt dann auch
unser fruchtbarster Dienst an der Gesellschaft. Liegt in dieser Frage der
Bindung auf Dauer nicht doch ein christliches Proprium? Bindung auf
Dauer ist nur moglich, wenn nicht der einzelne als einzelner sich selbst
der hochste Wert ist, wenn also dann im Konfliktfall, wenn Selbstver-
wirklichung gegen Anspriiche des Partners oder der Familie steht, nicht
notwendig die Selbstverwirklichung gew&hlt werden muf3. Es ist leicht
einzusehen, da3 die Welt von Menschen lebt, die nicht ihre persénliche
Selbstverwirklichung an die erste und wichtigste Stelle gesetzt haben. Das
kann aber nur dann der Fall sein, wenn ich nicht eine letzte Angst um
mich selbst haben muf3. Wenn ich darauf vertrauen kann, daB auch in ei-
ner Situation, in der ich drauf zahle, oder aufs Kreuz gelegt werde (im
wahren Sinne des Wortes), noch mit meiner Liebe und meinem Einsatz



Otto Betz 172

nicht im Nichts, sondern in der Hand Gottes ende, die mich zum Leben
fithrt. Damit stoBen wir auf den Lebenseinsatz Jesu, auf seine Entschie-
denheit fiir Gott, die zur Entscheidung fiir die Menschen fiihrt. Diese Art
der Argumentation ist aber nur dann nicht ideologisch, wenn sie nicht zur
Entschuldigung der Feigheit und Trigheit der Institutionen dient, auch
anscheinend UnumstoBliches und ,,Heiliges* von der Freiheit Christi her
in Frage zu stellen und wenn nétig zu dndern.

Wonach ich mich sehne in unserer Kirche, ist Mut zur Freiheit. Daf3
wir die gewonnene und gewihlte Freiheit annehmen und bejahen und vor
allem daB3 wir sie christlich leben, also aus der Bindung an den Freiheits-
willen Gottes, in der Nachfolge des freien und befreienden Jesus. Es gibt
in unserer nun im Umbruch befindlichen Welt so viele Moglichkeiten.
Warum werden sie so wenig ergriffen? Sind wir blind, weil wir zu sehr an
Vorgegebenheiten gebunden sind? Sind wir Christen viel zu konservativ?
Viel zu unbeweglich? Viel zu vorsichtig, dngstlich und das heiBt ungldu-
big? Haben wir etwas vom Blick Jesu auf seine Zeit und die Situation der
Menschen damals? Ich wiinsche mir sehr, daB wir Christen besser mit der
Freiheit umgehen konnen, daB wir freier sind, als jene, die eine Freiheit
ohne Bindung oder eine Bindung ohne Freiheit anstreben. Wir brauchen
keine Angst zu haben vor der ,freien Welt“. Wir konnen viel freier sein
als andere in der pluralistischen Welt. Gott sei Dank!

Sinnspuren des Lebens

Der Beitrag der Religion zur Deutung des Daseins

Otto Betz, Thannhausen

Als eine Tageszeitung kiirzlich eine Reihe von Wissenschaftlern und Poli-
tikern befragte, inwiefern sie einen Zusammenhang zwischen ihrer beruf-
lichen Tatigkeit und der Sinnerfahrung ihres Lebens sihen, antwortete
Hans Zacher, der Prasident der Max-Planck-Gesellschaft in Miinchen:
»Der Sinn des Lebens? Vielleicht dies: den Entwurf zu entdecken: ihm
gerecht zu werden; Verantwortung zu tragen in der Freiheit, die er 14Bt.
Den Entwurf der Dinge, des Lebendigen, der Menschen, ihres Zueinan-
der, der Nichsten, meiner selbst. Mit den Sinnen, dem Verstand und dem
Herzen. Und so dem ndher zu kommen, der hinter allen Entwiirfen ist.* —





