
Freiheit aus Entschiedenheit 
Chancen des Christseins in einer pluralistischen Welt 

Thomas Gertler, Erfurt 

Der folgende Text ist aus der Arbeit mit Oberschülern und Studenten im 
Osten Deutschlands erwachsen und ist mehrfach, auch vor Ordensleuten, 
vorgetragen worden. Er sollte dazu helfen, die neu gewonnene Freiheit 
tiefer zu verstehen und besser damit umzugehen. Die Einfachheit der Ge- 
dankenführung und die manchem vielleicht zu starke Didaktik ist darauf 
zurückzuführen. In dieser Zeitschrift kann der Text dazu dienen, die Si- 
tuation im Osten besser zu verstehen, und, was mich freuen würde, wo- 
möglich auch manchem •Wessi" etwas sagen, zumindest darüber, in wel- 
cher Geistesverfassung wir nun im Westen ankommen. Auf Anmerkun- 
gen wurde verzichtet. Der Leser wird merken, daß ich außer den im Text 
genannten Autoren vieles H. U. von Balthasar, H. Krings, W. Kasper und 
M. Kehl verdanke. 

1. Das Erbe der bisherigen Unfreiheit 

Wir im Osten sind geprägt durch die Unfreiheit unseres bisherigen Sy- 
stems, in dem die katholische Kirche einerseits freier als die umgebende 
•sozialistische" Gesellschaft war, in dem sie andererseits selbst tief beein- 
flußt war (wenn auch oft nur in Abwehr und als Gegenbild) von der Un- 
freiheit ringsum. Diese immer noch vorhandene innere Unfreiheit äußert 
sich in einem Mangel an Phantasie, an Eigeninitiative, an Kreativität, in 
einer Überanpassung und Zurückhaltung, in einem Mangel an Fähigkeit 
zu Gespräch, Streit, aktiver Auseinandersetzung. Ein wichtiger Vorzug, 
den die Unfreiheit hervorgebracht hat, ist die Fähigkeit zur Freundschaft. 
Den Freunden gegenüber herrscht ein tiefes Vertrauen und manchmal 
eine grenzenlose Offenheit. 

Wir haben seit langen Jahren vor allem durch das Fernsehen nach dem 
Westen •geschaut" und sind auch von ihm geprägt, aber eben weitgehend 
nur als •Zuschauer". Von daher gibt es ein Unterlegenheitsgefühl, eine 
überstarke Erwartungshaltung, die jetzt in Enttäuschung und bei man- 
chen in Wut umgeschlagen ist. 

Der Zusammenbruch des •Sozialismus" brachte auch den Einsturz 
einer Fassade von bisherigen •sozialistischen" Werten mit sich, die es als 



Thomas Gertler 162 

innerlich gelebte und geteilte schon lange nicht mehr gab. Es wird hinter 
den zerbrochenen Plakatwänden und Losungstafeln des Sozialismus ein 
Wertevakuum offenbar, das tief erschrecken muß. Wie wird eine Wüste 
neu zum Garten? Wenn einmal geistige Verwüstung und Verödung einge- 
setzt haben, wie können geistiges Interesse und Sensibilität wiedergewon- 
nen werden? Der Radikalismus vieler Jugendlicher ist Folge kultureller 
Verwahrlosung, wirtschaftlicher Aussichtslosigkeit und politischer Unbil- 
dung, erwächst aus den zu einfachen und bloß emotionalen Antworten. 

Dieser •Versteppung" entgegenzuwirken und zugleich auf das Neue, 
auf die gewonnene Freiheit vorzubereiten, sind folgende Beobachtungen 
und Überlegungen gewidmet. 

2. Zwischen liberaler Beliebigkeit und Fundamentalismus 

Die Freiheit ist neben der Marktwirtschaft der prägende, allgemein aner- 
kannte und getragene Wert unseres neugewonnenen und von uns gewähl- 
ten gesellschaftlichen Systems. Freiheit wird aber sehr verschieden vorge- 
stellt und gelebt. Und sie wird auch als die große Gefahr der Neuzeit 
empfunden. Wie sieht das in unserer Medienkultur überall direkt oder in- 
direkt vermittelte Freiheitsverständnis aus? Das durchschnittliche Frei- 
heitverständnis versteht Freiheit als Ungebundenheit, als die Möglichkeit 
zu tun, was ich will, als •Willkürfreiheit". Es ist die Freiheit der Zigaret- 
tenreklame und der Cowboyfilme, auch vieler Liebesfilme. Hier wird die 
Entscheidungsfreiheit gefeiert: sich immer wieder von Bindungen zu be- 
freien und Neues, Gewagtes zu beginnen. Es wird die Freiheit gepriesen, 
die alles auf eine Karte setzt, Mut hat, etwas zu unternehmen, die •Unter- 
nehmerfreiheit" . Dieses Freiheitsverständnis sieht vieles richtig und hat 
eine verständliche Faszination und Anziehungskraft. In vieler Hinsicht 
ist es eben das, was wir gern wären, wozu wir aber eben den Mut und die 
Entschlußkraft nicht haben. Was in diesem Freiheitsverständnis über- 
sehen oder geleugnet wird, ist die Endlichkeit menschlicher Freiheit. 

Die Beschleunigung unseres Lebens ist eine Konsequenz aus dem 
Nicht-wahr-haben-wollen der Endlichkeit. Ich muß schneller machen, 
um meine Möglichkeiten auszuschöpfen. Und ich muß vieles zugleich 
machen. Oder wenn das nicht möglich ist, dann muß ich vieles nachein- 
ander machen. Möglichst vieles ausprobieren. 

Die Kurzzeitigkeit und die Kurzfristigkeit ist darum eine andere Kon- 
sequenz: nichts zu verpassen, bei allem dabei zu sein, alle wichtigen 
Leute zu kennen. Aber ich kann nicht für alle Menschen gleichermaßen 
offen und da sein. Ich kann nicht zu jeder Aufgabe ja sagen. 



Freiheit aus Entschiedenheit 163 

Ich kann mir andererseits nicht unbegrenzt alle Optionen offen halten. 
Viele wollen sich nicht festlegen. Wollen sich nicht entscheiden, weil das 
Abschied, Scheidung von anderen Möglichkeiten bedeutet. Wenn ich 
aber nie zu einem konkreten Angebot ja sage, führt das zu dem •schwe- 
benden" Lebensgefühl vieler junger Leute: ich habe an keinem Men- 
schen, keiner Aufgabe, keiner Gemeinschaft wirklich Anteil. Nirgends 
bin ich ganz da und engagiert. Nirgendwo bin ich daheim. Daß wir nicht 
alles können, ist auch eine frohe Botschaft, ist auch ein Evangelium. 
Wenn wir die Endlichkeit unserer Freiheit akzeptieren, kann uns das 
freier machen gegenüber dieser ständigen Beschleunigung und Schnelle- 
bigkeit. Wir mußten im Osten mit sehr vielen Grenzen leben und waren 
auch gezwungen, sie anzunehmen. Das hat unser Leben viel ruhiger ge- 
macht, so fragwürdig diese Ruhe, die sehr oft in Langeweile umschlug, 
auch war. Jedenfalls ist für viele von uns das Leben im Schnellgang, nach- 
dem wir lange nur gebremst gelebt haben, eine Überforderung. Das ist 
nur eine sehr zurückhaltende Kritik am heutigen durchschnittlichen Frei- 
heitsverständnis. Es gibt eine viel grundsätzlichere und tiefere Kritik. 

Viele sehen heute sehr klar und mit Schrecken die Gefahren der •libe- 
ralen" Freiheitsvorstellung, ja leiden selbst an der Heimatlosigkeit und 
Ungesichertheit und an der Relativierung aller Werte, der Infragestellung 
jeder Verpflichtung. Der Ausweg wird dann in der Bindung gesucht. Da- 
her die Anziehungskraft vieler Sekten, darin steckt die Wahrheit der star- 
ken konservativen Kräfte in Kirche und Welt, daher der Reiz auch des 
Islam. Bei ihm gibt es noch die Einheit von religiöser, politischer und pri- 
vater Welt, die in Europa seit den Religionskriegen und der Aufklärung 
zerbrochen ist. Die große Gefahr ist hier allerdings, daß eine Bindung ge- 
sucht und angeboten wird, die die persönliche Verantwortung und Frei- 
heit aufgibt. Der einzelne wird unwichtig. Er ist nur Rädchen im Ge- 
triebe. Wir aus dem Osten haben eine solche Form der Einheit und Bin- 
dung eigentlich gerade hinter uns. Der Sozialismus war der Versuch, eine 
geschlossene und heile Welt künstlich zu errichten, wie es auch der Na- 
tionalsozialismus war. Beide sind aus der Kritik an der Moderne und ih- 
rem Liberalismus hervorgegangen. Aber genau in der Durchsetzung der 
Einheit von oben liegt der Fehler. Weder Kultur noch Glaube noch wirk- 
liche Gefolgschaft können erzwungen werden. Sie sind nur aus eigener 
freier Entscheidung möglich. Ich hoffe, daß auch in Rom die Angst vor 
dem Pluralismus nicht so sehr zunimmt, daß dieser Zusammenhang nicht 
mehr gesehen wird. Die Extreme und die Versuchung dieser Angst vor 
der Freiheit liegen in Terror und Unterdrückung. Sie beruhen auf einem 
falschen Verhältnis zur Wahrheit. Es wird von den Führern meist ange- 
nommen, sie seien im Besitz der Wahrheit und darum dürften sie diese 



Thomas Gertler 164 

auch durchsetzen. Die Führung glaubt besser als der einzelne zu wissen, 
was ihm gut tut, darum schreibt sie vor, was der einzelne tun soll. Die 
Führung ist (je älter sie wird) fest von der Verderbtheit der Untergebenen, 
besonders der Jugend überzeugt, aus diesem Mißtrauen erwächst so ein 
alles Leben auszehrender Krebs wie die Stasi. Die Einheit der Gesell- 
schaft (und auch der Kirche) kann aber nicht erzwungen werden. Sie 
kann nur beruhen auf dem frei gewollten Konsens und der freiwilligen 
Annahme von Grundwerten in der Bindung an eine Verfassung. Daher ist 
die Fragestellung des Fundamentalismus richtig und wichtig, aber die 
Antwort ist falsch. Gehorsam und Freiheit schließen sich nicht aus, son- 
dern nach christlicher Auffassung ist Gehorsam nur in Freiheit und blei- 
bender Verantwortung für das eigene Tun möglich. Ich bleibe auch als 
Gehorchender für das, was ich im Gehorsam tue, selbst verantwortlich! 
Das gilt für den Soldaten wie für den Ordensmann, der vollkommenen 
Gehorsam gelobt hat. 

Diese Beschreibung hat gezeigt, daß eine Abschaffung der Freiheit 
durch den heutigen links- bzw. rechtsextremen Radikalismus oder durch 
religiösen Fanatismus und Fundamentalismus ausweglos ist. Was uns not 
tut, ist darum: 

3. Eine philosophische Besinnung auf die Freiheit 

Jeder, der in eine sozialistische Schule gegangen ist, kennt die marxisti- 
sche (von Hegel herkommende) Definition: •Freiheit ist Einsicht in die 
Notwendigkeit". Sie ist trotz ihrem zynischen Mißbrauch in der Vergan- 
genheit richtig. Freiheit entspringt aus der Einsicht in die Notwendigkeit. 
Anders formuliert, die Einsicht in die notwendig wirkenden Naturge- 
setze, denen auch ich unterliege, gibt mir die Möglichkeit, sie anzuwen- 
den. Ich kann sie anwenden, weil ich mich auf sie, auf ihr notwendiges 
Wirken verlassen kann. Die Anwendung der verstandenen Notwendig- 
keiten macht mich frei. Also gerade die Einsicht in das unerbittliche Ge- 
setz der Schwerkraft (und einiger anderer Gesetze) gibt mir die Freiheit 
zum Fliegen: •Über den Wolken muß die Freiheit wohl grenzenlos 
sein..." 

Es wird hier zugleich etwas sichtbar, was uns bei der Erläuterung die- 
ser Definition immer verschwiegen wurde. Die Einsichtsfähigkeit hebt 
den Menschen zugleich aus dem Reich der Notwendigkeiten heraus, in 
dem er selbst wohnt. Denn ich verstehe die Notwendigkeiten, sehe sie ein 
im Sinne von hineinsehen. Das heißt, ich stehe schon, um im Bilde zu 
bleiben, durch meine Einsicht über dem Reich der Notwendigkeit. Das 



Freiheit aus Entschiedenheit 165 

Reich der Freiheit ist eben nicht das Reich der Notwendigkeit. Notwen- 
digkeit und Freiheit stehen deshalb nicht in einem direkten Gegensatz. 
Ich kann eben, wie erläutert, frei sein, obwohl ich allen Naturgesetzen un- 
terliege. 

Es macht allerdings die Enge des marxistischen Freiheitsverständnis- 
ses aus, daß es Freiheit nur in der Beziehung zur Notwendigkeit, d. h. 
zum Bereich der Naturgesetze und der nach marxistischer Vorstellung 
ebenfalls notwendig wirkenden Gesellschaftsgesetze definiert. Innerhalb 
des Spielraums der Notwendigkeiten bin ich frei und ich überrage den 
Bereich der Notwendigkeit. Ich kann mit ihm spielen. 

Ich komme von daher zu einem tieferen Verständnis der Freiheit. Näm- 
lich dazu, Freiheit in der Fähigkeit zur Distanznahme, in der Fähigkeit 
zum Abstandnehmen zu sehen. Der Mensch ist in der Lage, zu allen Din- 
gen und auch zu sich selbst in ein solches sich distanzierendes Verhältnis 
zu treten. Das ist die Fähigkeit zur Reflexion, die Fähigkeit, sich auf sich 
selbst oder auf das von mir Getane zurückzubiegen, zurückzuwenden 
(lat.: reflecto). Ich kann das unter einer anderen Hinsicht und mit einem 
anderen Bild auch die Fähigkeit zur Transzendenz nennen. Pascal hat ge- 
sagt: Der Mensch übersteigt (transzendiert) den Menschen um ein Un- 
endliches. Ich kann auch den Grundansatz der Anthropologie von Hel- 
muth Plessner nehmen, der als das Wesen des Menschen seine Exzentri- 
tät bezeichnet: Der Mensch ist ein Aktzentrum und er hat es zugleich, 
d. h. er weiß darum. Er kann sich selbst zuschauen. Er kann reflektieren 
und er kann sich (mit etwas, jemandem) identifizieren. Das was kein Tier 
kann: der Mensch kann aus sich herausgehen und beim anderen sein. 
Das Tier kann alles nur (ego)zentrisch auf sich beziehen unter den beiden 
Gesichtspunkten der Selbst- und Arterhaltung. Der Mensch kann das Ge- 
genüber verstehen, wie es in sich selbst ist, und als solches gelten lassen 
und von sich selbst absehen. Darin liegt die Sachlichkeit des Menschen 
begründet. Das meint die •Objektivität": ich sehe von mir ab und versetze 
mich in den anderen. Gerade darin liegt die Vernunftfähigkeit und damit 
auch unsere Fähigkeit zu Freiheit begründet. 

Die beiden eben vorgestellten Freiheitsbegriffe: Freiheit als Einsicht in 
die Naturnotwendigkeit und Freiheit aus der Fähigkeit zur Distanz- 
nahme, zur Objektivität, kommen darin überein, daß sie die Vernunftfä- 
higkeit und die Einsichtsfähigkeit des Menschen mit seiner Freiheit in 
Beziehung setzen. Frei handeln kann ich nur, wenn ich vernünftig handle. 
Vernunft ist es, die den Menschen frei macht. Darum ist eben die Willkür 
und nicht die Notwendigkeit das Gegenteil von Freiheit. Willkür ist Han- 
deln ohne die Rechenschaft vor der Vernunft. Ist Handeln, das sich keine 
gewissenhafte Rechenschaft darüber gibt, woraus es entspringt und wo- 



Thomas Gertler 166 

hin es führt. Von der großen europäischen Tradition, Freiheit und Ver- 
nunft zu verknüpfen, weicht das gegenwärtige durchschnittliche Ver- 
ständnis von Freiheit, zu tun, was ich will, die Willkürfreiheit ab. Autono- 
mie bedeutet eben nicht einfach nur machen, was ich will, sondern bedeu- 
tet Selbstgesetzlichkeit, d. h. ich unterwerfe mich einem Gesetz, das ich 
mir aus eigener Einsicht, aus Vernunft setze. Immanuel Kant hat das so 
formuliert: •Handle so, daß die Maxime deines Willens jederzeit zu- 
gleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne" (Kritik 
der praktischen Vernunft, 1. Teil, 1. Buch, § 7). Leichter verständlich: 
Handle so, daß Du guten Gewissens wünschen kannst, jeder andere 
Mensch würde auch so handeln. Nochmal anders in der Menschheitser- 
fahrung der Goldenen Regel der Bibel ausgedrückt: •Was du nicht willst, 
das man dir tu, das füg auch keinem andern zu" (Mt 7,12; Lk 6,31). 

Wir müssen aber noch weiter fragen: Woraus entspringt diese Fähig- 
keit zur Transzendenz, zur Distanznahme und zum Verstehen des Gegen- 
über? Sie entspringt nicht aus der Begegnung mit den Dingen, mit den 
Objekten (so verstehen wir ja meist Objektivität falsch), sondern sie ent- 
springt aus der Begegnung mit dem Subjekt, mit dem anderen Du. Das 
Personsein des Menschen entspringt aus der Begegnung mit anderen Per- 
sonen. Ich werde zum Ich, ich werde mir meines Ich-Seins bewußt da- 
durch, daß eine andere Person mich als Du anspricht. Das beginnt sehr 
früh, bereits im Säuglings- und Kindesalter. Interessanterweise ist es ge- 
rade die Trotzphase, in der sich das Kind bewußt wird, daß es ein eigenes 
Wesen mit eigenem Willen ist. Da erst beginnt es Ich zu sagen und Ich 
und Du klar zu unterscheiden. Vorher redet das Kind von sich selbst in 
der dritten Person. Es sieht sich selbst in der Perspektive der Eltern, die es 
mit seinem Namen anreden. 

Nun erst gelange ich zum eigentlichen Raum der Freiheit: Der Raum 
der Freiheit ist der interpersonale Raum; verkürzt gesagt (weil die Person 
Gottes hier nicht genannt ist): der zwischenmenschliche Raum. Ich 
werde und bin so frei, wie meine Mitmenschen mich frei geben und mir 
Freiheit einräumen, wie auch ich andern einen Raum der Freiheit zuge- 
stehe. Hier wird offenbar, daß Gemeinschaft und Freiheit sich nicht aus- 
schließen, sondern bedingen. Liebe, also engste Bindung an eine Person 
macht nicht unfrei, sondern erst eigentlich frei. Wer liebt und wer geliebt 
wird, bei dem entfalten sich die Fähigkeiten, der wird bechwingt, der 
wird kreativ und phantasievoll: eben er wird mehr er selbst. Wer nicht ge- 
liebt wird, bei dem verkümmert die Freiheit. Jeder hat solche Erfahrun- 
gen schon gemacht, eine Gemeinschaft erlebt, in der er sich gehemmt 
fühlte, weil er nicht recht angenommen war oder umgekehrt, konnte er 
glücklich aus sich herausgehen, weil die Umgebung dazu ermuntert hat. 



Freiheit aus Entschiedenheit 167 

Hier wird sichtbar, daß Gehorsam und Freiheit, Freiheit und Bindung, 
Freiheit und Gemeinschaft keine Gegensätze sind, sondern daß da ein 
gegenseitiges Bedingungsverhältnis herrscht. Damit sind wir auch beim 
ältesten Verständnis von Freiheit angelangt. Es ist ein politisches und 
geht von der Freiheit aus, die mir gewährt wird: als Vollbürger über die 
Geschicke der Polis mitzubestimmen. Oder vorher noch aus dem Sklaven- 
oder Kinderstatus entlassen zu werden (Emanzipation). 

Das Stichwort, das mir die Geisteshaltung der Freiheit am besten be- 
schreibt, ist: den anderen sein lassen. Sein lassen zuerst in dem Sinne: 
ihm das Dasein gönnen und wünschen, Freude am Dasein des anderen 
haben. Erst dann kann sich Menschsein entfalten. Aber dann auch sein 
lassen im Sinne von gehen lassen, also nicht immer am anderen herum- 
korrigieren und herumerziehen, nicht immer nur normieren und kontrol- 
lieren, sondern leben im grundsätzlichen Vertrauen auf die Güte des an- 
deren. Dieses Vertrauen ruft, lockt nämlich die Güte des anderen auch 
hervor. Das gilt für alle Arten des Zusammenlebens: in der Familie, im 
Kloster, in der Kirche, im Staat. Überall entfaltet sich Menschsein erst 
dann, wenn es sein gelassen wird, wenn es frei gegeben wird und wenn 
ein grundsätzliches Vertrauen da ist. 

Freilich, und das wurde ja schon mitgesagt, ist der interpersonale, der 
gesellschaftliche und politische Raum zugleich auch der Ort der erlitte- 
nen Unfreiheit. Das haben wir ja so schmerzvoll erlebt. Deshalb kommt 
es darauf an, so weit als möglich die Freiheit auch zu institutionalisieren. 
Also menschliche Gemeinschaft so zu organisieren, daß Freiheit erhalten 
bleibt. Das ist der Ansatz zur positiven Auseinandersetzung mit der heuti- 
gen Institutionenproblematik, die Hegel unter dem Stichwort •konkrete 
Freiheit" behandelt hat. Der Ursprung der modernen Staatsverfassungen 
in der amerikanischen Revolution sagt das ausdrücklich: die menschliche 
Gemeinschaft, die menschlichen Institutionen von der Familie, über alle 
möglichen Vereinigungen bis hin zum Staat sind dazu da, menschlicher 
Freiheit einen Ort, einen Daseinsraum, einen Wirkungsraum zu garantie- 
ren, nicht diese Freiheit einzuengen oder zu beherrschen. Daran ist der 
Staat zu messen, zu kritisieren und gegebenenfalls zu verändern (aber 
auch mein Verhalten als Vater oder Mutter). Darum ist der erste Grund- 
satz institutionalisierter Freiheit die Teilung und Kontrolle der Macht. 
Auch sind Gesetze, entgegen einem weitverbreiteten Mißverständnis, 
nicht dazu da, menschliche Freiheit einzuengen, sondern menschliches 
Handeln zu ermöglichen: ohne Verkehrsregeln würde der Verkehr heute 
wohl sofort zusammenbrechen. Dabei ist Freiheit (wie die menschlichen 
Grundrechte überhaupt) nicht etwas, worüber der Staat verfügen kann, 
sondern das dem Staat schon vorgegeben ist. Die Freiheit ist mit dem 



Thomas Gertler 16g 

Menschsein gegeben und wird nicht erst vom Staat verliehen. Das ist der 
zweite Grundsatz zur Organisation der Freiheit. Sie braucht die Anerken- 
nung eines vorstaatlichen Rechtes. Grundprinzipien, denen sich der Staat 
und seine Bürger unterstellen. Das Existenzrecht des Staates hängt an 
dieser Funktion: Leben, Freiheit, Gerechtigkeit innerhalb des Gemein- 
wesens zu garantieren, nicht aber diese Rechte erst zu gewähren. Hier 
kommen wir als ehemalige DDR-Bürger aus einer völlig entgegengesetz- 
ten Tradition. Die Gesellschaft, die Partei und der Staat wurden als Ur- 
sprungsort der Menschenrechte angesehen. Der Staat (die Partei) ge- 
währt diese Rechte, wem er sie gewähren will, und kann sie auch wieder 
zurückziehen. Das ist falsch und das hat auch immer zu einem gleichgül- 
tigen und unreifen Verhältnis gegenüber den Institutionen geführt. Weil 
ich nichts zu sagen habe, darum ist mir egal, was •die da oben" machen. 
Aus dieser staatlich verordneten Verantwortungslosigkeit ist die Vernach- 
lässigung des Gemeineigentums hervorgegangen, also der Niedergang 
vieler Betriebe und ganzer Häuserzeilen und Stadtteile. Andererseits 
wurde alles, die komplette und vollständige Versorgung, vom Vater Staat 
erwartet. Nein, die Menschenrechte sind nicht vom Staat gewährte, son- 
dern zu schützende Rechte. Sie mit Leben erfüllen und von ihnen Ge- 
brauch machen muß ich selbst. Diese Rechte sind Rechte, die nach klassi- 
scher Auffassung mit der Menschennatur gegeben sind. Sie sind Natur- 
recht. Die heutige Schwierigkeit vieler mit dieser Naturrechtstradition ist, 
daß sie immer zur Gottesfrage hinführt. 

4. Christliches Freiheitsverständnis: Freiheit aus Entschiedenheit 

Damit sind wir an dem Punkt, wo wir vielleicht am meisten umdenken 
müssen. Daß nach christlicher Überzeugung der unendlich freie und sou- 
veräne Gott die endliche menschliche Freiheit will, bejaht, trägt und er- 
möglicht, das prägt wohl nicht gerade das christliche Bewußtsein und 
auch nicht das Bild, das sich die Umwelt von den Christen macht. Und 
doch begegnet uns die Erfahrung der Freiheit und Befreiung auf allen 
Seiten des Neuen Testamentes und macht bis heute die Faszination der 
Gestalt Jesu aus, wie sie uns die Evangelien schildern. Hier haben eine 
falsche Allmachts- und Prädestinationsvorstellung innerhalb von Theolo- 
gie und Frömmigkeit sowie der Widerstand der Kirchen gegen die Frei- 
heitsideale der Neuzeit zu lange eine andere Sprache gesprochen. Erst 
mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) hat die katholische 
Kirche die modernen Menschenrechte in ihrem ganzen Umfang, wozu 
auch die Religionsfreiheit gehört, angenommen. Um so wichtiger und 



Freiheit aus Entschiedenheit 169 

hilfreicher wäre es, von hier her einen Ansatz für das Christsein in einer 
pluralistischen Gesellschaft zu gewinnen. Der oben genannte Grundsatz, 
daß Gottes absolute Freiheit Grund der endlichen Freiheit des Menschen 
und der relativen Autonomie der Schöpfung ist, lautet in der zu wenig be- 
achteten Formulierung des Konzils: •Wenn auch derselbe Gott Schöpfer 
und Erlöser ist, Herr der Profangeschichte und der Heilsgeschichte, so 
wird doch in ebendieser göttlichen Ordnung die richtige Autonomie der 
Schöpfung und besonders des Menschen nicht nur nicht aufgehoben, 
sondern vielmehr in ihre eigene Würde eingesetzt und in ihr befestigt" 
(Gaudium et spes 41, vgl. dazu die Untersuchung des Autors: Thomas 
Gertler, Jesus Christus - die Antwort der Kirche auf die Frage nach dem 
Menschsein. Eine Untersuchung zu Funktion und Inhalt der Christologie 
im ersten Teil der Pastoralkonstitution •Gaudium et spes" , Leipzig 1986, 
300-309). Hier greift das Konzil auf die großen christologischen Kämpfe 
der alten Kirche zurück. Im Ringen um das volle und ganze Menschsein 
Jesu war es letztlich um diese Frage gegangen und hatte Maximus Con- 
fessor das Prinzip aufgestellt, daß die Gemeinschaft von Gott und 
Mensch, die ja in Jesus ihre höchste Verwirklichung findet, Freiheit und 
Eigensein des Menschen nicht aufhebt, sondern erst wirklich vollendet. 
Hierin gründet sich dann der Satz des Konzils: •Wer Christus, dem voll- 
kommenen Menschen folgt, wird auch selbst mehr Mensch" (Gaudium et 
spes 41). Welche Konsequenzen ergeben sich für uns daraus? 

a) Zum Verhältnis endliche Freiheit des Menschen und unendliche 
Freiheit Gottes: Daß unsere Freiheit endlich und begrenzt ist, heißt nicht 
nur negativ, daß wir nicht alles können, sondern auch positiv, ich muß 
nicht alles können. Ich muß nicht wie Gott sein wollen, sondern ich darf 
meine Endlichkeit auch annehmen als meine Geschöpflichkeit und damit 
Gott als meinen Schöpfer anerkennen. Und das heißt wiederum: es gibt 
für uns letztlich nur einen absoluten Wert: das ist Gott allein und alles an- 
dere ist relativ zu ihm. •Deus solo basta, Gott allein genügt", sagt There- 
sia von Avila mit dem Akzent auf Gott - nicht auf dem allein, wie wir 
meist falsch betonen! - allein Gott kann die unendliche Sehnsucht des 
Menschen stillen und kein Geschöpf. 

b) Das Verhältnis zwischen Gott und dem Menschen ist nicht als Kon- 
kurrenz zu denken, wie das Sartre getan hat, der meinte, wenn es Gott wirk- 
lich gibt, dann kann es neben dieser allmächtigen Freiheit keine Freiheit 
des Menschen geben. Dann gibt es nur Marionetten. Dagegen sagt unsere 
christliche Erfahrung: ich kann nur wahrhaft frei sein mit Gott und nicht 
gegen Gott. Denn Gott, der uns aus Liebe ins Dasein gerufen hat, ist der, 
der uns sein läßt. Der einzige, der menschliche Freiheit bis zur Unver- 
ständlichkeit (nämlich des Bösen) ernst nimmt, ist ihr Schöpfer. Das hat 



Thomas Gertler 170 

die Christenheit leider lange vergessen. Sie hatte oft ein mechanistisches, 
rechnerisches, angstvoll unter allmächtiger Kontrolle sich fühlendes Got- 
tesverhältnis. Viele haben es noch. Hier kann der Blick auf Jesus, besser 
die Meditation seiner Freiheit mich befreien. Die schon erwähnte, bis 
heute imponierende Freiheit Jesu, seine Unabhängigkeit von der damals 
alles kontrollierenden Familie, von den religiösen und politischen Insti- 
tutionen und Mächten seiner Zeit, sein souveräner Einsatz für die damals 
(wie heute) verachteten und nichtssagenden, unmündigen Existenzen wie 
Frauen, Kinder, Arme, Kranke und schuldig Gewordene gründet zuletzt 
in seiner einmaligen Beziehung zu Gott, den er als (s)einen liebenden Va- 
ter den Menschen nahebringt. Von dieser Bindung an den Vater nimmt er 
die Hierarchie seiner Werte, die Entscheidungskriterien für seinen Ein- 
satz. Diese Entschiedenheit für den Willen des Vaters macht ihn frei. 

c) Die Freiheit der Christen entspringt in der Nachfolge Christi aus der 
gleichen Quelle. Also aus der Bindung an und aus der Beziehung zu Gott. 
Wir sind seit der Auf erweckung Jesu hineingenommen in Jesu Vaterver- 
hältnis. Das äußert sich in der österlichen Wandlungserfahrung, in dem 
neuen Geist, der aus angstvoll in sich verschlossenen Jüngern frohe und 
aus sich herausgehende macht, die unmöglich schweigen können von 
dem, was sie gesehen und gehört haben (Joh 21,19-21; Apg 4,20). Diese 
neue Freiheit aus der Versöhnung enthält wie bei Jesus das Ja und das 
Nein. Sie enthält die Entschiedenheit, also Scheidung, Abschied von und 
Nein zu dem Größenwahn des Gotteskomplexes. Klassischerweise in der 
Taufe als Absage an das Böse formuliert. Und sie enthält die Entschlos- 
senheit, also Aufgeschlossenheit, Offenheit und das Ja zu Gott, dem Va- 
ter Jesu Christi und zu seinen Entscheidungen und Entschließungen, die 
sich im Engagement Jesu zeigen. Klassischerweise in der Taufe als Zu- 
sage zum Glauben ausgesprochen. Konkret sollte sich heute darum diese 
Freiheit der Christen darin zeigen, daß sie sich aus dieser Bindung an 
Gott allein die Freiheit gegenüber den Ansprüchen und •Sachzwängen" 
von religiösen und politischen Institutionen bewahren. Ich muß als Glau- 
bender vor keinem Menschen und keiner Macht Angst haben. Das bedeu- 
tet nicht, daß ich die Angst einfach los werde, aber die Angst muß nicht 
das letzte Wort haben. Ich werde frei, meinem Gewissen zu folgen. Aber 
ebenso werde ich frei zur Bindung. Ich darf und kann mich konkret ent- 
scheiden für einen Menschen, für eine Aufgabe, für eine Institution, ohne 
Angst haben zu müssen, daß ich dadurch meine Freiheit verliere. 

d) Das Hauptproblem heute ist die Entscheidung auf Dauer. In allen 
Formen menschlichen Zusammenlebens ist das gegenwärtig die größte 
Schwierigkeit. Dafür sehe ich keine einfache Lösung. Nur zwei Überle- 
gungen dazu. Unsere heutige Gesellschaft ist durch ihre Mobilität sowie 



Freiheit aus Entschiedenheit 171 

durch die Individualisierung und Privatisierung sämtlicher Formen 
menschlichen Zusammenlebens den dauerhaften Bindungen eher feind- 
lich. Die Dauerhaftigkeit wird gesellschaftlich nicht unbedingt unter- 
stützt und getragen (auch nicht kontrolliert), sondern höchstens geduldet. 
Das macht es allen kirchlichen Lebensformen schwer, die auf diese 
Dauer angelegt sind: Ehe, Ordensleben, Priestertum. Wir müssen darum 
als Kirche eine Doppelstrategie verfolgen und überlegen, welche von die- 
sen kirchlichen Lebensformen von ihrem Wesen her lebenslang sind. 
(Wenigstens beim Ordensleben sind zeitliche Engagements ja denkbar, 
wenn sie auch keine echte Tradition haben, wie im Mönchsleben des asia- 
tischen Raumes. Denn unsere zeitlichen Gelübde sind ja auf die ewigen 
hin angelegt.) Andererseits aber muß nachgedacht werden, wieviel an Be- 
schleunigung und dauerndem Wandel denn dem Menschsein zuträglich 
ist. Und ob die wichtigere Herausforderung und der größere Dienst der 
Kirche nicht im Widerstand gegen Funktionalisierung und Ausrichtung 
des menschlichen Zusammenlebens auf Arbeit, Karriere, Wirtschaft läge. 
Physische und psychische Gesundheit der kommenden Generation hän- 
gen davon ab, ob die gegenwärtige Generation der künftigen einen Raum 
der Geborgenheit und zuverlässigen Treue gewährt, in dem ein Urver- 
trauen wachsen kann. Daß dieses Urvertrauen schon tief geschädigt ist, 
ist Grund und Folge der Kette von Ehescheidung und Bindungsunfähig- 
keit. Ich bin der Meinung, daß Probleme mit Priestertum und Ordensle- 
ben die gleichen Ursachen wie die Krise der Ehe haben. Wir leben diese 
Lebensformen nicht außerhalb der konkreten Welt. Hier muß nachge- 
dacht, meditiert und geforscht werden. Es kann aufgegeben werden, was 
aus früheren und überlebten Gesellschaftsmodellen stammt, aber es muß 
weiter, auch unter erschwerten Bedingungen gelebt werden, was zum 
eschatologischen Zeugnis der Kirche gehört, was Widerspiegelung der 
reuelosen Treue Gottes zum Menschen ist. Denn darin liegt dann auch 
unser fruchtbarster Dienst an der Gesellschaft. Liegt in dieser Frage der 
Bindung auf Dauer nicht doch ein christliches Proprium? Bindung auf 
Dauer ist nur möglich, wenn nicht der einzelne als einzelner sich selbst 
der höchste Wert ist, wenn also dann im Konfliktfall, wenn Selbstver- 
wirklichung gegen Ansprüche des Partners oder der Familie steht, nicht 
notwendig die Selbstverwirklichung gewählt werden muß. Es ist leicht 
einzusehen, daß die Welt von Menschen lebt, die nicht ihre persönliche 
Selbstverwirklichung an die erste und wichtigste Stelle gesetzt haben. Das 
kann aber nur dann der Fall sein, wenn ich nicht eine letzte Angst um 
mich selbst haben muß. Wenn ich darauf vertrauen kann, daß auch in ei- 
ner Situation, in der ich drauf zahle, oder aufs Kreuz gelegt werde (im 
wahren Sinne des Wortes), noch mit meiner Liebe und meinem Einsatz 



Otto Betz 172 

nicht im Nichts, sondern in der Hand Gottes ende, die mich zum Leben 
führt. Damit stoßen wir auf den Lebenseinsatz Jesu, auf seine Entschie- 
denheit für Gott, die zur Entscheidung für die Menschen führt. Diese Art 
der Argumentation ist aber nur dann nicht ideologisch, wenn sie nicht zur 
Entschuldigung der Feigheit und Trägheit der Institutionen dient, auch 
anscheinend Unumstößliches und •Heiliges" von der Freiheit Christi her 
in Frage zu stellen und wenn nötig zu ändern. 

Wonach ich mich sehne in unserer Kirche, ist Mut zur Freiheit. Daß 
wir die gewonnene und gewählte Freiheit annehmen und bejahen und vor 
allem daß wir sie christlich leben, also aus der Bindung an den Freiheits- 
willen Gottes, in der Nachfolge des freien und befreienden Jesus. Es gibt 
in unserer nun im Umbruch befindlichen Welt so viele Möglichkeiten. 
Warum werden sie so wenig ergriffen? Sind wir blind, weil wir zu sehr an 
Vorgegebenheiten gebunden sind? Sind wir Christen viel zu konservativ? 
Viel zu unbeweglich? Viel zu vorsichtig, ängstlich und das heißt ungläu- 
big? Haben wir etwas vom Blick Jesu auf seine Zeit und die Situation der 
Menschen damals? Ich wünsche mir sehr, daß wir Christen besser mit der 
Freiheit umgehen können, daß wir freier sind, als jene, die eine Freiheit 
ohne Bindung oder eine Bindung ohne Freiheit anstreben. Wir brauchen 
keine Angst zu haben vor der •freien Welt". Wir können viel freier sein 
als andere in der pluralistischen Welt. Gott sei Dank! 

Sinnspuren des Lebens 
Der Beitrag der Religion zur Deutung des Daseins 

Otto Betz, Thannhausen 

Als eine Tageszeitung kürzlich eine Reihe von Wissenschaftlern und Poli- 
tikern befragte, inwiefern sie einen Zusammenhang zwischen ihrer beruf- 
lichen Tätigkeit und der Sinnerfahrung ihres Lebens sähen, antwortete 
Hans Zacher, der Präsident der Max-Planck-Gesellschaft in München: 
•Der Sinn des Lebens? Vielleicht dies: den Entwurf zu entdecken; ihm 
gerecht zu werden; Verantwortung zu tragen in der Freiheit, die er läßt. 
Den Entwurf der Dinge, des Lebendigen, der Menschen, ihres Zueinan- 
der, der Nächsten, meiner selbst. Mit den Sinnen, dem Verstand und dem 
Herzen. Und so dem näher zu kommen, der hinter allen Entwürfen ist." - 




