Otto Betz 172

nicht im Nichts, sondern in der Hand Gottes ende, die mich zum Leben
fithrt. Damit stoBen wir auf den Lebenseinsatz Jesu, auf seine Entschie-
denheit fiir Gott, die zur Entscheidung fiir die Menschen fiihrt. Diese Art
der Argumentation ist aber nur dann nicht ideologisch, wenn sie nicht zur
Entschuldigung der Feigheit und Trigheit der Institutionen dient, auch
anscheinend UnumstoBliches und ,,Heiliges* von der Freiheit Christi her
in Frage zu stellen und wenn nétig zu dndern.

Wonach ich mich sehne in unserer Kirche, ist Mut zur Freiheit. Daf3
wir die gewonnene und gewihlte Freiheit annehmen und bejahen und vor
allem daB3 wir sie christlich leben, also aus der Bindung an den Freiheits-
willen Gottes, in der Nachfolge des freien und befreienden Jesus. Es gibt
in unserer nun im Umbruch befindlichen Welt so viele Moglichkeiten.
Warum werden sie so wenig ergriffen? Sind wir blind, weil wir zu sehr an
Vorgegebenheiten gebunden sind? Sind wir Christen viel zu konservativ?
Viel zu unbeweglich? Viel zu vorsichtig, dngstlich und das heiBt ungldu-
big? Haben wir etwas vom Blick Jesu auf seine Zeit und die Situation der
Menschen damals? Ich wiinsche mir sehr, daB wir Christen besser mit der
Freiheit umgehen konnen, daB wir freier sind, als jene, die eine Freiheit
ohne Bindung oder eine Bindung ohne Freiheit anstreben. Wir brauchen
keine Angst zu haben vor der ,freien Welt“. Wir konnen viel freier sein
als andere in der pluralistischen Welt. Gott sei Dank!

Sinnspuren des Lebens

Der Beitrag der Religion zur Deutung des Daseins

Otto Betz, Thannhausen

Als eine Tageszeitung kiirzlich eine Reihe von Wissenschaftlern und Poli-
tikern befragte, inwiefern sie einen Zusammenhang zwischen ihrer beruf-
lichen Tatigkeit und der Sinnerfahrung ihres Lebens sihen, antwortete
Hans Zacher, der Prasident der Max-Planck-Gesellschaft in Miinchen:
»Der Sinn des Lebens? Vielleicht dies: den Entwurf zu entdecken: ihm
gerecht zu werden; Verantwortung zu tragen in der Freiheit, die er 14Bt.
Den Entwurf der Dinge, des Lebendigen, der Menschen, ihres Zueinan-
der, der Nichsten, meiner selbst. Mit den Sinnen, dem Verstand und dem
Herzen. Und so dem ndher zu kommen, der hinter allen Entwiirfen ist.* —



Sinnspuren des Lebens 173

Ich weiB nicht, ob der Prisident diese Antwort auch als religidse Aussage
verstanden wissen wollte, das iibliche religidse Vokabular wird von ihm
ja nicht verwendet, aber es fillt doch auf, daB er von dem ,,Entwurf™ der
Lebensformen spricht, dem er auf die Spur kommen will, so daB3 gleich
die Frage auftaucht: wer hat entworfen, auf welche Spuren stoB3en wir,
wer steht hinter all den vorgefundenen Strukturen und Entwiirfen? - Bei
der gleichen Befragung antwortete Hans-Joachim Maaz, ein Psychothera-
peut aus Halle: ,Jeder Mensch trigt seinen Sinn schon lidngst in sich,
hiufig nur verschiittet, verdringt, verzerrt und entstellt. Er will seinen
Patienten zu einer Sinnerfahrung verhelfen, die sich als ,eine dynami-
sche, nur individuell erlebbare Erfahrung® versteht, ,,die aus dem ewigen
Wechselspiel zwischen Ich-Du-Wir, zwischen Innen und Auflen, zwi-
schen Menschen und Umwelt entsteht.“ Auch hier wird der Akzent dar-
auf gelegt, den Sinn nicht in duBeren Faktoren zu suchen, indem man sich
nach gingigen Mustern fremder Leitbilder mift, sondern herauszufin-
den, was fiir eine verborgene Sinnstruktur in uns selbst angelegt ist. Ein
Sinnkern ist jedem Menschen schon innewohnend, aber er ist hiufig zu-
gedeckt und kann sich nicht entfalten. Ohne konventionelle religiose Be-
griffe zu verwenden, ist hier doch eine geheimnisvolle Schopfungstheolo-
gie vorausgesetzt, die gar nicht weiter benannt werden muB, sondern als
unausgesprochene Denkbasis den Ausgangspunkt des eigenen Handelns
bestimmt.

I. Angewiesen auf Sinnangebote

Der Mensch ist ein fragendes Wesen. Er findet sich in einem unfaBbar
groBen und unbegreiflichen Universum vor und mdchte wissen, was die
ganze Veranstaltung eigentlich soll. Chaos und Ordnung, Licht und Fin-
sternis, Kampf ums Dasein, Liebe und HaB, all das findet er vor, wird mit
hineingerissen, soll sich behaupten und seinen eigenen Weg finden, liber-
nimmt Wertvorstellungen und Denkmodelle, wichst in Traditionen hin-
ein, setzt sich vielleicht auch wieder davon ab. Er braucht Lehrer und gei-
stige Hebammen, die ihm helfen, sich selbst kennenzulernen. ,,Der
Mensch ist erwacht in einer Welt, die er nicht verstand, und darum ver-
sucht er, sie zu deuten®, so heifit es bei C. G. Jung'. Aber der einzelne
bringt es nicht fertig, einen Deutungszusammenhang herzustellen, er ist
darauf angewiesen, Schliissel zum besseren Verstindnis angeboten zu be-
kommen. So schaut er aus, wer ihm das Kosmische im Chaos, das Ord-

' C. G. Jung, Uber die Archetypen des kollektiven UnbewufSten. Ziirich 1954, 43.



Otto Betz 174

nungshafte im Ungeordneten, das VerldBliche im Willkiirlichen auf-
schliefen kann.

In der langen Geschichte der Menschheit sind es vor allem die Religio-
nen gewesen, die durch ihre Mythen eine Deutung des Daseins ermdg-
licht haben, die durch kultische Riten Angebote vermittelten, um die Utr-
dngste zu liberwinden. Eine Gemeinschaft von Menschen braucht Ge-
schichten, die immer wieder erzihlt werden und das Gefiihl der Zusam-
mengehdrigkeit starken konnen. Nun kann jeder seinen Platz finden, er
gehort zu einem lebendigen Organismus, wird gebraucht und findet seine
Erfilllung im Rahmen seines Stammes, seines Volkes. Die Feste mit ihren
Opfern, den Liedern und Tinzen, den Gastmihlern, den Prozessionen,
sie trugen wesentlich zur Sinngebung des menschlichen Daseins bei. Da-
mit konnte man leben und konnte man sterben.

Aber in der Gegenwart sind diese verhiltnismiBig geschlossenen Gesell-
schaften mit ihrem Sinnangebot selten geworden und sie 16sen sich im-
mer mehr auf. Der Gegenwartsmensch ist nicht mehr so eingebunden in
ein religioses oder auch weltanschauliches Netz, er ist zunehmend auf
sich zuriickgeworfen und muB sich nun selbst darum bemiihen, eine Sinn-
begriindung fiir sein Dasein zu finden. Wer aus dem iiberkommenen
Sinngefiige ausbricht und die tradierten Antworten auf seine elementaren
Fragen nicht mehr fir verbindlich ansieht, der muB sich auf die Suche be-
geben nach einer glaubwiirdigen Interpretation der Welt und des Lebens.
Die Frage nach dem Sinn wird also erst fiir den wirklich ~fragwirdig*,
der seine eigene Existenz nicht mehr als selbstverstindlich ansieht.

II. Fragwiirdigkeit der alten Antworten

Was sind die Symptome, auf die wir stoBen, wenn wir die gegenwirtige
Verunsicherung verstehen wollen? Da sind einmal die persénlichen Exi-
stenznote: ein Gefuhl der Vergeblichkeit kommt auf, der Ausweglosig-
keit. Wir geraten in Sackgassen und tasten uns wieder zuriick, wir suchen
Gemeinschaft und erfahren Vereinsamung, wir sehnen uns nach der Be-
gegnung und dem Gesprach und miissen verstummen. Wir hoffen auf ein
Gelingen unseres Lebensbogens und miissen das Scheitern konstatieren,
wir mochten eine ,,offene Welt* finden und erleben eher Zugesperrtheit.
Es ist nicht Not und Elend allein, nicht Leid und Krankheit, sondern die
»Heillosigkeit®, die dazu beitrigt, daB die Hoffnung stirbt.

Dazu kommt, da3 wir alle von einem kritischen und aufgeklirten Den-
ken geprigt sind, so daB ein skeptischer Vorbehalt gegeniiber den religio-
sen Angeboten vorherrscht. Die Kirchen machen eine massive Glaubwiir-



Sinnspuren des Lebens 175

digkeitskrise durch, ein wissenschaftlich geprigtes Weltverstindnis ist
nur schwer mit den Vorstellungen und der Sprache religidser Verkiindi-
gung zu vereinbaren. Das hat zu dem Exodus so vieler Menschen aus den
Kirchen gefiihrt, sie hielten die Schizophrenie nicht mehr aus und zogen
die Konsequenzen.

Damit ist aber noch keine Losung gefunden. Die Antworten der Natur-
wissenschaft mogen noch so faszinierend sein, die rationalen Denkge-
bilde heutiger Systeme noch so geschlossen: es entsteht eine gldserne
Welt, die einsichtig, aber nicht verstehbar ist, die schliissig und nachvoll-
ziehbar, aber nicht sinngebend ist. Ein Philosoph unserer Tage hat einmal
die These aufgestellt: ,,Der Sinn des Lebens ist das Leben.“ Gemeint ist
also: griibelt nicht lange nach metaphysischen Begriindungen, die werdet
ihr nicht finden. Lebt lieber, denn das gelebte Leben selbst ist der einzige
Sinn, den ihr finden kénnt. Das ist zwar eine plausibel erscheinende Ma-
xime, und trotzdem wird sie uns nicht so recht befriedigen. Ist es einfach
das Faktische und Gegebene, was sich als das Letztgiiltige erweist?
Wachsen wir nicht dauernd iiber uns selbst hinaus? War und ist nicht
mancher bereit, fiir eine Uberzeugung, fiir sein Vaterland, fiir den Glau-
ben, fiir eine groBe Idee sein Leben einzusetzen? Oder ist das immer
schon eine ideologische Verblendung? ,,Das Leben ist der Giiter hochstes
nicht“, heiB3t es bei Schiller. Geht es nicht gerade darum, etwas zu entdek-
ken, was diesem Leben seine unverwechselbare Prigung gibt, sein Herz-
stiick, seine dynamische Mitte? Und da geniigt die bloB3e Faktizitédt des
Lebens nicht.

Albert Camus hat seinen beriihmten Essay {iber den Mythos des Sisy-
phos folgendermaBen begonnen: ,,Es gibt nur ein wirklich ernstes philo-
sophisches Problem: den Selbstmord. Die Entscheidung, ob das Leben
sich lohne oder nicht, beantwortet die Grundfrage der Philosophie. Alles
andere — ob die Welt drei Dimensionen und der Geist neun oder zwolf
Kategorien habe — kommt erst spiter. Das sind Spielereien; zunéchst
heiBt es Antwort geben ... Ich sehe viele Leute sterben, weil sie das Leben
nicht fiir lebenswert halten ... Also schlieBe ich, daBl die Frage nach dem
Sinn des Lebens die dringlichste aller Fragen ist. Wie sie beantworten ?*2

II1. Sinn als Weg und Reise

Bevor wir diesen Fragen weiterfolgen, sollte ein kleiner sprachlicher Ex-
kurs gemacht werden. Unser Wort ,,Sinn“ hat namlich eine sehr auf-

2 A. Camus, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch iiber das Absurde. Hamburg 1959, 9.



Otto Betz ‘ 176

schluBireiche Wurzel, auf die wir uns wieder besinnen sollten. Ich stieB
darauf, als ich die pneumatologischen Fragmente Ferdinand Ebners las.
Im 6. Fragment hei6t es: ,,Sinn ist immer, ob es nun in der einen oder an-
deren Bedeutung gemeint wird, der Weg, auf dem etwas in uns eingeht.
Das kommt auch in der Etymologie des Wortes zum Ausdruck. Denn das
althochdeutsche Verbum sinnan heifit ,wohin gehen’, die Bedeutung der
germanischen Wurzel sintha ist Weg, Reise ... Die Welt geht nicht nur auf
dem Weg der Sinne in unser BewuBtsein ein, die Sinne kommen ihr auch
entgegen ... Sinn ist geistige Empfiangnisbereitschaft*3.

Wir verwenden das Wort ,,Sinn“ in unserer Alltagssprache hiufig. Mir
fallt etwas ,,aus dem Sinn*“, mit einem anderen Menschen méchte ich ,,€l-
nes Sinnes“ sein, den einen charakterisieren wir als »scharfsinnig”, den
anderen als ,schwachsinnig®, manches scheint ,,ohne Sinn und Ver-
stand” zu sein, letztlich soll alles ,,sinnvoll* und stimmig sein. - Und nun
erfahren wir also, daB3 der urspriingliche Wortstamm etwas mit Weg,
Fahrt und Reise zu tun hat, es geht um eine Ortsbewegung, die zum Ziel
gelangen will. Wir sind unterwegs, bewegen uns in die Welt hinein und
auf andere Menschen zu - und nun geht uns gleichsam ein Licht auf, er-
hellt sich ein Sinn-Zusammenhang. Wer in sich versperrt ist und sich
nicht iiberschreitet, der kann keinen Sinn finden.

Unsere Sinne setzen uns instand, die Wirklichkeit in uns aufzunehmen.
Haben wir frische und wache Sinne, dann gewinnen wir ,,Aufmerksam-
keit“, und es kann sich ein differenziertes Bild der Welt in uns entfalten. —
Aber auch das innere Wesen eines Menschen bezeichnen wir mit ,,Sinn*:
seine geistige und seelische Veranlagung wird zu einer ,,Gesinnung*. Ist
dieser innere Sinn gestdrt, dann werden wir bei einem Menschen auch
Widerspriiche beobachten kénnen, sein Tun wird ,,widersinnig®.

Weil wir aber immer bewegliche und lernfihige Menschen sind, miis-
sen wir manchmal auch unseren Sinn dndern, wir miissen unseren ,,Sinn
auf etwas richten®, was diese Bemiihung verdient. Und wenn einer Ent-
tduschungen erlebt hat, dann mag sich ,,sein Sinn verdiistern“, so daB
sich eine groBe Miidigkeit durchsetzt und die Sinne sich verschlieBen. —
Um so wichtiger ist es, sich immer wieder zu ,,besinnen, um zur ,,Beson-
nenheit” zu kommen, damit sich der ,,Sinngehalt* unseres Lébens klart
und wir unseren ,inneren Sinn“ entdecken. So verstanden, findet den
»Sinn seines Lebens®, wer auf dem rechten Weg ist, der nicht in die Irre,
sondern zum Ziel fiihrt. Der ,,Sinn“ - in diesem Verstindnis - ist dann
das Ergebnis vieler Begebenheiten, die Summe der Einzelerfahrungen,
die im Laufe eines Lebens zusammengekommen sind.

* F. Ebner, Das Wort und die geistigen Realitdten. Frankfurt 1980, 63.



Sinnspuren des Lebens 177

IV. Personales Wachstum, um sinnfidhig zu werden

An einem abstrakten Sinn hat kein Mensch Interesse, einem philosophi-
schen Konstrukt, bewiesen und systematisch gefalit. Wie aber kann der
Sinn praktisch erfahren werden? - Wir leben in einer evolutiven Welt,
nicht in einer statischen und unverinderlichen, deshalb muf3 auch unser
Sinn-Verlangen etwas mit den Veridnderungen zu tun haben, die wir in
der Welt und in uns dauernd erleben. Pierre Teilhard de Chardin sagt, wir
machten eine doppelte Erfahrung, einmal die, da3 wir mit uns selbst
identisch bleiben, andererseits die, da3 wir uns unaufhérlich wandeln
und wachsen, wobei wir doch auch wieder gewisse eigene Dimensionen
bewahren. Alles, was wir in der Welt vorfinden, ist noch in Bewegung be-
griffen, muB sich weiter entfalten, ist noch Vorform und Rohmaterial fir
eine kiinftige Gestalt. ,,Die einzige Wirklichkeit, die es auf der Welt gibt,
ist die Leidenschaft, groBer zu werden*4. Sinnvoll ist das, was uns neue
Moglichkeiten zukommen 146t, Raum zur Entfaltung, die Chance einer
giilltigeren Ausprigung unserer Veranlagung. ,,Der Mensch wird sich, je
mehr er Mensch ist, nur dem hinzugeben vermdgen, was er liebt. Und er
liebt letzten Endes nur das Unzerstorbare*s. Nach Teilhard muf} alles,
was sich in der groBen evolutiven Bewegung befindet, in einem Persona-
len kulminieren, in dem wir selbst “iiber-personalisiert werden¢. Die
Sinn-Sehnsucht kann letztlich in unserer jetzigen empirischen Welt nicht
erfullt werden, weil noch so viel aussteht, was erst allmidhlich Gestalt an-
nimmt.

Nach dem Verstiandnis Teilhards kann auch der christliche Glaube den
,»3inn“ noch nicht augenfillig machen, er bietet das Heil unter den sakra-
mentalen Zeichen an, er stiftet Hoffnung und Zuversicht und schickt auf
einen Weg. ,, Ich schreite durch die Schatten des Glaubens*, wobei Teil-
hard die gegenwirtige schattenhafte Existenz als Ausdruck unserer evo-
lutiven Weg-Situation versteht. Gott als der Inbegriff von Heil und Sinn
kann noch nicht in seiner ganzen Fiille aufgenommen werden: ,,Wir sind
eines helleren Lichtes noch nichr fihig* Einen dhnlichen Gedanken hat
schon vor vielen Jahrhunderten Meister Eckhart ausgesprochen, wenn er
in einer Predigt sagte: ,,Die Welt ist fiir die Seele gemacht, damit ihr Auge
geiibt und gestirkt werde, daB sie das géttliche Licht ertragen kann“s.

Das hief3e, auf unseren Fragenkomplex bezogen: wir kdnnen eine um-

4P, T. de Chardin, Mein Glaube. Olten 1972, 130.

s aa0 134.

¢ aa0 136.

7 aa0 158.

8 Meister Eckhart, Predigren und Schriften. Frankfurt 1956, 204.



Otto Betz 178

fassende Sinnhaftigkeit im Vollsinn noch nicht finden, weil wir in einem
individuellen und kollektiven Wachstumsprozef begriffen sind und sich
erst allmihlich unsere Sinnkapazitit entfalten muB.

V. Sinn will gesucht werden

Aber wir miissen elementarer ansetzen. Begegnen uns heute nicht zahlrei-
che Menschen, die von einem ausgesprochenen Daseinspessimismus be-
fallen sind, sie erstarren in einem UrmiBtrauen und geben es auf, iiber-
haupt noch nach einer Sinnspur in ihrem Leben zu suchen. Wo ist eine
Barriere zu entdecken gegeniiber einer abgrundtiefen Verzweiflung, die
nichts mehr erwartet und deshalb auch nichts mehr findet? Die Wirklich-
keit der Welt ist nun einmal so ambivalent, daB man sie gewissermaBen
mit verschiedenen Augen betrachten kann. Wer nur noch die Zerfallspro-
zesse wahrnimmt, die Storungen und Zerstérungen, wer die Bosheit regi-
striert und die Negativtrends allein sammelt, der muf allméhlich die letz-
ten Reste seiner Zuversicht einbiiBen und in eine trostlose seelische Ver-
fassung geraten. - Es hilft uns freilich auch nichts, allein die positiven
Phénomene in der Welt zusammenzutragen und uns daran zu klammern,
weil wir dadurch in eine geschénte Betrachtungsweise geraten und die
Wirklichkeit ebenfalls verpassen.

In einem Gesprach iiber Kafka hat Martin Buber einmal zu Schalom
Ben-Chorin gesagt: ,,Zum Volistrecken des Sinns ist das Sinnlose einge-
setzt, mit ihm haben wir’s zu tun, bis an den letzten Augenblick. Aber in-
dem wir uns mit ihm zu schaffen machen und die Verstrickungen des kon-
kreten Widersinns erleiden, werden wir dann nicht gerade da und so, im-
mer wieder, es nicht wahrhaben wollend, in grausamer Heiligung, des
Sinns inne, der sich eben ganz und gar nicht unserartig erweist und doch
als der uns zugekehrte*.

So einfach ist es also gar nicht, die Sinnstruktur in Welt und Leben zu
entdecken. Vielleicht ist es sogar die groBe Uberraschung und ein Grund
zum Staunen, wenn wir auf einen Sinnzusammenhang stoen und uns
plotzlich aufgehen kann, daB ein schwieriges Erlebnis, ein Schicksals-
schlag oder ein Verlust, sich als durchaus sinnvoll erweist, aber eben erst
im nachhinein, in der Riickschau und der ehrlichen Aufarbeitung. — In ei-
nem persischen Mérchen wird davon erzihlt, man miisse die ,,Perlen des
Sinns aus dem Meer des Unsinns fischen®, eine sehr hintergriindige Er-
kenntnis.

® Schalom Ben-Chorin, Zwiesprache mit Martin Buber. Ein Erinnerungsbuch. Miinchen
1966, 152.



Sinnspuren des Lebens 179

In paradiesischen Gefilden leben wir nicht, iiberall stoBen wir auf Wi-
derstinde oder Unvermdgen. Aber gerade dadurch werden ja auch
Krifte wachgerufen und neue Méglichkeiten erprobt. Es ist manchmal
gut, innezuhalten und die Stationen unseres Lebens Revue passieren zu
lassen. Erst dadurch kénnen wir herausfinden, ob es Ereignisse und Wi-
derfahrnisse gab, iiber die wir uns in der aktuellen Situation maBlos geér-
gert haben, die sich aber aus der Distanz véllig anders darstellen.

V1. Offnung der Sinne

Will man - auf sehr kursorische Weise — den Menschen kennzeichnen,
dann kann man ihn als das ,,offene* Wesen zu verstehen suchen, als den
Lernfihigen und Suchenden. Er hat ein ausgeprigtes Wahrnehmungsver-
maogen, ist nicht in sich selbst eingesperrt, sondern kann - durch seine Or-
gane - viele Erscheinungen erfassen, nach innen nehmen und speichern.
Die Sinne stellen die Offnungen und EinlaBpforten dar, die Welt kommt
zu uns und wirkt auf uns ein. - In der Erinnerung liegt das Geschaute und
Gehorte und Erlebte so vor uns, dafl wir es wieder vor das innere Auge
stellen konnen. Aber wir haben noch eine andere Vorstellungskraft, die
Phantasie, die uns befdhigt, auf schopferische Weise Bilder zu produzie-
ren, die wir mit unseren leiblichen Augen noch nie gesehen haben und die
nun doch plétzlich Gestalt annehmen. Es ist die Gabe, Pldne zu machen,
Kiinftiges vorwegzunehmen, im kithnen Vorgriff das Noch-nicht-Er-
schienene zu entwerfen. Ein Schull Optimismus gehort dazu, weil wir ja
auch oft genug enttduscht werden, weil die groen Pldne sich hiufig nicht
realisieren lassen.

Dietrich Bonhoeffer hat in seinen Aufzeichnungen auffilligerweise den
Optimismus positiv herausgestellt. ,,Er ist eine Lebenskraft, eine Kraft
der Hoffnung, wo andere resignieren, eine Kraft, den Kopf hoch zu hal-
ten, wenn alles fehlzuschlagen scheint, eine Kraft, Riickschliage zu ertra-
gen, eine Kraft, die die Zukunft niemals dem Gegner 148t, sondern sie fiir
sich in Anspruch nimmt... Den Optimismus als Willen zur Zukunft soll
niemand veridchtlich machen, auch wenn er hundertmal irrt“!°. Man
konnte also sagen, daB} es auch eine Begabung gibt, in widrigen Umstin-
den noch eine Spur von Sinn zu entdecken und von daher die Fihigkeit
zu gewinnen, eine dunkle Phase durchzustehen und nicht zu resignieren.

Wir sind Sinnenwesen, wobei es zu beachten gilt, dal3 die herkémmli-
che Sinnenlehre seltsam verkiirzt ist, weil sie nur Ohr und Auge, Ge-

10 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Miinchen 1951, 23.



Otto Betz 180

schmack, Geruch und Getast beriicksichtigt. Der orientierende Raum-
sinn, der Zeitsinn, der Gleichgewichtssinn, der imaginierende Vorstel-
lungssinn und viele andere werden gar nicht bedacht. Alle unsere Sinne
haben ihre Verwurzelung im Geistigen, man kénnte sagen ,,im Herzen®.
»Auch der Leib ist leibhaft erst im Geiste“, hat Rainer Maria Rilke ge-
schrieben. Eine Kultur der Sinne kann dazu fithren, daB sich der Mensch
innerlich erschlieB3t, seine Sensibilitiit fiihrt dazu, daBl die wachen Sinne
ihr Teil fiir die Sinnfindung beitragen.

VII. Grundvertrauen als Voraussetzung

Wir kdnnten den verborgenen Sinn dieser Welt und die Sinnspur in der
eigenen Wirklichkeit nicht entdecken, wenn sie nicht in der Welt und im
Leben angelegt wiaren. Dazu gibt es aber eine Voraussetzung: dal wir die
Welt als ,,Schopfung* begreifen, als Werk eines guten Gottes, der sie ge-
wollt und ins Dasein gerufen hat, der ihr eine dynamische Struktur gab
und sie im Sein hilt. Die Gnostiker nahmen an, die Welt sei von einer
dunklen Macht, einem Demiurgen, geschaffen worden, deshalb sei sie ei-
gentlich verfehlt, im Kern verdorben und letztlich sinnlos, dem Unter-
gang geweiht. Deshalb hofften sie, mit ihrer rein geistigen Seele aus die-
ser Welt herausgeholt und auf diese Weise erlost zu werden. Die Juden,
die Christen und die Muslime dagegen sind davon iiberzeugt, da3 diese
Welt zwar kein Paradies ist, daB} sie aber letztlich ein gottgewollter Be-
reich ist, und wir einen Sendungsauftrag in dieser Welt haben. Ein Gno-
stiker kann die Schépfung nicht lieben, sehnt er sich ja aus dieser Welt-
lichkeit und Leiblichkeit heraus. Der Christ weill um seine Berufung in
die Welt und darf die Welt und seinen Leib lieben.

Es stimmt: mit Sinnerfahrungen werden wir nicht iiberschiittet, viel-
leicht erleben wir Phasen, wo sich der Sinn zu verfliichtigen scheint. Um
so wichtiger ist es, dafl wir daran festhalten und das Vertrauen nicht ver-
lieren: das Gute ist michtiger als das Bose, das Gestalthafte ist wichtiger
als das Amorphe, die Liebe ist stirker als die Beziehungslosigkeit, die
Freiheit ist witksamer als die Manipulation.

Wir diirfen nicht meinen, Sinnerfahrung wire immer identisch mit der
Befriedigung von Bediirfnissen, mit subjektiven Erfolgserlebnissen, mit
Lusterfahrungen usw. All das mag dazu gehoren oder es mégen Elemente
sein, die es uns erleichtern, Sinnstrukturen in unserem Leben zu entdek-
ken. Gerade wenn wir Abschied von Illusionen nehmen miissen, wenn
sich Hoffnungen nicht erfiillen, kann es dazu kommen, eine blitzhafte
Einsicht eines Sinnzusammenhangs zu gewinnen. Wire Sinn identisch



Sinnspuren des Lebens 181

mit einem stindigen Wohlgefiihl, dann miiite unser Lebensziel erfiillt
sein, wenn wir durch eine Droge immerzu in einen euphorischen Zustand
versetzt wiirden, méglichst unter Ausschaltung des kritisch weiterfragen-
den BewuBtseins.

Wenn wir den Sinnerfahrungen in unserem Leben auf die Spur kom-
men wollen, dann fallen uns - verstdndlicherweise — vor allem solche Er-
eignisse ein, die uns gliicklich gemacht haben, wo uns Erfolg beschieden
war, wo sich also die Dinge ,,fiigten” und wir ein Gefiihl freudiger Zufrie-
denheit zuriickbehielten. Nun heif3t es im 3. Kapitel des alttestamentli-
chen Buches Kohelet: ,,Alles hat seine Stunde. Fiir jedes Geschehen unter
dem Himmel gibt es eine bestimmte Zeit“ (3,1). Vielleicht diirfen wir er-
ginzen: all das, was wir erleben, hat auch seine eigene Sinnhaftigkeit. Wir
erinnern uns lieber an die Stunden, in denen wir lachen konnten, wo wir
nicht nur gesucht, sondern auch gefunden haben, wo Liebe und Umar-
men erfahren werden konnten. Aber nun wird uns gesagt: alles hat seine
Zeit und seine Stunde, auch das Weinen und das Klagen, auch das Sich-
meiden, auch das Schweigen. Unser Leben ist von Kontrasten bestimmt,
auch das Sinngefiige wird sich aus sehr unterschiedlichen Komponenten
zusammensetzen. Die einzelnen Widerfahrnisse mogen uns erfreulich
oder drgerlich vorkommen, vielleicht fiigen sie sich doch zu einem Mo-
saik zusammen, so daB — zu unserer eigenen Uberraschung - ein deutlich
erkennbares Bild entsteht. Dietrich Bonhoeffer konnte in einem Brief aus
dem Gefingnis schreiben: ,,Du darfst nie daran zweifeln, dal ich dank-
bar und froh den Weg gehe, den ich gefiihrt werde. Mein vergangenes Le-
ben ist libervoll von Gottes Giite, und iiber der Schuld steht die verge-
bende Liebe des Gekreuzigten. Am dankbarsten bin ich fiir die Men-
schen, denen ich begegnete“ (197). Es liegt also durchaus auch an uns, ob
wir das Vielerlei der Ereignisse und Widerfahrnisse so einander zuord-
nen, daB sich ein Gesamtzusammenhang ergibt und ein ,,roter Faden* er-
kennbar wird. Nicht, daB3 ich alles, was auf mich zukommt, als gottgege-
ben annehme und bejahe, auch der Widerstand ist in vielen Féllen wich-
tig. Wenn etwas aber unausweichlich geworden ist, dann muf} ich auch
bereit sein zuzustimmen. Auch hierfiir hat Bonhoeffer eine hilfreiche For-
mulierung gefunden: ,,Die Grenzen zwischen Widerstand und Ergebung
sind prinzipiell nicht zu bestimmen: aber es muf} beides da sein und bei-
des mit Entschlossenheit ergriffen werden. Der Glaube fordert dieses be-
wegliche, lebendige Handeln® (113).



Otto Betz 182

VIII. ,Ich bin im Sinn“

Ist es nicht so, dal3 wir normalerweise immerzu die Sinnhaftigkeit unseres
Daseins voraussetzen, stillschweigend gehen wir vom Wert des Lebens
aus. Wir essen jeden Tag, suchen unser Leben zu erhalten, setzen uns zur
Wehr, wenn wir angegriffen werden. Wir freuen uns an unserem Leib und
an unseren geistigen Gaben, wir wollen beruflich weiterkommen und An-
sehen gewinnen, wir bauen uns Héuser und schmiicken unser Heim, wie
wir unseren Koérper mit schénen Kleidern umgeben.

Vielleicht sollten wir uns mit sehr einfachen und schlichten Antworten
begniigen bei der Sinnfrage. Ich beobachte meinen Kérper und erkenne
mit Staunen das Zusammenwirken meiner Organe. Ich ,,bin im Sinn*,
weil ich atme, weil mein Herz verldBlich schligt, weil mein Magen seine
Arbeit leistet und die Nerven angemessen reagieren. Das sind keine spek-
takuldren Ereignisse, keine neuen Informationen, aber gerade in ihrer all-
taglichen Stetigkeit haben sie eine beruhigende Wirkung, wenn ich mich
auf sie besinne. Der hochkomplizierte ,,Mechanismus*“ meines Kérpers
ist eigentlich das Musterbeispiel fiir Sinnhaftigkeit. Wenn wir plétzlich
von einer ,,Sinnkrise“ iberfallen werden und hilflos dastehen und keine
Losung finden, sollten wir uns auf den Leib besinnen: er sagt etwas ande-
res, er weckt Hoffnung und weil Lésungen auch in den Krisen.

Der Sinn meiner eigenen Existenz ist aber kein habbares Gut, er kann
nicht besessen und bewahrt werden. Weil wir dynamische Wesen sind,
sind es auch immer nur Sinnspuren und Sinnfunken, die fiir uns wahr-
nehmbar sind. Vermutlich kann sich jeder Mensch an Situationen erin-
nern, wo der Sinn offensichtlich gefunden war und so evident wurde, daB
sich jede Beweisfiihrung eriibrigte. Aber wir sind wandelbare Wesen, und
die Sinnspur kann sich wieder verfliichtigen. Haben wir unsere Phantasie
nicht auch deshalb bekommen, um den Ereignissen in unserem Leben ei-
nen Sinn zu ,,geben“? Das bedeutet, daB ich den verschiedenen Gescheh-
nissen einen Platz zuweise im gréBeren Gesamt meines Lebens. Hof
mannsthals ,Tor und Tod“ endet mit den Worten:

»Wie wunderbar sind diese Wesen,

Die, was nicht deutbar, dennoch deuten,
Was nie geschrieben wurde, lesen,
Verworrenes beherrschend binden

Und Wege noch im Ewig-Dunkeln finden“!!

" H. von Hofmannsthal, Gesammelte Werke. Gedichte — Dramen I. Frankfurt 1979, 298.



Sinnspuren des Lebens 183

IX. Das Phiinomen des Schonen und die Zustimmung zur Welt

Mir scheint, es gibt eine Form der Sinnwahrnehmung, die besonders be-
gliickend ist: die dsthetische Wahrnehmung von Kunstwerken in der ver-
schiedensten Ausprigung. Ein Kunstwerk ist eine verdichtete Sinnerfah-
rung und kann auch selbst wieder zum Erleben von Sinn fiihren. Ohne
eine elementare ,,Zustimmung zur Welt“ kann eigentlich kein Kunstwerk
geschaffen werden. Und wenn wir unseren Ohren den Wohllaut der Mu-
sik gébnnen, wenn wir in einem Konzert einen Meister Mozart interpretie-
ren horen, dann ist die Frage nach dem Sinn lidngst verstummt, es eriibrigt
sich jedes Nachgriibeln. Plotzlich machen wir Erfahrungen mit dem ,,0Of-
fenen“, ,,da war zwischen zwei Takten eines von Holzbldsern gespielten
Piano mir plétzlich wieder die Tiir zum Jenseits aufgegangen, ich hatte
Himmel durchflogen und Gott an der Arbeit gesehen, hatte selige
Schmerzen gelitten und mich gegen nichts mehr in der Welt gewehrt,
mich vor nichts mehr in der Welt gefiirchtet, hatte alles bejaht, hatte an al-
les mein Herz hingegeben“'?, so hat Hermann Hesse einmal ein solches
Erleben eingefangen.

Wir brauchen transparente geistige Sinne und miissen unsere Aufmerk-
samkeit schulen, sonst bleiben wir blind und taub fiir die Signale und
Kundgaben, die vom geheimen Sinn berichten. Ich mochte es an einem
Beispiel verdeutlichen. Unsere Welt ist — wer kann es leugnen — in vieler
Hinsicht hiaBlich, grausam, ungerecht, unbarmherzig. Aber es ist auch
nicht zu leugnen, daf es in unserer Welt Schonheit gibt, die Schonbheit ei-
nes Menschenantlitzes, die Schonheit eines Kunstwerks, einer Land-
schaft, eines Gedichts. Und die Tatsache der Schinheit ist wie eine Ver-
heiBung, wie ein Versprechen, daBl es eine andere Dimension gibt, die
unsere iibergreift. Hans-Georg Gadamerhat einmal geschrieben: ,,Schon-
heit ist, wie unverhofft sie auch begegnen mag, wie eine Biirgschaft, daf3
in aller Unordnung des Wirklichen, in all ihren Unvollkommenheiten,
Bosheiten, Schiefheiten, Einseitigkeiten, verhingnisvollen Verwirrungen
dennoch das Wahre nicht unerreichbar in der Ferne liegt, sondern uns be-
gegnet. Es ist die ontologische Funktion des Schonen, den Abgrund zwi-
schen dem Idealen und dem Wirklichen zu schlieBen“!3. Wenn ich dem
Schonen begegne, frage ich nicht nach dem materiellen Wert des Kunst-
werks, sondern komme ins Staunen, daf es so etwas gibt. Und wenn es
sich dem Vollkommenen annihert, dann staune ich um so mehr, weil es
in unserer unvollkommenen Welt aufscheint und gleichsam Kunde gibt

12 4. Hesse, Der Steppenwolf. Frankfurt o.]., 34f.
13 H. G. Gadamer, Die Aktualitit des Schénen. Stuttgart 1977, 20.



Otto Betz 184

von einer anderen Welt. Es ist sicher kein Zufall, daB groBe Kiinstler hiu-
fig in ihrem SchaffensprozeB3 den Eindruck hatten, nur die Membran zu
sein fiir Kréfte, die iiber ihre eigenen hinausgingen. Sie fingen Energien
auf, die nicht in ihrer eigenen Subjektivitit beheimatet waren. Deshalb
kann es auch sein, daB} ein Kiinstler im nachhinein selbst nicht mehr ver-
stehen kann, wie das Werk entstehen konnte.

Von Dostojewski wird ein erstaunliches Wort iiberliefert, es lautet:
»Schonheit wird die Welt retten. Denn Schénheit, die ein Mensch erlebt,
ist nicht ein subjektives menschliches Gefiihl, das vielleicht fiir sich in
Anspruch nehmen kann, eine Mode des Augenblicks zu sein. Schénheit
ist €in objektives Prinzip in der Welt, das uns die gottliche Herrlichkeit of-
fenbart!4.“ Vielleicht ist die Begegnung mit Schénheit deshalb so beseli-
gend, weil wir dadurch die GewiBheit bekommen, daB der innere Kern
der Schopfung ein Sinnkern ist.

X. Die Schopfungsdynamik in den religidsen Traditionen

Aber wie beantworten denn nun die Religionen die Frage nach der Sinn-
haftigkeit des Daseins? SchlieBlich gibt es so viele Religionen auf der
Erde, und ihre Glaubensvorstellungen differieren natiirlich auch, so da3
wir keine einheitliche Aussage zu erwarten haben. Allerdings achten wir
gewohnlich beim Vergleich verschiedener Religionen auf die Unter-
schiede und die jeweils kennzeichnenden Merkmale. Ob wir da nicht um-
lernen miifiten, um einen besseren Blick fiir die unterschwelligen Ge-
meinsamkeiten zu bekommen? Jede Religion hat ihre charakteristische
»Sprache®, es wird von uns heute erwartet, auch Fremdsprachen zu ler-
nen, und es mag sein, dafl wir dann mehr Gemeinsamkeiten entdecken,
als wir selbst vermutet hitten.

Fir die drei groflen Religionen unseres Kulturkreises, zu dem wir ja
auch den Nahen Osten zihlen miissen, fiir das Judentum, das Christen-
tum und den Islam, gilt gleicherweise, daB} sie sich auf den offenbarenden
Gott berufen, der als Schopfer das ganze Universum ins Dasein gerufen
hat und es erhilt. Er will sich mitteilen, er spendet Leben, er ist Herr der
Geschichte und fithrt das All seiner Vollendung entgegen. Wenn die
Schopfung einen Sinn hat, dann wird er von Thm garantiert; wenn sie ziel-
gerichtet ist, dann ist Er dieses Ziel; wenn es einen Vertrauensgrund gibt,
dann ist Er dieser Grund.

Alle diese Religionen sprechen aber auch vom verborgenen Charakter

4 Einheit im Geist — Vielfalt in den Kirchen. 1979, 184f.



Sinnspuren des Lebens 185

Gottes, daB er unserem Zugriff entzogen ist, in kein Bild eingeht, daB er
nicht als ,,beweisbare GroBe* erfaBt werden kann. Die Chiffren seiner
Wirksamkeit konnen wahrgenommen werden, in den Grenzzonen der
uns zugewandten Wirklichkeit kénnen sich gleichsam Tiiren 6ffnen, die
uns tiefere Erfahrungen ermdglichen. Auch im Islam wird Gott zu um-
schreiben versucht als ,,die in und durch sich selbst bestehende Quelle al-
les Seins.“ Der Koran unterscheidet die ,,bemerkbare Weltsphire® von
der ,,unbemerkbaren Weltspihre“,, die eine Wirklichkeit hat also gleich-
sam mehrere Dimensionen, die uns aber nicht alle zugédnglich sind.

Auffillig ist, daB es ein symboltrichtiges Wort gibt, das in fast allen Re-
ligionen eine zentrale Stellung einnimmt, es ist das Wort ,,Weg®“. Der
Glaube hat Wegcharakter, wer sich auf das religiése Abenteuer einldfBt,
wird auf einen Weg gefiihrt. In Ps 25 bittet der alttestamentliche Beter:

,LaB mich, du, deine Wege erkennen,
lehre mich deine Pfade!

Fiithre mich in deiner Treue den Weg.
so lehre mich!

Denn du bist der Gott meiner Freiheit,
auf dich hoffe ich all den Tag*!>.

Von Jesus wird das Wort iiberliefert: ,,Ich bin der Weg* (Jo 14,6). Er
triagt keine Glaubenssystematik vor, die angenommen werden miilite, er
entwickelt kein ethisches Lehrgebidude, sondern bereitet mit seiner eige-
nen Person einen Weg, der gegangen werden soll. Alfons Rosenberg hat
diesen Gedanken so weitergefiihrt und interpretiert: , Will man erfahren,
was er uns weisen wollte, muf3 man den festen Standort aufgeben und mit
ihm wandern — denn seine Weisheit ist keine ersessene, sondern eine er-
wanderte“'é. - Wenn wir uns nun erinnern, dal das Wort ,,Sinn“ zunéchst
einmal ,,Gang, Weg, Reise“ bedeutet, daB ,,Sinn finden® nichts anderes
heiBt als ,,eine Fihrte, eine Spur finden*, indem man eine Richtung ein-
schligt, die weiterfiihrt, dann bekommt diese auffillige Betonung des
Wegcharakters des Glaubens eine besondere Plausibilitét. Ubrigens wird
im Koran sogar die schopferische Tatigkeit Allahs ,,der Weg Gottes“ ge-
nannt. Wer Gottes Wegen nahekommen will, der soll sich deshalb dem
Studium der Natur widmen, weil er dadurch den groBen Schopfungsplan
besser zu begreifen lernt, der hier abgelesen werden kann.

15 Zitiert nach M. Buber, Das Buch der Preisungen. Frankfurt 1962, 35f.
16 A, Rosenberg, Jesus der Mensch. Ein Fragment. Miinchen 1986, 94.



Otto Betz 186

XI. Der Name als individuelle Sinnerfahrung

Wir verstehen den Menschen als Person, das bedeutet, er kann fiir sich
einstehen, hat eine eigene Wiirde, erlebt ein unverwechselbares Schicksal
und muB seine Besonderheit entdecken und seinen eigenen Weg gehen.
Diese hohe Wertschitzung jedes einzelnen Menschen hiingt damit zu-
sammen, daB} in jedem gleichsam ein Funken der géttlichen Schépfungs-
tat steckt. Daraus folgt, da auch jeder etwas in diese Welt einzubringen
hat und deshalb etwas von ihm erwartet wird. Und weil der Mensch ein
dialogisches Wesen ist, deshalb kann er sich nur verwirklichen, wenn er
personal angerufen wird und aus seiner Personmitte antwortet. ,,Sinn“ in
diesem Verstindnis bedeutet: ein Mensch schligt seine inneren Augen
auf, er erkennt, wer er ist, was in ihm steckt und wo der Ort ist, an den er
gehort.

Der gewissermaBen sichtbare (oder horbare) Ausdruck der personalen
Besonderheit eines Menschen ist sein Name. Er stellt nicht nur eine
Kennzeichnung zur Unterscheidung dar, sondern steht in einer Bezie-
hung zu seinem Wesenskern. Wenn Gott durch den Propheten Jesaja
spricht: ,Ich habe dich bei deinem Namen gerufen, du bist mein* (Jes
43,1), dann geht es um diese Wiirde und Unvertauschbarkeit des konkre-
ten Menschen. Jeder Mensch ist ja eigentlich immer auf der Suche nach
seinem wahren Geheimnis, nach der Gestalt, die er verwirklichen soll,
deshalb sucht er auch immerzu nach seinem wahren Namen. ,Man ruft
dich bei einem neuen Namen, den der Mund des Herrn fiir dich be-
stimmt®, heilt es deshalb bei Jesaja (62,2). Und im Neuen Testament
wird verheiflen: ,,Dem Sieger will ich einen weiBen Stein geben, und auf
dem weilen Stein steht ein neuer Name, den niemand kennt als der ihn
empfangt* (Offb 2,17). Die biblische Hoffnungsbotschaft ist die Kunde,
daB es vor Gott keinen Vergessenen gibt, daB er alle ,,.kennt“ und ,,hiitet*,
daf3 er ihre Namen ,,in seine Hand geschrieben* hat (Jes 49, 16).

Die Sinnstruktur eines Menschen entfaltet sich gleichsam um seinen
Namen herum. Er steht fiir das besondere Kennzeichen seiner Person.
Und weil der Name ein Rufwort ist, deshalb setzt er in Bewegung und
filhrt auf einen Weg. Jeder Mensch hat noch ungelebte Potenzen, die erst
wachgerufen werden miissen, deshalb brauchen wir den Anruf.

Kein Mensch auf dieser Erde ist nur Individuum, immer sind wir auch
Sozialwesen, brauchen die Gemeinschaft und das Verbundensein. Des-
halb sollten wir auch nicht isoliert auf einen individuellen ,,Privat-Sinn“
achten, sondern immer die Verflochtenheit des Einzelschicksals mit der
Ganzheit bedenken. Wir sind so geschaffen worden, daB8 wir uns gegen-
seitig zum Sinn verhelfen sollen. Begegnungen sind in unvergleichlicher



Sinnspuren des Lebens 187

Weise Erméglichungen von Sinnerfahrung. Wir empfangen Sinn und
spenden ihn wieder. Deshalb sagt die Bibel: ,,Keiner lebt fiir sich allein*
(R6m 14,7), ,einer trage des andern Last* (Gal 6,2), ,,wir sind vom Tod
zum Leben iibergegangen, weil wir die Briider lieben® (1 Joh 3,14). Sol-
che und viele anderen biblischen Sitze sind der Schliissel fiir die Sinnfin-
dung menschlichen Daseins.

XII. Gott vor uns

Wir sind in unserem Lebensbogen noch nicht am Ende, es steht immer
noch etwas aus. Wohl dem Menschen, der sich eine Spur Neugierde be-
wahrt hat. Jeder Tag bringt noch einen Zuwachs an Leben, ermoglicht ei-
nen neuen Blick ins Dasein. Mit einer gewissen Spannung schauen wir
auf das Kommende, es wire gut, wenn auch ein Schufl Gelassenheit sich
der Neugierde beigesellte. Die gelosten Probleme lassen wir hinter uns,
die bewiltigten Aufgaben beschiftigen uns nicht mehr. Aber vor uns lie-
gen immer noch unbegangene Felder, die es zu entdecken lohnt.

Von Paul Valery stammen folgende Sentenzen: ,,Eine begriffene Sache
ist eine gefilschte Sache ... Eine Schwierigkeit ist ein Licht. Eine uniiber-
windliche Schwierigkeit ist eine Sonne“!”. Theologisch ausgedriickt: ein
begriffener Gott ist ein Gotze, ein voll und ganz verstandenes Mysterium
eine Banalitit. Aber der ,,Gott vor uns®, der alle Bilder und Begriffe
sprengt, der in kein System eingeht und jeder Beweisfithrung sich ent-
zieht, der 148t uns nicht los.

Nach der biblischen Botschaft ist der Mensch nach dem ,,Schattenrif3*
Gottes geformt, er darf sich als Abbild und Schattenbild des Schopfers
verstehen. Deshalb haben die Mystiker aller Jahrhunderte (und der ver-
schiedensten Religionen) darauf hingewiesen, man solle Einkehr halten
bei sich selbst, um dem gottlichen Geheimnis auf die Spur zu kommen.
Jakob Bohme hat das so ausgedriickt: ,,Wo willst du Gott suchen? In der
Tiefe iiber den Sternen? Da wirst du ihn nicht finden. Suche ihn in dei-
nem Herzen, im Zentro deiner Lebensgeburt: da wirst du ihn finden.” -
Und der groBle Dichter und Mystiker des Islam, der Sufi Rumihat es ganz
dhnlich ausgedriickt: ,,Ich schaute tief in mein eigenes Herz: Dort sah ich
ihn. Das war sein eigenstes Land.*

Vielleicht kénnen wir den Sinn unserer Existenz nur dann wahrneh-
men, wenn wir uns auf diese Herzmitte besinnen, die zu uns gehort und
uns dennoch iibersteigt. Im Wechselspiel von Innenwendung und Auf3en-

17 Zitiert nach S. Weil, Cahiers. Aufzeichnungen. Miinchen 1991, 273.



Otto Betz 188

wendung, von Besinnung und aktiver Bewiltigung, von Meditation und
Aktion verwirklichen wir unser Dasein. ,,Der Mensch kann nicht erfah-
ren, was Tiefe ist, ohne stille zu stehen und sich auf sich selbst zu besin-
nen*, sagt Paul Tillich'®. ,,Nur wenn er sich nicht mehr um das Nichste
sorgt, kann er die Fiille des Augenblicks hier und jetzt erleben, des Au-
genblicks, in dem die Frage nach dem Sinn seines Lebens erwacht.“

Es gibt Fragen, die kann jeder nur fiir sich selbst beantworten: Was ist
fiir mich wichtig? Was triagt mich? Worauf kann ich mich verlassen? Was
ist das Herzstiick meiner Person? Womit kann ich leben und sterben?
Was ist der Grund meiner Zuversicht? Wo bekomme ich die Kraft her,
mein Leben zu bewiltigen?

Nikolai Lesskow hat seinem Gaukler Pamphalon ein Gebet in den
Mund gelegt, das vielleicht auch von uns nachgesprochen werden kann:
,»Du bist der Schépfer, ich bin Dein Geschopf,
es ist nicht meines Amtes, Dich verstehen zu wollen:

Du hast mich in diesen ledernen Sack gesteckt

und mich auf die Erde geschickt,

damit ich hier mein Werk verrichte,

und so krieche ich denn auf der Erde und miihe mich ab.
Ob ich auch manchmal wissen méochte,

warum alles so wunderlich geschaffen ist,

so will ich doch nicht die Rolle des miiBigen Sklaven spielen
und mit Dir iiber alles rechten.

Ich will Dir einfach gehorsam sein

und nicht erst lange dariiber nachgriibeln,

was Du wohl gedacht haben magst,

sondern ich will einfach das tun,

was Dein Finger in mein Herz geritzt hat.

Und sollte ich es iibel verrichten,

so verzeihe Du mir,

denn Du warst es ja,

der mich mit diesem mitleidigen Herzen erschaffen hat.
Darum muB ich denn auch mit ihm

mein Leben ableben‘!?.

18 P. Tillich, Die verlorene Dimension. Hamburg 1962, 11f.
' N. Lesskow, Von Gauklern, Heiligen und Hetdren (deutsch von Johannes von Guenther).
Gesammelte Werke Band S. Miinchen, Seite 208 f.





