
Otto Betz 172 

nicht im Nichts, sondern in der Hand Gottes ende, die mich zum Leben 
führt. Damit stoßen wir auf den Lebenseinsatz Jesu, auf seine Entschie- 
denheit für Gott, die zur Entscheidung für die Menschen führt. Diese Art 
der Argumentation ist aber nur dann nicht ideologisch, wenn sie nicht zur 
Entschuldigung der Feigheit und Trägheit der Institutionen dient, auch 
anscheinend Unumstößliches und •Heiliges" von der Freiheit Christi her 
in Frage zu stellen und wenn nötig zu ändern. 

Wonach ich mich sehne in unserer Kirche, ist Mut zur Freiheit. Daß 
wir die gewonnene und gewählte Freiheit annehmen und bejahen und vor 
allem daß wir sie christlich leben, also aus der Bindung an den Freiheits- 
willen Gottes, in der Nachfolge des freien und befreienden Jesus. Es gibt 
in unserer nun im Umbruch befindlichen Welt so viele Möglichkeiten. 
Warum werden sie so wenig ergriffen? Sind wir blind, weil wir zu sehr an 
Vorgegebenheiten gebunden sind? Sind wir Christen viel zu konservativ? 
Viel zu unbeweglich? Viel zu vorsichtig, ängstlich und das heißt ungläu- 
big? Haben wir etwas vom Blick Jesu auf seine Zeit und die Situation der 
Menschen damals? Ich wünsche mir sehr, daß wir Christen besser mit der 
Freiheit umgehen können, daß wir freier sind, als jene, die eine Freiheit 
ohne Bindung oder eine Bindung ohne Freiheit anstreben. Wir brauchen 
keine Angst zu haben vor der •freien Welt". Wir können viel freier sein 
als andere in der pluralistischen Welt. Gott sei Dank! 

Sinnspuren des Lebens 
Der Beitrag der Religion zur Deutung des Daseins 

Otto Betz, Thannhausen 

Als eine Tageszeitung kürzlich eine Reihe von Wissenschaftlern und Poli- 
tikern befragte, inwiefern sie einen Zusammenhang zwischen ihrer beruf- 
lichen Tätigkeit und der Sinnerfahrung ihres Lebens sähen, antwortete 
Hans Zacher, der Präsident der Max-Planck-Gesellschaft in München: 
•Der Sinn des Lebens? Vielleicht dies: den Entwurf zu entdecken; ihm 
gerecht zu werden; Verantwortung zu tragen in der Freiheit, die er läßt. 
Den Entwurf der Dinge, des Lebendigen, der Menschen, ihres Zueinan- 
der, der Nächsten, meiner selbst. Mit den Sinnen, dem Verstand und dem 
Herzen. Und so dem näher zu kommen, der hinter allen Entwürfen ist." - 



Sinnspuren des Lebens 173 

Ich weiß nicht, ob der Präsident diese Antwort auch als religiöse Aussage 
verstanden wissen wollte, das übliche religiöse Vokabular wird von ihm 
ja nicht verwendet, aber es fällt doch auf, daß er von dem •Entwurf der 
Lebensformen spricht, dem er auf die Spur kommen will, so daß gleich 
die Frage auftaucht: wer hat entworfen, aufweiche Spuren stoßen wir, 
wer steht hinter all den vorgefundenen Strukturen und Entwürfen? - Bei 
der gleichen Befragung antwortete Hans-Joachim Maaz, ein Psychothera- 
peut aus Halle: •Jeder Mensch trägt seinen Sinn schon längst in sich, 
häufig nur verschüttet, verdrängt, verzerrt und entstellt." Er will seinen 
Patienten zu einer Sinnerfahrung verhelfen, die sich als •eine dynami- 
sche, nur individuell erlebbare Erfahrung" versteht, •die aus dem ewigen 
Wechselspiel zwischen Ich-Du-Wir, zwischen Innen und Außen, zwi- 
schen Menschen und Umwelt entsteht." Auch hier wird der Akzent dar- 
aufgelegt, den Sinn nicht in äußeren Faktoren zu suchen, indem man sich 
nach gängigen Mustern fremder Leitbilder mißt, sondern herauszufin- 
den, was für eine verborgene Sinnstruktur in uns selbst angelegt ist. Ein 
Sinnkern ist jedem Menschen schon innewohnend, aber er ist häufig zu- 
gedeckt und kann sich nicht entfalten. Ohne konventionelle religiöse Be- 
griffe zu verwenden, ist hier doch eine geheimnisvolle Schöpfungstheolo- 
gie vorausgesetzt, die gar nicht weiter benannt werden muß, sondern als 
unausgesprochene Denkbasis den Ausgangspunkt des eigenen Handelns 
bestimmt. 

I. Angewiesen auf Sinnangebote 

Der Mensch ist ein fragendes Wesen. Er findet sich in einem unfaßbar 
großen und unbegreiflichen Universum vor und möchte wissen, was die 
ganze Veranstaltung eigentlich soll. Chaos und Ordnung, Licht und Fin- 
sternis, Kampf ums Dasein, Liebe und Haß, all das findet er vor, wird mit 
hineingerissen, soll sich behaupten und seinen eigenen Weg finden, über- 
nimmt Wertvorstellungen und Denkmodelle, wächst in Traditionen hin- 
ein, setzt sich vielleicht auch wieder davon ab. Er braucht Lehrer und gei- 
stige Hebammen, die ihm helfen, sich selbst kennenzulernen. •Der 
Mensch ist erwacht in einer Welt, die er nicht verstand, und darum ver- 
sucht er, sie zu deuten", so heißt es bei C. G. Jung1. Aber der einzelne 
bringt es nicht fertig, einen Deutungszusammenhang herzustellen, er ist 
darauf angewiesen, Schlüssel zum besseren Verständnis angeboten zu be- 
kommen. So schaut er aus, wer ihm das Kosmische im Chaos, das Ord- 

1 C. G. Jung, Über die Archetypen des kollektiven Unbewußten. Zürich 1954, 43. 



Otto Betz 174 

nungshafte im Ungeordneten, das Verläßliche im Willkürlichen auf- 
schließen kann. 

In der langen Geschichte der Menschheit sind es vor allem die Religio- 
nen gewesen, die durch ihre Mythen eine Deutung des Daseins ermög- 
licht haben, die durch kultische Riten Angebote vermittelten, um die Ur- 
ängste zu überwinden. Eine Gemeinschaft von Menschen braucht Ge- 
schichten, die immer wieder erzählt werden und das Gefühl der Zusam- 
mengehörigkeit stärken können. Nun kann jeder seinen Platz finden, er 
gehört zu einem lebendigen Organismus, wird gebraucht und findet seine 
Erfüllung im Rahmen seines Stammes, seines Volkes. Die Feste mit ihren 
Opfern, den Liedern und Tänzen, den Gastmählern, den Prozessionen, 
sie trugen wesentlich zur Sinngebung des menschlichen Daseins bei. Da- 
mit konnte man leben und konnte man sterben. 

Aber in der Gegenwart sind diese verhältnismäßig geschlossenen Gesell- 
schaften mit ihrem Sinnangebot selten geworden und sie lösen sich im- 
mer mehr auf. Der Gegenwartsmensch ist nicht mehr so eingebunden in 
ein religiöses oder auch weltanschauliches Netz, er ist zunehmend auf 
sich zurückgeworfen und muß sich nun selbst darum bemühen, eine Sinn- 
begründung für sein Dasein zu finden. Wer aus dem überkommenen 
Sinngefüge ausbricht und die tradierten Antworten auf seine elementaren 
Fragen nicht mehr für verbindlich ansieht, der muß sich auf die Suche be- 
geben nach einer glaubwürdigen Interpretation der Welt und des Lebens. 
Die Frage nach dem Sinn wird also erst für den wirklich •fragwürdig", 
der seine eigene Existenz nicht mehr als selbstverständlich ansieht. 

II. Fragwürdigkeit der alten Antworten 

Was sind die Symptome, auf die wir stoßen, wenn wir die gegenwärtige 
Verunsicherung verstehen wollen? Da sind einmal die persönlichen Exi- 
stenznöte: ein Gefühl der Vergeblichkeit kommt auf, der Ausweglosig- 
keit. Wir geraten in Sackgassen und tasten uns wieder zurück, wir suchen 
Gemeinschaft und erfahren Vereinsamung, wir sehnen uns nach der Be- 
gegnung und dem Gespräch und müssen verstummen. Wir hoffen auf ein 
Gelingen unseres Lebensbogens und müssen das Scheitern konstatieren, 
wir möchten eine •offene Welt" finden und erleben eher Zugesperrtheit. 
Es ist nicht Not und Elend allein, nicht Leid und Krankheit, sondern die 
•Heillosigkeit", die dazu beiträgt, daß die Hoffnung stirbt. 

Dazu kommt, daß wir alle von einem kritischen und aufgeklärten Den- 
ken geprägt sind, so daß ein skeptischer Vorbehalt gegenüber den religiö- 
sen Angeboten vorherrscht. Die Kirchen machen eine massive Glaubwür- 



Sinnspuren des Lebens 175 

digkeitskrise durch, ein wissenschaftlich geprägtes Weltverständnis ist 
nur schwer mit den Vorstellungen und der Sprache religiöser Verkündi- 
gung zu vereinbaren. Das hat zu dem Exodus so vieler Menschen aus den 
Kirchen geführt, sie hielten die Schizophrenie nicht mehr aus und zogen 
die Konsequenzen. 

Damit ist aber noch keine Lösung gefunden. Die Antworten der Natur- 
wissenschaft mögen noch so faszinierend sein, die rationalen Denkge- 
bilde heutiger Systeme noch so geschlossen: es entsteht eine gläserne 
Welt, die einsichtig, aber nicht verstehbar ist, die schlüssig und nachvoll- 
ziehbar, aber nicht sinngebend ist. Ein Philosoph unserer Tage hat einmal 
die These aufgestellt: •Der Sinn des Lebens ist das Leben." Gemeint ist 
also: grübelt nicht lange nach metaphysischen Begründungen, die werdet 
ihr nicht finden. Lebt lieber, denn das gelebte Leben selbst ist der einzige 
Sinn, den ihr finden könnt. Das ist zwar eine plausibel erscheinende Ma- 
xime, und trotzdem wird sie uns nicht so recht befriedigen. Ist es einfach 
das Faktische und Gegebene, was sich als das Letztgültige erweist? 
Wachsen wir nicht dauernd über uns selbst hinaus? War und ist nicht 
mancher bereit, für eine Überzeugung, für sein Vaterland, für den Glau- 
ben, für eine große Idee sein Leben einzusetzen? Oder ist das immer 
schon eine ideologische Verblendung? •Das Leben ist der Güter höchstes 
nicht", heißt es bei Schiller. Geht es nicht gerade darum, etwas zu entdek- 
ken, was diesem Leben seine unverwechselbare Prägung gibt, sein Herz- 
stück, seine dynamische Mitte? Und da genügt die bloße Faktizität des 
Lebens nicht. 

Albert Camus hat seinen berühmten Essay über den Mythos des Sisy- 
phos folgendermaßen begonnen: •Es gibt nur ein wirklich ernstes philo- 
sophisches Problem: den Selbstmord. Die Entscheidung, ob das Leben 
sich lohne oder nicht, beantwortet die Grundfrage der Philosophie. Alles 
andere - ob die Welt drei Dimensionen und der Geist neun oder zwölf 
Kategorien habe - kommt erst später. Das sind Spielereien; zunächst 
heißt es Antwort geben... Ich sehe viele Leute sterben, weil sie das Leben 
nicht für lebenswert halten... Also schließe ich, daß die Frage nach dem 
Sinn des Lebens die dringlichste aller Fragen ist. Wie sie beantworten?"2 

III. Sinn als Weg und Reise 

Bevor wir diesen Fragen weiterfolgen, sollte ein kleiner sprachlicher Ex- 
kurs gemacht werden. Unser Wort •Sinn" hat nämlich eine sehr auf- 

'• A. Camus, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch über das Absurde. Hamburg 1959, 9. 



Otto Betz 176 

schlußreiche Wurzel, auf die wir uns wieder besinnen sollten. Ich stieß 
darauf, als ich die pneumatologischen Fragmente Ferdinand Ebners las. 
Im 6. Fragment heißt es: •Sinn ist immer, ob es nun in der einen oder an- 
deren Bedeutung gemeint wird, der Weg, auf dem etwas in uns eingeht. 
Das kommt auch in der Etymologie des Wortes zum Ausdruck. Denn das 
althochdeutsche Verbum sinnan heißt ,wohin gehen', die Bedeutung der 
germanischen Wurzel sintha ist Weg, Reise... Die Welt geht nicht nur auf 
dem Weg der Sinne in unser Bewußtsein ein, die Sinne kommen ihr auch 
entgegen... Sinn ist geistige Empfängnisbereitschaft"3. 

Wir verwenden das Wort •Sinn" in unserer Alltagssprache häufig. Mir 
fällt etwas •aus dem Sinn", mit einem anderen Menschen möchte ich •ei- 
nes Sinnes" sein, den einen charakterisieren wir als •scharfsinnig", den 
anderen als •schwachsinnig", manches scheint •ohne Sinn und Ver- 
stand" zu sein, letztlich soll alles •sinnvoll" und stimmig sein. - Und nun 
erfahren wir also, daß der ursprüngliche Wortstamm etwas mit Weg, 
Fahrt und Reise zu tun hat, es geht um eine Ortsbewegung, die zum Ziel 
gelangen will. Wir sind unterwegs, bewegen uns in die Welt hinein und 
auf andere Menschen zu - und nun geht uns gleichsam ein Licht auf, er- 
hellt sich ein Sinn-Zusammenhang. Wer in sich versperrt ist und sich 
nicht überschreitet, der kann keinen Sinn finden. 

Unsere Sinne setzen uns instand, die Wirklichkeit in uns aufzunehmen. 
Haben wir frische und wache Sinne, dann gewinnen wir •Aufmerksam- 
keit", und es kann sich ein differenziertes Bild der Welt in uns entfalten. - 
Aber auch das innere Wesen eines Menschen bezeichnen wir mit •Sinn": 
seine geistige und seelische Veranlagung wird zu einer •Gesinnung". Ist 
dieser innere Sinn gestört, dann werden wir bei einem Menschen auch 
Widersprüche beobachten können, sein Tun wird •widersinnig". 

Weil wir aber immer bewegliche und lernfähige Menschen sind, müs- 
sen wir manchmal auch unseren Sinn ändern, wir müssen unseren •Sinn 
auf etwas richten", was diese Bemühung verdient. Und wenn einer Ent- 
täuschungen erlebt hat, dann mag sich •sein Sinn verdüstern", so daß 
sich eine große Müdigkeit durchsetzt und die Sinne sich verschließen. - 
Um so wichtiger ist es, sich immer wieder zu •besinnen", um zur •Beson- 
nenheit" zu kommen, damit sich der •Sinngehalt" unseres Lebens klärt 
und wir unseren •inneren Sinn" entdecken. So verstanden, findet den 
•Sinn seines Lebens", wer auf dem rechten Weg ist, der nicht in die Irre, 
sondern zum Ziel führt. Der •Sinn" - in diesem Verständnis - ist dann 
das Ergebnis vieler Begebenheiten, die Summe der Einzelerfahrungen, 
die im Laufe eines Lebens zusammengekommen sind. 

1 F. Ebner, Das Wort und die geistigen Realitäten. Frankfurt 1980, 63. 



Sinnspuren des Lebens 177 

IV. Personales Wachstum, um sinnfähig zu werden 

An einem abstrakten Sinn hat kein Mensch Interesse, einem philosophi- 
schen Konstrukt, bewiesen und systematisch gefaßt. Wie aber kann der 
Sinn praktisch erfahren werden? - Wir leben in einer evolutiven Welt, 
nicht in einer statischen und unveränderlichen, deshalb muß auch unser 
Sinn-Verlangen etwas mit den Veränderungen zu tun haben, die wir in 
der Welt und in uns dauernd erleben. Pierre Teilhard de Chardin sagt, wir 
machten eine doppelte Erfahrung, einmal die, daß wir mit uns selbst 
identisch bleiben, andererseits die, daß wir uns unaufhörlich wandeln 
und wachsen, wobei wir doch auch wieder gewisse eigene Dimensionen 
bewahren. Alles, was wir in der Welt vorfinden, ist noch in Bewegung be- 
griffen, muß sich weiter entfalten, ist noch Vorform und Rohmaterial für 
eine künftige Gestalt. •Die einzige Wirklichkeit, die es auf der Welt gibt, 
ist die Leidenschaft, größer zu werden"4. Sinnvoll ist das, was uns neue 
Möglichkeiten zukommen läßt, Raum zur Entfaltung, die Chance einer 
gültigeren Ausprägung unserer Veranlagung. •Der Mensch wird sich, je 
mehr er Mensch ist, nur dem hinzugeben vermögen, was er liebt. Und er 
liebt letzten Endes nur das Unzerstörbare"5. Nach Teilhard muß alles, 
was sich in der großen evolutiven Bewegung befindet, in einem Persona- 
len kulminieren, in dem wir selbst "über-personalisiert werden"6. Die 
Sinn-Sehnsucht kann letztlich in unserer jetzigen empirischen Welt nicht 
erfüllt werden, weil noch so viel aussteht, was erst allmählich Gestalt an- 
nimmt. 

Nach dem Verständnis Teilhards kann auch der christliche Glaube den 
•Sinn" noch nicht augenfällig machen, er bietet das Heil unter den sakra- 
mentalen Zeichen an, er stiftet Hoffnung und Zuversicht und schickt auf 
einen Weg. •Ich schreite durch die Schatten des Glaubens", wobei Teil- 
hard die gegenwärtige schattenhafte Existenz als Ausdruck unserer evo- 
lutiven Weg-Situation versteht. Gott als der Inbegriff von Heil und Sinn 
kann noch nicht in seiner ganzen Fülle aufgenommen werden: •Wir sind 
eines helleren Lichtes noch nicht fähig"1 Einen ähnlichen Gedanken hat 
schon vor vielen Jahrhunderten Meister Eckhart ausgesprochen, wenn er 
in einer Predigt sagte: •Die Welt ist für die Seele gemacht, damit ihr Auge 
geübt und gestärkt werde, daß sie das göttliche Licht ertragen kann"8. 

Das hieße, auf unseren Fragenkomplex bezogen: wir können eine um- 

4 P. T. de Chardin, Mein Glaube. Ölten 1972, 130. 
5aaO 134. 
6aaO 136. 
7aaO 158. 
8 Meister Eckhart, Predigten und Schriften. Frankfurt 1956, 204. 



Otto Betz 178 

fassende Sinnhaftigkeit im Vollsinn noch nicht finden, weil wir in einem 
individuellen und kollektiven Wachstumsprozeß begriffen sind und sich 
erst allmählich unsere Sinnkapazität entfalten muß. 

V. Sinn will gesucht werden 

Aber wir müssen elementarer ansetzen. Begegnen uns heute nicht zahlrei- 
che Menschen, die von einem ausgesprochenen Daseinspessimismus be- 
fallen sind, sie erstarren in einem Urmißtrauen und geben es auf, über- 
haupt noch nach einer Sinnspur in ihrem Leben zu suchen. Wo ist eine 
Barriere zu entdecken gegenüber einer abgrundtiefen Verzweiflung, die 
nichts mehr erwartet und deshalb auch nichts mehr findet? Die Wirklich- 
keit der Welt ist nun einmal so ambivalent, daß man sie gewissermaßen 
mit verschiedenen Augen betrachten kann. Wer nur noch die Zerfallspro- 
zesse wahrnimmt, die Störungen und Zerstörungen, wer die Bosheit regi- 
striert und die Negativtrends allein sammelt, der muß allmählich die letz- 
ten Reste seiner Zuversicht einbüßen und in eine trostlose seelische Ver- 
fassung geraten. - Es hilft uns freilich auch nichts, allein die positiven 
Phänomene in der Welt zusammenzutragen und uns daran zu klammern, 
weil wir dadurch in eine geschönte Betrachtungsweise geraten und die 
Wirklichkeit ebenfalls verpassen. 

In einem Gespräch über Kafka hat Martin Buber einmal zu Schalom 
Ben-Chorin gesagt: •Zum Vollstrecken des Sinns ist das Sinnlose einge- 
setzt, mit ihm haben wir's zu tun, bis an den letzten Augenblick. Aber in- 
dem wir uns mit ihm zu schaffen machen und die Verstrickungen des kon- 
kreten Widersinns erleiden, werden wir dann nicht gerade da und so, im- 
mer wieder, es nicht wahrhaben wollend, in grausamer Heiligung, des 
Sinns inne, der sich eben ganz und gar nicht unserartig erweist und doch 
als der uns zugekehrte"9. 

So einfach ist es also gar nicht, die Sinnstruktur in Welt und Leben zu 
entdecken. Vielleicht ist es sogar die große Überraschung und ein Grund 
zum Staunen, wenn wir auf einen Sinnzusammenhang stoßen und uns 
plötzlich aufgehen kann, daß ein schwieriges Erlebnis, ein Schicksals- 
schlag oder ein Verlust, sich als durchaus sinnvoll erweist, aber eben erst 
im nachhinein, in der Rückschau und der ehrlichen Aufarbeitung. - In ei- 
nem persischen Märchen wird davon erzählt, man müsse die •Perlen des 
Sinns aus dem Meer des Unsinns fischen", eine sehr hintergründige Er- 
kenntnis. 

' Schalom Ben-Chorin, Zwiesprache mit Martin Buber. Ein Erinnerungsbuch. München 
1966, 152. 



Sinnspuren des Lebens 179 

In paradiesischen Gefilden leben wir nicht, überall stoßen wir auf Wi- 
derstände oder Unvermögen. Aber gerade dadurch werden ja auch 
Kräfte wachgerufen und neue Möglichkeiten erprobt. Es ist manchmal 
gut, innezuhalten und die Stationen unseres Lebens Revue passieren zu 
lassen. Erst dadurch können wir herausfinden, ob es Ereignisse und Wi- 
derfahrnisse gab, über die wir uns in der aktuellen Situation maßlos geär- 
gert haben, die sich aber aus der Distanz völlig anders darstellen. 

VI. Öffnung der Sinne 

Will man - auf sehr kursorische Weise - den Menschen kennzeichnen, 
dann kann man ihn als das •offene" Wesen zu verstehen suchen, als den 
Lernfähigen und Suchenden. Er hat ein ausgeprägtes Wahrnehmungsver- 
mögen, ist nicht in sich selbst eingesperrt, sondern kann - durch seine Or- 
gane - viele Erscheinungen erfassen, nach innen nehmen und speichern. 
Die Sinne stellen die Öffnungen und Einlaßpforten dar, die Welt kommt 
zu uns und wirkt auf uns ein. - In der Erinnerung liegt das Geschaute und 
Gehörte und Erlebte so vor uns, daß wir es wieder vor das innere Auge 
stellen können. Aber wir haben noch eine andere Vorstellungskraft, die 
Phantasie, die uns befähigt, auf schöpferische Weise Bilder zu produzie- 
ren, die wir mit unseren leiblichen Augen noch nie gesehen haben und die 
nun doch plötzlich Gestalt annehmen. Es ist die Gabe, Pläne zu machen, 
Künftiges vorwegzunehmen, im kühnen Vorgriff das Noch-nicht-Er- 
schienene zu entwerfen. Ein Schuß Optimismus gehört dazu, weil wir ja 
auch oft genug enttäuscht werden, weil die großen Pläne sich häufig nicht 
realisieren lassen. 

Dietrich Bonhoeffer hat in seinen Aufzeichnungen auffälligerweise den 
Optimismus positiv herausgestellt. •Er ist eine Lebenskraft, eine Kraft 
der Hoffnung, wo andere resignieren, eine Kraft, den Kopf hoch zu hal- 
ten, wenn alles fehlzuschlagen scheint, eine Kraft, Rückschläge zu ertra- 
gen, eine Kraft, die die Zukunft niemals dem Gegner läßt, sondern sie für 
sich in Anspruch nimmt... Den Optimismus als Willen zur Zukunft soll 
niemand verächtlich machen, auch wenn er hundertmal irrt"10. Man 
könnte also sagen, daß es auch eine Begabung gibt, in widrigen Umstän- 
den noch eine Spur von Sinn zu entdecken und von daher die Fähigkeit 
zu gewinnen, eine dunkle Phase durchzustehen und nicht zu resignieren. 

Wir sind Sinnenwesen, wobei es zu beachten gilt, daß die herkömmli- 
che Sinnenlehre seltsam verkürzt ist, weil sie nur Ohr und Auge, Ge- 

10 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. München 1951, 23. 



Otto Betz 180 

schmack, Geruch und Getast berücksichtigt. Der orientierende Raum- 
sinn, der Zeitsinn, der Gleichgewichtssinn, der imaginierende Vorstel- 
lungssinn und viele andere werden gar nicht bedacht. Alle unsere Sinne 
haben ihre Verwurzelung im Geistigen, man könnte sagen •im Herzen". 
•Auch der Leib ist leibhaft erst im Geiste", hat Rainer Maria Rilke ge- 
schrieben. Eine Kultur der Sinne kann dazu führen, daß sich der Mensch 
innerlich erschließt, seine Sensibilität führt dazu, daß die wachen Sinne 
ihr Teil für die Sinnfindung beitragen. 

VII. Grundvertrauen als Voraussetzung 

Wir könnten den verborgenen Sinn dieser Welt und die Sinnspur in der 
eigenen Wirklichkeit nicht entdecken, wenn sie nicht in der Welt und im 
Leben angelegt wären. Dazu gibt es aber eine Voraussetzung: daß wir die 
Welt als •Schöpfung" begreifen, als Werk eines guten Gottes, der sie ge- 
wollt und ins Dasein gerufen hat, der ihr eine dynamische Struktur gab 
und sie im Sein hält. Die Gnostiker nahmen an, die Welt sei von einer 
dunklen Macht, einem Demiurgen, geschaffen worden, deshalb sei sie ei- 
gentlich verfehlt, im Kern verdorben und letztlich sinnlos, dem Unter- 
gang geweiht. Deshalb hofften sie, mit ihrer rein geistigen Seele aus die- 
ser Welt herausgeholt und auf diese Weise erlöst zu werden. Die Juden, 
die Christen und die Muslime dagegen sind davon überzeugt, daß diese 
Welt zwar kein Paradies ist, daß sie aber letztlich ein gottgewollter Be- 
reich ist, und wir einen Sendungsauftrag in dieser Welt haben. Ein Gno- 
stiker kann die Schöpfung nicht lieben, sehnt er sich ja aus dieser Welt- 
lichkeit und Leiblichkeit heraus. Der Christ weiß um seine Berufung in 
die Welt und darf die Welt und seinen Leib lieben. 

Es stimmt: mit Sinnerfahrungen werden wir nicht überschüttet, viel- 
leicht erleben wir Phasen, wo sich der Sinn zu verflüchtigen scheint. Um 
so wichtiger ist es, daß wir daran festhalten und das Vertrauen nicht ver- 
lieren: das Gute ist mächtiger als das Böse, das Gestalthafte ist wichtiger 
als das Amorphe, die Liebe ist stärker als die Beziehungslosigkeit, die 
Freiheit ist wirksamer als die Manipulation. 

Wir dürfen nicht meinen, Sinnerfahrung wäre immer identisch mit der 
Befriedigung von Bedürfnissen, mit subjektiven Erfolgserlebnissen, mit 
Lusterfahrungen usw. All das mag dazu gehören oder es mögen Elemente 
sein, die es uns erleichtern, Sinnstrukturen in unserem Leben zu entdek- 
ken. Gerade wenn wir Abschied von Illusionen nehmen müssen, wenn 
sich Hoffnungen nicht erfüllen, kann es dazu kommen, eine blitzhafte 
Einsicht eines Sinnzusammenhangs zu gewinnen. Wäre Sinn identisch 



Sinnspuren des Lebens 181 

mit einem ständigen Wohlgefühl, dann müßte unser Lebensziel erfüllt 
sein, wenn wir durch eine Droge immerzu in einen euphorischen Zustand 
versetzt würden, möglichst unter Ausschaltung des kritisch weiterfragen- 
den Bewußtseins. 

Wenn wir den Sinnerfahrungen in unserem Leben auf die Spur kom- 
men wollen, dann fallen uns - verständlicherweise - vor allem solche Er- 
eignisse ein, die uns glücklich gemacht haben, wo uns Erfolg beschieden 
war, wo sich also die Dinge •fügten" und wir ein Gefühl freudiger Zufrie- 
denheit zurückbehielten. Nun heißt es im 3. Kapitel des alttestamentli- 
chen Buches Kohelet: •Alles hat seine Stunde. Für jedes Geschehen unter 
dem Himmel gibt es eine bestimmte Zeit" (3,1). Vielleicht dürfen wir er- 
gänzen : all das, was wir erleben, hat auch seine eigene Sinnhaftigkeit. Wir 
erinnern uns lieber an die Stunden, in denen wir lachen konnten, wo wir 
nicht nur gesucht, sondern auch gefunden haben, wo Liebe und Umar- 
men erfahren werden konnten. Aber nun wird uns gesagt: alles hat seine 
Zeit und seine Stunde, auch das Weinen und das Klagen, auch das Sich- 
meiden, auch das Schweigen. Unser Leben ist von Kontrasten bestimmt, 
auch das Sinngefüge wird sich aus sehr unterschiedlichen Komponenten 
zusammensetzen. Die einzelnen Widerfahrnisse mögen uns erfreulich 
oder ärgerlich vorkommen, vielleicht fügen sie sich doch zu einem Mo- 
saik zusammen, so daß - zu unserer eigenen Überraschung - ein deutlich 
erkennbares Bild entsteht. Dietrich Bonhoeffer konnte in einem Brief aus 
dem Gefängnis schreiben: •Du darfst nie daran zweifeln, daß ich dank- 
bar und froh den Weg gehe, den ich geführt werde. Mein vergangenes Le- 
ben ist übervoll von Gottes Güte, und über der Schuld steht die verge- 
bende Liebe des Gekreuzigten. Am dankbarsten bin ich für die Men- 
schen, denen ich begegnete" (197). Es liegt also durchaus auch an uns, ob 
wir das Vielerlei der Ereignisse und Widerfahrnisse so einander zuord- 
nen, daß sich ein Gesamtzusammenhang ergibt und ein •roter Faden" er- 
kennbar wird. Nicht, daß ich alles, was auf mich zukommt, als gottgege- 
ben annehme und bejahe, auch der Widerstand ist in vielen Fällen wich- 
tig. Wenn etwas aber unausweichlich geworden ist, dann muß ich auch 
bereit sein zuzustimmen. Auch hierfür hat Bonhoeffer eine hilfreiche For- 
mulierung gefunden: •Die Grenzen zwischen Widerstand und Ergebung 
sind prinzipiell nicht zu bestimmen: aber es muß beides da sein und bei- 
des mit Entschlossenheit ergriffen werden. Der Glaube fordert dieses be- 
wegliche, lebendige Handeln" (113). 



Otto Betz 182 

VIII. •Ich bin im Sinn" 

Ist es nicht so, daß wir normalerweise immerzu die Sinnhaftigkeit unseres 
Daseins voraussetzen, stillschweigend gehen wir vom Wert des Lebens 
aus. Wir essen jeden Tag, suchen unser Leben zu erhalten, setzen uns zur 
Wehr, wenn wir angegriffen werden. Wir freuen uns an unserem Leib und 
an unseren geistigen Gaben, wir wollen beruflich weiterkommen und An- 
sehen gewinnen, wir bauen uns Häuser und schmücken unser Heim, wie 
wir unseren Körper mit schönen Kleidern umgeben. 

Vielleicht sollten wir uns mit sehr einfachen und schlichten Antworten 
begnügen bei der Sinnfrage. Ich beobachte meinen Körper und erkenne 
mit Staunen das Zusammenwirken meiner Organe. Ich •bin im Sinn", 
weil ich atme, weil mein Herz verläßlich schlägt, weil mein Magen seine 
Arbeit leistet und die Nerven angemessen reagieren. Das sind keine spek- 
takulären Ereignisse, keine neuen Informationen, aber gerade in ihrer all- 
täglichen Stetigkeit haben sie eine beruhigende Wirkung, wenn ich mich 
auf sie besinne. Der hochkomplizierte •Mechanismus" meines Körpers 
ist eigentlich das Musterbeispiel für Sinnhaftigkeit. Wenn wir plötzlich 
von einer •Sinnkrise" überfallen werden und hilflos dastehen und keine 
Lösung finden, sollten wir uns auf den Leib besinnen: er sagt etwas ande- 
res, er weckt Hoffnung und weiß Lösungen auch in den Krisen. 

Der Sinn meiner eigenen Existenz ist aber kein habbares Gut, er kann 
nicht besessen und bewahrt werden. Weil wir dynamische Wesen sind, 
sind es auch immer nur Sinnspuren und Sinnfunken, die für uns wahr- 
nehmbar sind. Vermutlich kann sich jeder Mensch an Situationen erin- 
nern, wo der Sinn offensichtlich gefunden war und so evident wurde, daß 
sich jede Beweisführung erübrigte. Aber wir sind wandelbare Wesen, und 
die Sinnspur kann sich wieder verflüchtigen. Haben wir unsere Phantasie 
nicht auch deshalb bekommen, um den Ereignissen in unserem Leben ei- 
nen Sinn zu •geben"? Das bedeutet, daß ich den verschiedenen Gescheh- 
nissen einen Platz zuweise im größeren Gesamt meines Lebens. Hof- 
mannsthals •Tor und Tod" endet mit den Worten: 

•Wie wunderbar sind diese Wesen, 
Die, was nicht deutbar, dennoch deuten, 
Was nie geschrieben wurde, lesen, 
Verworrenes beherrschend binden 
Und Wege noch im Ewig-Dunkeln finden"11 

11 H. von Hofmannsthal, Gesammelte Werke. Gedichte - Dramen I. Frankfurt 1979, 298. 



Sinnspuren des Lebens 183 

IX. Das Phänomen des Schönen und die Zustimmung zur Welt 

Mir scheint, es gibt eine Form der Sinnwahrnehmung, die besonders be- 
glückend ist: die ästhetische Wahrnehmung von Kunstwerken in der ver- 
schiedensten Ausprägung. Ein Kunstwerk ist eine verdichtete Sinnerfah- 
rung und kann auch selbst wieder zum Erleben von Sinn führen. Ohne 
eine elementare •Zustimmung zur Welt" kann eigentlich kein Kunstwerk 
geschaffen werden. Und wenn wir unseren Ohren den Wohllaut der Mu- 
sik gönnen, wenn wir in einem Konzert einen Meister Mozart interpretie- 
ren hören, dann ist die Frage nach dem Sinn längst verstummt, es erübrigt 
sich jedes Nachgrübeln. Plötzlich machen wir Erfahrungen mit dem •Of- 
fenen", •da war zwischen zwei Takten eines von Holzbläsern gespielten 
Piano mir plötzlich wieder die Tür zum Jenseits aufgegangen, ich hatte 
Himmel durchflogen und Gott an der Arbeit gesehen, hatte selige 
Schmerzen gelitten und mich gegen nichts mehr in der Welt gewehrt, 
mich vor nichts mehr in der Welt gefürchtet, hatte alles bejaht, hatte an al- 
les mein Herz hingegeben"12, so hat Hermann Hesse einmal ein solches 
Erleben eingefangen. 

Wir brauchen transparente geistige Sinne und müssen unsere Aufmerk- 
samkeit schulen, sonst bleiben wir blind und taub für die Signale und 
Kundgaben, die vom geheimen Sinn berichten. Ich möchte es an einem 
Beispiel verdeutlichen. Unsere Welt ist - wer kann es leugnen - in vieler 
Hinsicht häßlich, grausam, ungerecht, unbarmherzig. Aber es ist auch 
nicht zu leugnen, daß es in unserer Welt Schönheit gibt, die Schönheit ei- 
nes Menschenantlitzes, die Schönheit eines Kunstwerks, einer Land- 
schaft, eines Gedichts. Und die Tatsache der Schönheit ist wie eine Ver- 
heißung, wie ein Versprechen, daß es eine andere Dimension gibt, die 
unsere übergreift. Hans-Georg Gadamerhat einmal geschrieben: •Schön- 
heit ist, wie unverhofft sie auch begegnen mag, wie eine Bürgschaft, daß 
in aller Unordnung des Wirklichen, in all ihren Unvollkommenheiten, 
Bosheiten, Schiefheiten, Einseitigkeiten, verhängnisvollen Verwirrungen 
dennoch das Wahre nicht unerreichbar in der Ferne liegt, sondern uns be- 
gegnet. Es ist die ontologische Funktion des Schönen, den Abgrund zwi- 
schen dem Idealen und dem Wirklichen zu schließen"13. Wenn ich dem 
Schönen begegne, frage ich nicht nach dem materiellen Wert des Kunst- 
werks, sondern komme ins Staunen, daß es so etwas gibt. Und wenn es 
sich dem Vollkommenen annähert, dann staune ich um so mehr, weil es 
in unserer unvollkommenen Welt aufscheint und gleichsam Kunde gibt 

H. Hesse, Der Steppenwolf. Frankfurt o. J., 34f. 
H. G. Gadamer, Die Aktualität des Schönen. Stuttgart 1977, 20. 



Otto Betz 184 

von einer anderen Welt. Es ist sicher kein Zufall, daß große Künstler häu- 
fig in ihrem Schaffensprozeß den Eindruck hatten, nur die Membran zu 
sein für Kräfte, die über ihre eigenen hinausgingen. Sie fingen Energien 
auf, die nicht in ihrer eigenen Subjektivität beheimatet waren. Deshalb 
kann es auch sein, daß ein Künstler im nachhinein selbst nicht mehr ver- 
stehen kann, wie das Werk entstehen konnte. 

Von Dostojewski wird ein erstaunliches Wort überliefert, es lautet: 
•Schönheit wird die Welt retten. Denn Schönheit, die ein Mensch erlebt, 
ist nicht ein subjektives menschliches Gefühl, das vielleicht für sich in 
Anspruch nehmen kann, eine Mode des Augenblicks zu sein. Schönheit 
ist ein objektives Prinzip in der Welt, das uns die göttliche Herrlichkeit of- 
fenbart14." Vielleicht ist die Begegnung mit Schönheit deshalb so beseli- 
gend, weil wir dadurch die Gewißheit bekommen, daß der innere Kern 
der Schöpfung ein Sinnkern ist. 

X. Die Schöpfungsdynamik in den religiösen Traditionen 

Aber wie beantworten denn nun die Religionen die Frage nach der Sinn- 
haftigkeit des Daseins? Schließlich gibt es so viele Religionen auf der 
Erde, und ihre Glaubensvorstellungen differieren natürlich auch, so daß 
wir keine einheitliche Aussage zu erwarten haben. Allerdings achten wir 
gewöhnlich beim Vergleich verschiedener Religionen auf die Unter- 
schiede und die jeweils kennzeichnenden Merkmale. Ob wir da nicht um- 
lernen müßten, um einen besseren Blick für die unterschwelligen Ge- 
meinsamkeiten zu bekommen? Jede Religion hat ihre charakteristische 
•Sprache", es wird von uns heute erwartet, auch Fremdsprachen zu ler- 
nen, und es mag sein, daß wir dann mehr Gemeinsamkeiten entdecken, 
als wir selbst vermutet hätten. 

Für die drei großen Religionen unseres Kulturkreises, zu dem wir ja 
auch den Nahen Osten zählen müssen, für das Judentum, das Christen- 
tum und den Islam, gilt gleicherweise, daß sie sich auf den offenbarenden 
Gott berufen, der als Schöpfer das ganze Universum ins Dasein gerufen 
hat und es erhält. Er will sich mitteilen, er spendet Leben, er ist Herr der 
Geschichte und führt das All seiner Vollendung entgegen. Wenn die 
Schöpfung einen Sinn hat, dann wird er von Ihm garantiert; wenn sie ziel- 
gerichtet ist, dann ist Er dieses Ziel; wenn es einen Vertrauensgrund gibt, 
dann ist Er dieser Grund. 

Alle diese Religionen sprechen aber auch vom verborgenen Charakter 

14 Einheit im Geist - Vielfalt in den Kirchen. 1979, 184 f. 



Sinnspuren des Lebens 185 

Gottes, daß er unserem Zugriff entzogen ist, in kein Bild eingeht, daß er 
nicht als •beweisbare Größe" erfaßt werden kann. Die Chiffren seiner 
Wirksamkeit können wahrgenommen werden, in den Grenzzonen der 
uns zugewandten Wirklichkeit können sich gleichsam Türen öffnen, die 
uns tiefere Erfahrungen ermöglichen. Auch im Islam wird Gott zu um- 
schreiben versucht als •die in und durch sich selbst bestehende Quelle al- 
les Seins." Der Koran unterscheidet die •bemerkbare Weltsphäre" von 
der •unbemerkbaren Weltspähre",, die eine Wirklichkeit hat also gleich- 
sam mehrere Dimensionen, die uns aber nicht alle zugänglich sind. 

Auffällig ist, daß es ein symbolträchtiges Wort gibt, das in fast allen Re- 
ligionen eine zentrale Stellung einnimmt, es ist das Wort •Weg". Der 
Glaube hat Wegcharakter, wer sich auf das religiöse Abenteuer einläßt, 
wird auf einen Weg geführt. In Ps 25 bittet der alttestamentliche Beter: 

•Laß mich, du, deine Wege erkennen, 
lehre mich deine Pfade! 
Führe mich in deiner Treue den Weg. 
so lehre mich! 
Denn du bist der Gott meiner Freiheit, 
auf dich hoffe ich all den Tag"15. 

Von Jesus wird das Wort überliefert: •Ich bin der Weg" (Jo 14,6). Er 
trägt keine Glaubenssystematik vor, die angenommen werden müßte, er 
entwickelt kein ethisches Lehrgebäude, sondern bereitet mit seiner eige- 
nen Person einen Weg, der gegangen werden soll. Alfons Rosenberg hat 
diesen Gedanken so weitergeführt und interpretiert: •Will man erfahren, 
was er uns weisen wollte, muß man den festen Standort aufgeben und mit 
ihm wandern - denn seine Weisheit ist keine ersessene, sondern eine er- 
wanderte"16. - Wenn wir uns nun erinnern, daß das Wort •Sinn" zunächst 
einmal •Gang, Weg, Reise" bedeutet, daß •Sinn finden" nichts anderes 
heißt als •eine Fährte, eine Spur finden", indem man eine Richtung ein- 
schlägt, die weiterführt, dann bekommt diese auffällige Betonung des 
Wegcharakters des Glaubens eine besondere Plausibilität. Übrigens wird 
im Koran sogar die schöpferische Tätigkeit Allahs •der Weg Gottes" ge- 
nannt. Wer Gottes Wegen nahekommen will, der soll sich deshalb dem 
Studium der Natur widmen, weil er dadurch den großen Schöpfungsplan 
besser zu begreifen lernt, der hier abgelesen werden kann. 

i Zitiert nach M. Buber, Das Buch der Preisungen. Frankfurt 1962, 35 f. 
; A. Rosenberg, Jesus der Mensch. Ein Fragment. München 1986, 94. 



Otto Betz 1 gg 

XI. Der Name als individuelle Sinnerfahrung 

Wir verstehen den Menschen als Person, das bedeutet, er kann für sich 
einstehen, hat eine eigene Würde, erlebt ein unverwechselbares Schicksal 
und muß seine Besonderheit entdecken und seinen eigenen Weg gehen. 
Diese hohe Wertschätzung jedes einzelnen Menschen hängt damit zu- 
sammen, daß in jedem gleichsam ein Funken der göttlichen Schöpfungs- 
tat steckt. Daraus folgt, daß auch jeder etwas in diese Welt einzubringen 
hat und deshalb etwas von ihm erwartet wird. Und weil der Mensch ein 
dialogisches Wesen ist, deshalb kann er sich nur verwirklichen, wenn er 
personal angerufen wird und aus seiner Personmitte antwortet. •Sinn" in 
diesem Verständnis bedeutet: ein Mensch schlägt seine inneren Augen 
auf, er erkennt, wer er ist, was in ihm steckt und wo der Ort ist, an den er 
gehört. 

Der gewissermaßen sichtbare (oder hörbare) Ausdruck der personalen 
Besonderheit eines Menschen ist sein Name. Er stellt nicht nur eine 
Kennzeichnung zur Unterscheidung dar, sondern steht in einer Bezie- 
hung zu seinem Wesenskern. Wenn Gott durch den Propheten Jesaja 
spricht: •Ich habe dich bei deinem Namen gerufen, du bist mein" (Jes 
43,1), dann geht es um diese Würde und Unvertauschbarkeit des konkre- 
ten Menschen. Jeder Mensch ist ja eigentlich immer auf der Suche nach 
seinem wahren Geheimnis, nach der Gestalt, die er verwirklichen soll, 
deshalb sucht er auch immerzu nach seinem wahren Namen. •Man ruft 
dich bei einem neuen Namen, den der Mund des Herrn für dich be- 
stimmt", heißt es deshalb bei Jesaja (62,2). Und im Neuen Testament 
wird verheißen: •Dem Sieger will ich einen weißen Stein geben, und auf 
dem weißen Stein steht ein neuer Name, den niemand kennt als der ihn 
empfängt" (Offb 2,17). Die biblische Hoffnungsbotschaft ist die Kunde, 
daß es vor Gott keinen Vergessenen gibt, daß er alle •kennt" und •hütet", 
daß er ihre Namen •in seine Hand geschrieben" hat (Jes 49,16). 

Die Sinnstruktur eines Menschen entfaltet sich gleichsam um seinen 
Namen herum. Er steht für das besondere Kennzeichen seiner Person. 
Und weil der Name ein Rufwort ist, deshalb setzt er in Bewegung und 
führt auf einen Weg. Jeder Mensch hat noch ungelebte Potenzen, die erst 
wachgerufen werden müssen, deshalb brauchen wir den Anruf. 

Kein Mensch auf dieser Erde ist nur Individuum, immer sind wir auch 
Sozialwesen, brauchen die Gemeinschaft und das Verbundensein. Des- 
halb sollten wir auch nicht isoliert auf einen individuellen •Privat-Sinn" 
achten, sondern immer die Verflochtenheit des Einzelschicksals mit der 
Ganzheit bedenken. Wir sind so geschaffen worden, daß wir uns gegen- 
seitig zum Sinn verhelfen sollen. Begegnungen sind in unvergleichlicher 



Sinnspuren des Lebens 187 

Weise Ermöglichungen von Sinnerfahrung. Wir empfangen Sinn und 
spenden ihn wieder. Deshalb sagt die Bibel: •Keiner lebt für sich allein" 
(Rom 14,7), •einer trage des andern Last" (Gal 6,2), •wir sind vom Tod 
zum Leben übergegangen, weil wir die Brüder lieben" (1 Joh 3,14). Sol- 
che und viele anderen biblischen Sätze sind der Schlüssel für die Sinnfin- 
dung menschlichen Daseins. 

XII. Gott vor uns 

Wir sind in unserem Lebensbogen noch nicht am Ende, es steht immer 
noch etwas aus. Wohl dem Menschen, der sich eine Spur Neugierde be- 
wahrt hat. Jeder Tag bringt noch einen Zuwachs an Leben, ermöglicht ei- 
nen neuen Blick ins Dasein. Mit einer gewissen Spannung schauen wir 
auf das Kommende, es wäre gut, wenn auch ein Schuß Gelassenheit sich 
der Neugierde beigesellte. Die gelösten Probleme lassen wir hinter uns, 
die bewältigten Aufgaben beschäftigen uns nicht mehr. Aber vor uns lie- 
gen immer noch unbegangene Felder, die es zu entdecken lohnt. 

Von Paul Valery stammen folgende Sentenzen: •Eine begriffene Sache 
ist eine gefälschte Sache... Eine Schwierigkeit ist ein Licht. Eine unüber- 
windliche Schwierigkeit ist eine Sonne"17. Theologisch ausgedrückt: ein 
begriffener Gott ist ein Götze, ein voll und ganz verstandenes Mysterium 
eine Banalität. Aber der •Gott vor uns", der alle Bilder und Begriffe 
sprengt, der in kein System eingeht und jeder Beweisführung sich ent- 
zieht, der läßt uns nicht los. 

Nach der biblischen Botschaft ist der Mensch nach dem •Schattenriß" 
Gottes geformt, er darf sich als Abbild und Schattenbild des Schöpfers 
verstehen. Deshalb haben die Mystiker aller Jahrhunderte (und der ver- 
schiedensten Religionen) darauf hingewiesen, man solle Einkehr halten 
bei sich selbst, um dem göttlichen Geheimnis auf die Spur zu kommen. 
Jakob Böhmehat das so ausgedrückt: •Wo willst du Gott suchen? In der 
Tiefe über den Sternen? Da wirst du ihn nicht finden. Suche ihn in dei- 
nem Herzen, im Zentro deiner Lebensgeburt: da wirst du ihn finden." - 
Und der große Dichter und Mystiker des Islam, der Sufi Rwnihat es ganz 
ähnlich ausgedrückt: •Ich schaute tief in mein eigenes Herz: Dort sah ich 
ihn. Das war sein eigenstes Land." 

Vielleicht können wir den Sinn unserer Existenz nur dann wahrneh- 
men, wenn wir uns auf diese Herzmitte besinnen, die zu uns gehört und 
uns dennoch übersteigt. Im Wechselspiel von Innenwendung und Außen- 

' Zitiert nach S. Weil, Cahiers. Aufzeichnungen. München 1991, 273. 



Otto Betz 188 

wendung, von Besinnung und aktiver Bewältigung, von Meditation und 
Aktion verwirklichen wir unser Dasein. •Der Mensch kann nicht erfah- 
ren, was Tiefe ist, ohne stille zu stehen und sich auf sich selbst zu besin- 
nen", sagt Paul Tillich19. •Nur wenn er sich nicht mehr um das Nächste 
sorgt, kann er die Fülle des Augenblicks hier und jetzt erleben, des Au- 
genblicks, in dem die Frage nach dem Sinn seines Lebens erwacht." 

Es gibt Fragen, die kann jeder nur für sich selbst beantworten: Was ist 
für mich wichtig? Was trägt mich? Worauf kann ich mich verlassen? Was 
ist das Herzstück meiner Person? Womit kann ich leben und sterben? 
Was ist der Grund meiner Zuversicht? Wo bekomme ich die Kraft her, 
mein Leben zu bewältigen? 

Nikolai Lesskow hat seinem  Gaukler Pamphalon ein Gebet in den 
Mund gelegt, das vielleicht auch von uns nachgesprochen werden kann: 
•Du bist der Schöpfer, ich bin Dein Geschöpf, 
es ist nicht meines Amtes, Dich verstehen zu wollen: 
Du hast mich in diesen ledernen Sack gesteckt 
und mich auf die Erde geschickt, 
damit ich hier mein Werk verrichte, 
und so krieche ich denn auf der Erde und mühe mich ab. 
Ob ich auch manchmal wissen möchte, 
warum alles so wunderlich geschaffen ist, 
so will ich doch nicht die Rolle des müßigen Sklaven spielen 
und mit Dir über alles rechten. 
Ich will Dir einfach gehorsam sein 
und nicht erst lange darüber nachgrübeln, 
was Du wohl gedacht haben magst, 
sondern ich will einfach das tun, 
was Dein Finger in mein Herz geritzt hat. 
Und sollte ich es übel verrichten, 
so verzeihe Du mir, 
denn Du warst es ja, 
der mich mit diesem mitleidigen Herzen erschaffen hat. 
Darum muß ich denn auch mit ihm 
mein Leben abieben"19. 

18 P. Tillich, Die verlorene Dimension. Hamburg 1962, 11 f. 
19 N. Lesskow, Von Gauklern, Heiligen und Hetären (deutsch von Johannes von Guenther). 
Gesammelte Werke Band 5. München, Seite 208 f. 




