
Mystik als Suche und Findung von Sinn 
Von Alois M. Haas, Zürich* 

Sinn, d. h. Lebenssinn, ist heute allenthalben gefragt. Er ist offenbar das, 
was heute vielen Menschen fehlt. Das Paradoxe ereignet sich, daß aus 
dieser Bedürfnislage heraus eine Fülle von Sinnangeboten auf dem Jahr- 
markt eines immer stärker fühlbaren Sinndefizits präsentiert wird. Ob wir 
es wollen oder nicht, auch die mystischen Überlieferungen des Christen- 
tums und anderer Religionen erscheinen unter diesem Angebot von Sinn. 
Es ist daher wohl richtig zu fragen, ob das Sinnangebot der Mystik im 
Kontext •so viele(r) kunstgewerbliche(r) Diskurse über Sinn und Sinn- 
gebung"1 am rechten Ort ist. 

Ich gehe folgendermaßen vor: In einem ersten Schritt versuche ich das 
Sinndefizit der Moderne zu fassen, dann sollen in einem zweiten und drit- 
ten Schritt zwei Sinndeutungsformen christlicher Mystik vorgestellt wer- 
den. Sie mögen klarmachen, ob sie heute in einer völlig gewandelten Si- 
tuation der menschlichen Sinnmisere Abhilfe offerieren können. 

I. Das Sinndefizit der Moderne 

Die Frage nach Sinn, d.h. nach der Möglichkeit, alle menschlichen Erfah- 
rungen in einen Gesamtzusammenhang einzuordnen, ist eine moderne 
Frage und entstammt der verwirrenden Einsicht in eine Fülle von Sinnan- 
geboten, die sich auf je verschiedene Weise darauf kaprizieren, diesem 
Bedürfnis einer Integration aller menschlichen Denk- und Handlungsbe- 
züge Genüge zu leisten. Das ist irritierend und legt dem auf Sinn angewie- 
senen Menschen den Verdacht nahe, als ließe sich Sinn •machen" (man 
denke an den Anglizismus •to make sense", der inzwischen als •Sinn ma- 
chen" längst gut deutsch geworden ist!) oder in irgendeinem Sonderange- 
bot einer gesellschaftlichen, staatlichen, politischen oder religiösen Insti- 
tution kaufen. Letztlich beruht diese Verwirrung auf einer komplexen 
Anwendung des Wortes •Sinn". Denn •Sinn" kann durchaus in einer all- 

* Vortrag während der Sommerakademie Luzern 1993: .Fragen nach Sinn. Ohne Sinn ist 
nirgends nichts'(30. September 1993). 
1 P. Sloterdijk, Was heißt: Sich übernehmen ? Über die Ambivalenz in der Psychotherapie, 
in: P.M. Pflüger (Hg.), Die Suche nach Sinn - heute. Ölten 1990, 66-94, 84. 



Alois M. Haas 190 

täglichen Anwendung als •Tauglichkeit zur Erfüllung einer Funktion"2 

verstanden werden. Sinn wäre dann mit Zweckdienlichkeit zu übersetzen 
und meint die Eignung eines Mittels zur Erreichung eines Zweckes. In 
der Verfolgung der Frage, wie sinnvoll die Wirk- und Handlungszusam- 
menhänge von Natur und Geschichte in sich feststellbar sind, dominieren 
die Gesichtspunkte von Kausalität und Teleologie, von Herkunft und Zu- 
kunft und ihr zweckdienliches Ineinandergreifen. Das Funktionsmodell 
von Mittel und Zweck, das hier auf die Natur- und Geschichtsbetrach- 
tung angewendet wird, entstammt dem zweckgerichteten menschlichen 
Handeln, das in seiner Zweckdienlichkeit auch seine Bedeutung erkenn- 
bar macht. Es ist klar, daß dieser funktionale Sinnbegriff heute längst von 
der Soziologie zur Bestimmung sozialen Handelns aufgegriffen worden 
ist.3 Dieses ist ein System, das den Einzelmenschen mit vielfältigen Gege- 
benheiten und Strukturen übergreift, so daß die Herstellung von Sinn 
darin besteht, das Fungieren der •Prämissen" dieser Systeme - •etwa als 
Operieren nach Maßgabe gegebener Standards, als Anwendung eines 
Code, als Sprechen einer Sprache"4 - nicht zu behindern, sondern aktiv 
zu fördern. Gegenüber dem kausalen und ideologischen Sinn handelt es 
sich hier nicht nur um die Funktionstüchtigkeit eines Mittels im Dienst 
von Zwecken, sondern um die Funktionstüchtigkeit eines Bedeutungsträ- 
gers. •Sinn hat, was etwas bedeutet"5 (als Sprache, als Verhaltenskodex 
usw.). Wahrnehmung von Welt wäre nicht möglich ohne dieses •Fungie- 
ren von Prämissen" uns übergreifender Systeme. Menschliche Erfahrung 
und ihre Möglichkeit bestimmt sich daran, ob die •Wirklichkeit, die uns 
unsere Sinnesorgane vermitteln", mit der •Zuschreibung von Sinn, Be- 
deutung und Wert"6 vermittelt werden kann. Menschen, die nicht in den 
sie übergreifenden Ordnungen von Sprache, Gesellschaft und Religion 
aufwachsen, können keine Menschen sein - das beweist uns das Schick- 
sal Kaspar Hausers7. Menschliche Erfahrung ist schlechterdings nur 
möglich als mit Bedeutung versehene Wahrnehmung. ,•Sinn' bezeichnet 

2 R. Schaeffler, Sinn, in: Hb. phil. Grundbegriffe. Hrsg. von H. Krings u. a. Studienausg., 
Bd. 5. München 1974, 1325-1341, 1326. 
3 Vgl. N. Luhmann, Sinn als Grundbegriff der Soziologie, in: J. Habermas/N. Luhmann 
(Hg.), Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie - Was leistet die Systemforschung, 
Frankfurt a.M. 1971, 25-100; H. Döring/F.-X. Kaufmann, Kontingenzerfahrung und Sinn- 
frage, in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Teilband 9, Freiburg 1981, 8-67. 
4 Luhmann, wie Anm. 3, 70. 
5 Schaeffler, wie Anm. 2, 1330; vgl. auch G. Frege, Über Sinn und Bedeutung, in: ders., 
Funktion, Begriff, Bedeutung. Göttingen 1986, 40-65. 
6 P. Watzlawick, Vom Unsinn des Sinns oder vom Sinn des Unsinns, Wien 1992, 50 f. 
7 Vgl. J. Hörisch (Hrsg.), Ich möchte ein solcher werden wie ... Materialien zur Sprachlosig- 
keit des Kaspar Hauser. Frankfurt a.M. 1979 (suhrkamp taschenbuch Wissenschaft 283); 
U. Struve (Hrsg.), Der Findling. Kaspar Hauser in der Literatur. Stuttgart 1992. 



Mystik als Suche und Findung von Sinn 191 

also weder eine Eigenschaft der Welt noch eine Eigenschaft unseres Le- 
bens, sondern die Relation zwischen einem mit Weltbewußtsein begabten 
Subjekt und seiner Welt"8, wobei heute von der Soziologie her das Sub- 
jekt durchaus als zweitrangig gegenüber der Sinnofferte der Systeme an- 
gesehen wird, so daß hier Sinn als Relation des ,psychischen Systems' 
(des Menschen) zu den ihn übergreifenden Systemen (von Gesellschaft 
und ihren Institutionen) definiert werden müßte. 

Der Mensch aber wollte immer noch mehr als die punktuelle Befriedi- 
gung seiner Wahrnehmung im Horizont möglicher Bedeutungen. Er 
fragte und fragt nach dem ,Sinn des Lebens'. In dieser Frage wird nicht 
nur eine bestimmte Form von Funktionstüchtigkeit oder Zweckgerichtet- 
heit des menschlichen Handelns zu ermitteln gesucht, sondern die Totali- 
tät aller Sinndeutungsebenen in einem Sinn, von dem her das Leben an- 
genommen und bejaht werden kann. Dieser •Sinn" ist der Grund aller 
Gründe, die Tiefe der menschlichen Existenz. Es ist ohne weiteres ver- 
ständlich, daß die Frage nach dem Lebenssinn nicht aufzubrechen 
brauchte, solange dieser Lebenssinn für die Menschen ohne lange Rück- 
frage und Problematisierung Gott war. Gott und sein Schöpfungswille ge- 
nügten, die menschliche Existenz deswegen schon sinnvoll zu machen, 
weil sie sich nicht sich selber verdanken mußte, sondern eben dem göttli- 
chen Schöpferwillen. Dieser ist der Sinn der menschlichen Existenz, die 
sich trotz aller Halluzinationen autonomer Selbstvergewisserung nicht 
sich selber gegeben hat. Sie verdankt sich Gott. •Sinn" war so •das Ereig- 
nis" Gottes •im Sein" selbst9. Das war die Position des christlichen Alteu- 
ropa bis weit ins 18. Jahrhundert hinein, bis dann am Ende des Jahrhun- 
derts sich in Jean Pauls ,Rede des toten Christus vom Weltgebäude herab, 
daß kein Gott sei' (Siebenkäs, Erstes Blumenstück)10 und in Heinrich 
Heines Abhandlung ,Zur Geschichte der Religion und Philosophie in 

8 P. Tiedemann, Über den Sinn des Lebens. Die perspektivische Lebensform. Darmstadt 
1993, 5. Vgl. auch B. Casper/W. Spam (Hg.), Alltag und Transzendenz. Studien zur religiö- 
sen Erfahrung in der gegenwärtigen Gesellschaft. Freiburg/München 1992; J. Drescher, 
Glück und Lebenssinn. Eine religionsphilosophische Untersuchung. Freiburg/München 
1991; B.-U. Hergemöller, Weder - Noch. Traktat über die Sinnfrage, Hamburg 1985; G. 
Scherer, Sinnerfahrung und Unsterblichkeit. Darmstadt 1985; C.-F. Gethmann/P. L. Öster- 
reich (Hg.), Person und Sinnerfahrung. Philosophische Grundlagen und interdisziplinäre 
Perspektiven. Festschrift für G. Scherer zum 65. Geburtstag, Darmstadt 1993. Es artikuliert 
sich aber auch schon nachhaltig Widerstand gegen den Zwang zu Bedeutung und Sinn von 
allem und jedem. Vgl. S. Sontag, Gegen Interpretation, in: dies., Kunst und Antikunst. 24 li- 
terarische Analysen, Reinbek 1968, 9-18; D. Lange, Wider Sinn und Bedeutung, Frankfurt 
a. M. 1989. 
9 W. Schmidt-Biggemann, Sinn- Welten Wehen-Sinn. Eine philosophische Topik. Frankfurt 
a. M. 1992, 47. 
10 Jean Paul, Werkeln 12 Bänden, hg. von N. Miller, Bd. 3. München/Wien 1975, 270-275. 



Alois M. Haas 192 

Deutschland' (1834, zweite Auflage 1852)11 Stimmen meldeten, die im 
Blick auf das philosophische Zeitgeschehen mit dem Verlust Gottes auch 
einen Sinnverlust reklamierten, der bis zu Nietzsche, der dann der eigent- 
liche Proklamator des Niedergangs von Lebenssinn wurde, sich sichtlich 
steigerte. 

Für Nietzsche gibt es keinen Sinn an sich. Sinn ist immer nur •Bezie- 
hungs-Sinn und Perspektive", und: •Aller Sinn ist Wille zur Macht"12. Es 
gilt, •ein Dasein ohne Auslegung, ohne ,Sinn'"13 mit einem Sinn zu verse- 
hen, Sinn in es hineinzuinterpretieren'14. Das Christentum hatte es nach 
Nietzsche zunächst verstanden, mit seinem asketischen Ideal dem Men- 
schen einen Sinn zu verleihen. •Es war bisher der einzige Sinn; irgendein 
Sinn ist besser als gar kein Sinn."15 Dieses Ideal hat jetzt keinen Sinn 
mehr. Der menschliche Körper unterzieht sich in einer Zeit, da Gott tot 
ist, keiner Askese mehr. Daher bricht ein neuer Sinn auf oder - besser - 
gerät ein neuer Sinn in die menschliche Perspektive: •Redlicher redet 
und reiner der gesunde Leib, der vollkommene und rechtwinklige: und er 
redet vom Sinn der Erde."16 Diese Botschaft Zarathustras von dem von 
der Seele emanzipierten Leib entlarvt die christliche Sinndeutung als 
•Falschmünzerei"17. Paradoxerweise ist es aber gerade das Christentum 
selbst, das sich die Argumente gegen seinen eigenen Glauben - aus einem 
•immer strenger genommene(n) Begriff der Wahrhaftigkeit", aus der 
•Beichtväter-Feinheit des christlichen Gewissens, übersetzt und subli- 
miert zum wissenschaftlichen Gewissen, zur intellektuellen Sauberkeit 
um jeden Preis"18 - bereitstellt und so sich selber auflöst. Die christliche 
Sinndeutung hebt sich auf, und sein Sinn ist ein geschichtlich vergange- 
ner geworden: •Die Natur ansehn, als ob sie ein Beweis für die Güte und 
Obhut eines Gottes sei; die Geschichte interpretieren zu Ehren einer gött- 
lichen Vernunft, als beständiges Zeugnis einer sittlichen Weltordnung 
und sittlicher Schlußabsichten; die eigenen Erlebnisse auslegen, wie sie 
fromme Menschen lange genug ausgelegt haben, wie als ob alles Fügung, 
alles Wink, alles dem Heil der Seele zuliebe ausgedacht und geschickt sei: 

11 H. Heine, Sämtliche Schriften. Bd. 5. München/Wien 1976, 507-641. Sowohl auf Jean 
Paul wie Heinrich Heine verweist in ähnlichem Zusammenhang E. Biser, Gottsucher oder 
Antichrist? Nietzsches provokative Kritik des Christentums, Salzburg 1982, siehe Register. 
12 Ich zitiere nach K. Schlechta (Hg.): Friedrich Nietzsche. Werke in drei Bänden. Mün- 
chen 1966. Hier III, 503. 
13 Ebd., II, 249. 
14 Ebd., III, 503. 
15 Ebd., II, 899. 
16 Ebd., II, 300. 
17 Ebd., II, 228. 
18 Ebd., II, 227 f. 



Mystik als Suche und Findung von Sinn 193 

das ist nunmehr vorbei, das hat das Gewissen gegen sich, das gilt allen fei- 
neren Gewissen als unanständig, unehrlich, als Lügnerei, Feminismus, 
Schwachheit, Feigheit - mit dieser Strenge, wenn irgendwomit, sind wir 
eben gute Europäer und Erben von Europas längster und tapferster 
Selbstüberwindung. Indem wir die christliche Interpretation dergestalt 
von uns stoßen und ihren ,Sinn' wie eine Falschmünzerei verurteilen, 
kommt nun sofort auf eine furchtbare Weise die Schopenhauersche Frage 
zu uns; hat denn das Dasein überhaupt einen Sinn?- jene Frage, die ein 
paar Jahrhunderte brauchen wird, um auch nur vollständig und in alle 
ihre Tiefe hinein gehört zu werden."19 Diese Diagnose muß mit Notwen- 
digkeit zu einer Auseinandersetzung mit dem Nihilismus führen, dessen 
Heraufkunft Nietzsche kommen sah: •Was ich erzähle, ist die Geschichte 
der nächsten zwei Jahrhunderte... Die Heraufkunft des Nihilismus."20 

Der Nihilismus ist nichts anderes als die Selbstzersetzung der tradierten 
christlichen Moral, deren Wahrhaftigkeit sich gegen die Dummheit und 
Verlogenheit der christlichen Lehre richtet. Nietzsche fragt pathetisch: 
•Was bedeutet Nihilismus? Daß die obersten Werte sich entwerten. Es 
fehlt das Ziel, es fehlt die Antwort auf das Warum."21 Die Menschheit als 
eine Tiergattung ist endlich, kontingent, ziellos und sinnlos. Nicht genug 
damit, daß die Menschheit zugrunde geht, sie kommt und geht, in einer 
Ewigen Wiederkehr des Gleichen. Darin erst erfüllt sich die absolute Ver- 
geblichkeit und Nichtigkeit des Nihilismus: •Denken wir diesen Gedan- 
ken in seiner furchtbarsten Form: Das Dasein, so wie es ist, ohne Sinn 
und Ziel, aber unvermeidlich wiederkehrend, ohne ein Finale ins Nichts: 
,die ewige Wiederkehr'. Dies ist die extremste Form des Nihilismus: das 
Nichts (das Sinnlose) ewig!"22 Man wird sich nicht wundern dürfen, 
wenn Freud in seinem Brief an die Prinzessin Marie Bonaparte schreibt: 
•Im Moment, da man nach Sinn und Wert des Lebens fragt, ist man 
krank, denn beides gibt es ja in objektiver Weise nicht; man hat nur ein- 
gestanden, daß man einen Vorrat von unbefriedigter Libido hat."23 Sol- 
che Diffamierung der Sinnfrage konnte auf der andern Seite keinesfalls 
kaschieren, daß deren Aufkommen nicht bloß dem gestörten Wirkgefüge 

19 Ebd., II, 228. Von Schopenhauer vgl. Die Welt als Wille und Vorstellung, Buch IV, 
§ 56-59, und Ergänzungen zum 4. Buch, Kap. 46. 
20 Zitiert nach Hergemöller, wie Anm. 8, 111. Vgl. auch W. Weier, Nihilismus. Geschichte, 
System, Kritik, Paderborn 1980, öfter. 
21 Zitiert nach Hergemöller, wie Anm. 8, 111. 
22 Zitiert nach Hergemöller, wie Anm. 8, 112. 
23 V. E. Frankl, Der Mensch auf der Suche nach Sinn. Zur Rehumanisierung der Psycho- 
therapie. Freiburg 1975, 117; genau zitiert bei G. Sauter, Was heißt: nach Sinn fragen? 
Eine theologisch-philosophische Orientierung. München 1982, 174, Anm. 15: Sigmund 
Freud, Briefe 1873-1939. Frankfurt a. M. 1960, 429. 



Alois M. Haas 194 

psychischer Kräfte bei einem einzelnen entstammt, sondern bei einer 
ganzen Gesellschaft. Das von Nietzsche diagnostizierte Sinnmanko geht 
weit über das Krankheitsbild eines einzelnen hinaus, darin ist ihm in je- 
dem Fall recht zu geben. Wie wäre es sonst zu erklären, daß in den künst- 
lerischen Produkten des 20. Jahrhunderts die Denk- und Symbolfigur des 
gestörten oder verlorenen Sinns so stark dominiert? In Franz Kafkas Ro- 
man ,Das Schloß' präsentiert sich - über das symbolische Modell zerstör- 
ter Familienstrukturen und eines aufgelösten sozialpolitischen Ganzen - 
in der Grundfigur eines kreisend-labyrinthischen Werbens um das 
Schloßgeheimnis die Vergeblichkeit und das Umsonst einer unablässigen 
Bemühung um sozial und individuell verantwortbaren Lebenssinn. K., 
der Held des Romans, schafft es nicht, Zugang zum Schloß zu erhalten; 
im Gegenteil, alle seine Bemühungen führen in unsägliche Komplikatio- 
nen und Verwirrspiele. Die Grundfigur dieses (unvollendeten) Romans 
ist Vergeblichkeit, mithin Verzicht auf Lebenssinn.24 Diesen Befund stüt- 
zen Philosophen und Literaten, Psychologen und Sinnhersteller aller 
Schattierungen mit Vehemenz, und es gilt durchaus die Devise, daß Sinn 
nicht mehr vorhanden ist, sondern hergestellt werden muß. Daß Sinnan- 
gebote mit solcher punktueller Tendenz durchschnittlich den Rahmen 
der Zweckdienlichkeit oder Funktionalität nicht überschreiten, braucht 
eigens nicht betont zu werden. 

II. Christliche Mystik als exklusive Glaubensform 

Die christliche Mystik dürfte eigentlich nicht im Zusammenhang mit an- 
deren Sinnangeboten einer immer breiter und umfassender orchestrierten 
Sinnangebotsindustrie genannt werden. Als Glaubensform ist sie exklu- 
siv und duldet keine anderen partiellen Sinnspender neben sich.25 

Warum? Weil sie eine Einheit zwischen Mensch und Gott postuliert und 
als Erfahrung verbürgt, die nur möglich ist durch die Abweisung aller 

24 Vgl. G. Sa., Das Schloß, in: dtv Kindlers Literatur Lexikon, Bd. 19. München 1974, 
8502-8506. 
25 An sich schon geht es bei aller •Religion ... um die Sinntotalität des Lebens" (mit Ver- 
weis auf Th. Luckmann, M. Weber und E. Dürckheim). Diese Feststellung von W. Pannen- 
berg (Eschatologie und Sinnerfahrung, in: ders., Grundfragen systematischer Theologie. 
Ges. Aufsätze, Bd. 2. Göttingen 1980, 66-79, 74) bezieht sich zurück auf Dilthey und 
Schleiermacher. - Der in der mystischen Erfahrung liegende Sinn liegt in der Totalität ei- 
ner Aufhebung der Dualität von Gott und Mensch. Da aber sprachlich diese Totalität nur 
in Form einer Paradoxie ausgesprochen werden kann - etwa in der Eckhartschen Aussage: 
•Ich und Gott, wir sind eins" - kann auch hier •der Sinn niemals nur das eine von beiden 
Gliedern einer Dualität" sein (G. Deleuze, Logik des Sinns. Ästhetica. Frankfurt a.M. 
1993, 48), sondern betrifft beide als deren paradoxe Vereinheitlichung. 



Mystik als Suche und Findung von Sinn 195 

partiellen Befriedigungen und Bedürfnisstillungen. Faktisch aber ist es 
natürlich so, daß die Menschen heute Zugang zu fast allen Traditionen 
und Überlieferungen der verschiedenen Religionen und Denksysteme 
haben. Tausenderlei Kommunikationsformen liefern Informationen über 
alles. Angesichts eines solchen Angebots von Weltanschauungen, Ideolo- 
gien, aber auch verschiedenster Mystiken müßte die christliche Mystik 
ihre Exklusivität - die nicht mit einer dogmatischen Intoleranz verwech- 
selt werden darf - erst einmal begründen und gegenüber einer Weltkultur, 
die sich als postmodernes Geisteswarenhaus mit riesigem Angebot vor- 
stellt, als die Sinnofferte ausweisen. Das kann hier nicht geleistet werden 
(sofern es überhaupt geleistet werden könnte). Ich beginne gleich mit 
Selbstaussagen der christlichen Mystik, in denen ihre menschliche Kom- 
plexität sichtbar wird. 

In der ,Theologia mystica' des Franziskaners Hendrick van Erp (ca. 
1410-1477)26 den man den ,Herold' der Lehre Jan van Ruusbroecs 
(1293-1381) nannte, findet sich eine Stelle über die Vorbereitung des 
geistlich-kontemplativen Lebens - was nichts anderes als das mystische 
Leben meint - durch die Verbindung von Affekt und Intellekt (Liebe und 
Erkenntnis) und durch deren Erneuerung. Dabei gebraucht er das Bild 
der zwei Füße. Der Text lautet: 

•Hinsichtlich des kontemplativen Lebens ist zu wissen, daß uns 
zweierlei notwendig ist, nämlich zwei geistliche Füße, um den Weg 
des kontemplativen Lebens vollkommen zu betreten, nämlich die 
Vernunft und der Liebesaffekt. Diese müssen zusammengehen, 
wenn sie die verborgenen Pfade des mystischen Lebens durchwan- 
deln sollen. Da die Vernunft ohne den Affekt der Liebe lahm wird 
und nicht mehr voranzuschreiten vermag und die Liebe ohne Ver- 
nunft blind ist und den Weg nicht mehr erkennt, sondern auf ihm 
herumirrt, ist es notwendig, daß die Vernunft der Liebe den Weg 
weist und die Liebe die Vernunft durch den Weg heimführt."27 

26 Vgl. B. de Troeyer, Herp, Henrik, in: K. Ruh u. a. (Hg.), Verfasserlexikon, Band 3. Berlin 
1981, 1127-1135. Daß in der neuesten Angelus-Silesius-Literatur von Herp keine Kenntnis 
genommen werde, ist natürlich Unsinn. Vgl. unten die Angaben zu L. Gnädinger. 
27 Hie igitur est sciendum de vita contemplatiua, quod duo nobis sunt necessaria, hoc est, hö- 
here duos spirituales pedes ad ambulandum perfecte viam vite contemplatiue, qui sunt intel- 
lects et amorosus affectus. Quos insimul esse oportet, si perambulare oecultas contemplatiue 
vite semitas debeant. Quia intellectus sine amoroso affectu claudus est nee potest progredi, et 
affectus sine intellectu est cecus et viam ignorat sed errat in ea, itaque necesse est, quod intel- 
lectus affectui viam demonstret et affectus intellectum per viam deportet (Henricus Harphius, 
Theologia Mystica, Lib. II. cap. 28. Coloniae 1538. Reprint: Farnborough 1966, Fol. 152 
D, oder nach der folgenden Ausgabe: Hendrik Herp O.F.M., Spieghel der volcomenheit. 
Opnieuw uitgegeven door L. Verschueren, Bd. II: Tekst. Antwerpen 1931, 170, wohl mit 
Fehlangabe: cap. 29 statt 28). Angelus Silesius (Johannes Scheffler) bezieht sich auf diese 



Alois M. Haas 196 

Der Text liest sich wie die abschließende Nachschrift zu einem Kon- 
flikt, der die geistlichen Schriftsteller im Christentum seit dem 12. und 13. 
Jahrhundert beschäftigte28, zur Frage nämlich, welche fundamentale See- 
lenkraft - die Erkenntnis oder die Liebe - in der mystischen Vereinigung 
des Menschen mit Gott das tragende Element sei. Wenn Angelus Silesius 
(Johannes Scheffler, 1624-1668) im 17. Jahrhundert in seinem ,Cherubi- 
nischen Wandersmann' (1657)29 im Blick auf das engelgleiche Leben der 
Mönche die beiden Erfahrungsformen den beiden höchsten Engelord- 
nungen, den Seraphin und Cherubin, zuordnet, dann gibt er eine Typolo- 
gie der christlichen Mystik, die an diesen Auseinandersetzungen noch 
partizipiert. Er sagt in seiner Vorrede zu diesem wunderbaren Werk: 

• Glükseelig magstu dich schcetzen / wann du dich beide leessest ein- 
nehmen / und noch bei Leibes Leben bald wie ein Seraphin von himm- 
lischer Liebe brennest / bald wie ein Cherubin mit unverwandten äu- 
gen Gott anschawest: denn damit wirstu dein ewiges Leben schon in 
dieser sterbligkeit / so viel es seyn kan anfangen / und deinen beruff 
oder au erwaelung zu demselben gewiß machen.• 

Ich möchte weder den ganzen Streit um Erkenntnis und Liebe noch die 
im Laufe der Zeit immer deutlicher werdende Tendenz nach einer Ver- 
söhnung beider hier aufrollen, wichtig ist mir einzig die Grundsätzlich- 
keit und Totalität des mystischen Anspruchs im Christentum. Christliche 
Mystik hat nie darauf verzichtet, die höchsten und geistigsten Kräfte des 
Menschen ganz einzufordern. Es wäre eine völlige Verkennung der Sach- 
lage, wenn christliche Mystik auf die Alternative von Gefühl und Ratio- 
nalität festgelegt würde. Selbst dort, wo das eine der beiden Vermögen 
dominiert, ist das andere als Begleitvehikel erforderlich. Der Sinn der my- 
stischen Vereinigung des Menschen mit Gott ist umgreifend und total 
und betrifft die Totalität der menschlichen Vermögen. Ich möchte das an 

Ausführungen, allerdings bloß indirekt über Maximilianus Sandaeus, Theologia Mystica 
Clavis. Coloniae 1640, Reprint: Heverlee-Louvain 1963, 302. Vgl. dazu L. Gnädinger, Die 
Rosen-Sprüche des Cherubinischen Wandersmann als Beispiel fiir Johannes Schefßers geistli- 
che Epigrammatik, in: V. Meid (Hg.), Gedichte und Interpretationen, Bd. 1: Renaissance 
und Barock, Stuttgart 1982, 306-318, 312. 
28 Vgl. E. von Ivänka, Plato Christianus. Übernahme und Umgestaltung des Piatonismus 
durch die Väter. Einsiedeln 1964, 325-373, 379-382; A.M. Haas, Deum mistice viderc.in 
caligine coincidencie. Zum Verhältnis Nikolaus' von Kues zur Mystik. Basel 1989, 13ff; B. 
McGinn, Love, Knowledge and Unio mystica in the Western Christian Tradition, in: M. 
Idel/B. McGinn (Hg.), Mystical Union and Monotheistic Faith. An Ecumenical Dialogue. 
New York/London 1989, 59-86, 203-219. 
29 Angelus Silesius (Johannes Scheffler), Cherubinischer Wandersmann. Kritische Ausgabe. 
Hrsg. von L. Gnädinger. Stuttgart 1984, 318 f., Anm. zu 16/17, Hinweise auf die Seraphin/ 
Cherubin und deren Rolle in der christlichen Mystik. 
30 Silesius, hrsg. von L. Gnädinger, wie Anm. 29, 13,14ff., dazu im Nachwort 406ff. (im ein- 
zelnen zur cherubinischen Mystik). 



Mystik als Suche und Findung von Sinn 197 

zwei Extremformen christlicher Mystik aufweisen, an Bonaventura (Jo- 
hannes Fidanza, 1221-1274), der in seinem Jtinerarium mentis in Deum' 
eine Mystik der Liebe vorgetragen hat, und an Meister Eckhart 
(1260-1328), der eine konsequente Vernunftmystik vertrat. 

III. Mystik der Liebe 

In seinem Jtinerarium mentis in Deum'zl möchte Bonaventura den Auf- 
stieg der Seele zur mystischen Gottvereinigung darstellen, indem er auf- 
grund einer Aufteilung der Gesamtwirklichkeit in eine Welt außer uns, in 
uns und über uns drei Hauptstufen des Weges unterscheidet, auf der die 
betrachtende Seele zu Gott gelangen soll. Jede dieser drei Hauptstufen 
unterteilt sich wieder in zwei Unterstufen, so daß insgesamt sechs Stufen 
auf dem Weg zu Gott festzuhalten sind, die denn auch die ersten sechs 
Kapitel des Werkleins füllen. Es geht um einen Aufstieg des Herzens des 
durch die Erbsünde belasteten Menschen, der ein pauper in deserto ge- 
nannt wird. Zwei Kräfte ermöglichen diesen Aufstieg: die im Menschen 
gegenwärtige Sehnsucht - der Mensch ist nach Bonaventura ein vir desi- 
deriorum, ein Mensch der Sehnsüchte über sich hinaus - und die durch 
den Leidensweg Jesu Christi frei gewordenen Gnadengaben, die den 
Menschen emporziehen. Tragende Grundkraft des Menschen auf diesem 
Weg ist das Gebet, das •Mutter und Ursprung aller Erhebung" genannt 
wird. Um zum Vater zu gelangen gibt es nur eine Tür, und die ist Christus. 
Das augustinische ,Per Christum hominem ad Christum Deum' ist hier 
wirksam und strukturiert und begründet den möglichen Aufstieg des 
Menschen.32 Christi Abstieg in die Menschwerdung ermöglicht den Auf- 
stieg des Menschen. Dabei fungieren auf einer ersten Stufe die Dinge 
außer uns wie eine Leiter als eine Fußspur Gottes; aus ihnen leuchtet die 
Macht, Weisheit und Güte Gottes auf, der sie nach Gewicht, Zahl und 
Maß geordnet, der ihnen nach Ursprung, Ablauf und Ziel eine zeitliche 

31 Ich zitiere nach der zweisprachigen Ausgabe von J. Kaup: Bonaventura, Pilgerbuch der 
Seele zu Gott. Die Zurückführung der Künste auf die Theologie. Eingeleitet, übersetzt und 
erläutert von J.K. München 1961. Vgl. auch Bonaventura, Wanderweg zu Gott, übertragen 
von W. Hohn. Ölten o.J. Mein Inhaltsreferat hält sich eng an Kaup, 27-43. 
32 P. Sloterdijk, Weltfremdheit. Frankfurt a.M. 1993, 187, gibt eine der Tendenz des ,Itine- 
rarium' nicht genügend Rechnung tragende Inhaltsanalyse. Augustinus, De vera religione 
13 und 30; sermo 123, 3; 141, 4; 261,7; Tract, in Io. 13,4; 42,8; De civ. XI,2. Bernhard von 
Clairvaux, In Cant, sermo 43,2-5 (hier auch die Bezeichnung des Wegs als via regia, die 
Heinrich Seuse wieder aufnehmen wird). Vgl. H. Boehmer, Loyola und die deutsche My- 
stik. Leipzig 1921 (Ber. über die Verh. d. Sachs. Akad. d. Wiss. zu Leipzig, Phil.-hist. Kl. 
73), 7. 



Alois M. Haas 198 

Erstreckung verliehen und der sie nach Sein, Leben und Erkennen fein- 
stens gestuft hat. Intensivierend tritt zu dieser ersten die zweite Stufe 
hinzu, die den Dingen außer uns nicht nur einen äußerlichen Aspekt der 
Gegenwart Gottes abgewinnt, sondern diese in ihnen wirksam sieht. 
Contemplari Deum in cunctis creaturisli - •Gott in allen Dingen schauen", 
dieses Schlüsselwort aller kosmisch orientierten christlichen und außer- 
christlichen Mystik verweist hier auf Bonaventuras Ordensvater Franzis- 
kus, der in seinem ,Sonnengesang' diese Gegenwart Gottes in den Dingen 
der Natur auf bewegende Weise besungen hat und zu einem schranken- 
losen Lob der guten Schöpfung im Blick auf den Schöpfer gelangte: 

Du höchster, mächtigster, guter Herr, 
Dir sind die Lieder des Lobes, Ruhm und Ehre 
und jeglicher Dank geweiht; 
Dir nur gebühren sie, Höchster, 
und keiner der Menschen ist würdig, 
Dich nur zu nennen. 

Gelobt seist Du, Herr, 
mit allen Wesen, die Du geschaffen ...34 

33
 Bonaventura, It. 11,1 (72f.). Vgl. dazu die traditionsgeschichtlichen Bemerkungen von J. 

Sudbrack, Mystik. Selbsterfahrung - Kosmische Erfahrung - Gotteserfahrung. Mainz/ 
Stuttgart 1988, 153-156 (•Gott in allen Dingen") 
34 Zitiert nach O. Karrer, Franz von Assist, Legenden und Laude, Zürich 1945, 674f.: 

Altissimu onnipotente bon Signore, 
Tue son le laude, la gloria e l'onore 
et onne benedictione: 
ad Te solo, altissimo, se konfano, 
et nullu homo ene dignu 
Te mentovare. 

Laudato si, mi Signore, 
dum tucte le Tue creature ... 

Zur Deutung dieses Textes vgl. L. Lehmann, Tiefe und Weite. Der universale Grundzug 
in den Gebeten des Franziskus von Assisi. Werl 1984, 279-324; E.-W. Platzeck, Das Son- 
nenlied des Heiligen Franziskus von Assisi. Eine Untersuchung seiner Gestalt und seines in- 
neren Gehalts nebst neuer deutscher Übersetzung. München (1956); E. Leclerc, Le Can- 
tique des creatures ou les symboles de Tunion. Une analyse de Saint Francois d'Assise. Paris 
1970. Zu Franziskus' Naturbetrachtung vgl. E. A. Armstrong, Saint Francis: Nature My- 
stic. The Derivation and Significance of the Nature Stories in the Franciscan Legend. Ber- 
keley 1976; R. D. Sorrell, St. Francis of Assisi and Nature. Tradition and Innovation in We- 
stern Christian Attitudes toward the Environment. Oxford 1988; für eine Typologie der 
Mystik besonders ergiebig: I.W. Frank, Franz von Assisi. Frage auf eine Antwort. Mainz 
1992, 46-50 (unterscheidet eine akosmische Mystik der Dominikaner von der •naiven", 
•kosmischen" oder •weltlichen" Mystik des Franziskus. Allerdings gibt es auch bei Eck- 
hart Aspekte einer kosmischen Mystik, die nicht vernachlässigt werden dürfen). 



Mystik als Suche und Findung von Sinn 199 

Stufe 3 und 435 befassen sich mit dem in der menschlichen Seele anwe- 
senden Gott. Gott ist in uns als sein eigenes Bild (imago Dei), in dreifa- 
cher Ausfaltung als Gedächtnis, Vernunft und Wille. Darin ist die Seele 
auch eine Analogie zur Dreifaltigkeit. Die Seele ist fähig, neben diesem 
ihrem Bildcharakter auch noch das in ihr wirkende Gnadenleben wahrzu- 
nehmen. Die menschliche Introspektion macht es möglich, daß der sich 
selber betrachtende Geist sich •durch sich selbst wie durch einen Spiegel 
zur Schau der heiligsten Dreifaltigkeit" erhebt36, dabei aber gleichzeitig 
auch noch in fruchtbarster Weise das ganze System der menschlichen 
Wissenschaft in Aktion bringt: die Natur- und Seinslehre (Metaphysik, 
Mathematik und Physik), die Vernunftlehre (Grammatik, Logik, Rheto- 
rik) und die Moralphilosophie (Individual-, Familien- und politische 
Ethik). Mittels ihres Eindringens in ihren tiefinnerlichen Bild-Gottes- 
Charakter über die dem menschlichen Geist verfügbaren Wissenschaften 
gewinnt die Geistseele die Möglichkeit, über sich hinaus zu gelangen. Die 
Dimension des Über uns wird aber erst erlangt, wenn - auf der vierten 
Stufe - der •Urgrund in sich selbst"37 mittels der drei theologischen Tu- 
genden von Glaube, Liebe und Hoffnung, der geistlich empfindsamen 
Sinnlichkeit im Kontext einer experientia qffectualis3*, der Wahrneh- 
mungsweisen von Devotion, Bewunderung und Jubel und der ekstati- 
schen Erhebungen der Seele über Reinigung, Erleuchtung und Vervoll- 
kommnung erreicht worden ist. Alle neun Engelchöre nehmen an dieser 
Liebeserhebung teil, genauso wie das ganze Inventar christlich kirchli- 
cher Hermeneutik im Zusammenhang von Natur, Schrift und Gnade, der 
drei Schriftsinne und der hierarchischen Ordnungen. Der Weg ist nun 
frei zum Blick über uns, nachdem das Bild Gottes in der Seele in uns re- 
stauriert und wiederhergestellt worden ist. Die fünfte Stufe39 zielt daher 
auf Gott. Er ist das Sein und gleichzeitig die Gutheit selbst, was den Be- 
stimmungen Gottes im Alten und Neuen Testament entspricht. Gott wi- 
dersteht als das Sein selbst allem Nicht-Sein; er ist reine Aktualität des 
Seienden und als solches das, was unserem Verstand als erstes gegenwär- 
tig ist. Das reinste Sein Gottes ist das absolut erste, ewige, einfachste, 
wirklichste, vollkommenste, völlig eine Sein, das den Betrachter zu hinge- 
rissener Bewunderung nötigt. Denn sichtbar wird hier - wenn auch in ei- 
ner dunklen Weise -, daß Gott, der reine Tatwirklichkeit (actus purus)40 

»Cap. III/IV (92-123). 
"111,5 (105). 
37IV,1 (109). 
38IV, 3 (112). 
39 Cap. V (122-135). 
40 V, 7 (133). 



Alois M. Haas 200 

als gegenwärtiges, unveränderliches, unermeßliches Sein ist, das ist, •dar- 
über hinaus" (mit Anselm von Canterbury) •nichts Besseres, Vornehme- 
res und Würdigeres und infolgedessen auch nichts Größeres gedacht wer- 
den" kann41. Als solcher ist Gott •aller Dinge Ursprung und vollendendes 
Ziel", •eine ,geistige Kugel, deren Mittelpunkt überall und deren Um- 
kreis nirgendwo ist'"42. Und zwar herrschen in ihm infolge der einfach- 
sten Einheit, der klarsten Wahrheit und der reinsten Güte •alle Kraft, Ur- 
bildlichkeit und Mitteilsamkeit"43. Wenn man voraussetzt, was man nach 
der Lehre der Scholastik tun muß, daß die Transzendentalien konvertier- 
bar sind, dann ist dieses Sein Gottes, das wir in seiner uns letztlich ver- 
schlossenen Dunkelheit wenigstens denkend erreichen können, gleichzei- 
tig auch Wahrheit, Schönheit, Gutheit - das heißt: Sinn schlechthin. Und 
damit sind wir schon bei der sechsten Stufe44, der Betrachtung der Gutheit 
selbst, die in sich so reich und fruchtbar ist, daß sie die Hervorgänge der 
Trinität bewirkt. In der Betrachtung gleichzeitig der Einheit und Dreifal- 
tigkeit des innergöttlichen Lebens liegt die perfectio illuminationis men- 
tis*5, die vollkommene Erleuchtung des Geistes beschlossen. Bonaven- 
tura verlangt vom Betrachter eine Verdoppelung seiner Betrachterrolle: 
Als der eine Cherub soll der Betrachter die Wesenheit und Einheit in Gott 
betrachten, während der andere Cherub gleichzeitig die Besonderheit der 
einzelnen göttlichen Personen in den Blick bekommt. Dabei wird Chri- 
stus als der Inbegriff gott-menschlicher Paradoxie begriffen, der im Maße 
seiner Menschlichkeit dem Menschen Zugang zu seiner Göttlichkeit er- 
möglicht. 

Nach dem Durchschreiten dieser sechs Stufen außer uns, in uns und 
über uns ist alles für den excessus mentalis et mysticus*6 vorbereitet. Diese 
mystische Entrückung der Geistseele bedeutet Friede, Ruhe, Sabbath, ein 
Jenseits des diskursiven Denkens, das Paradies. Mit Verweis auf das 
Kreuz Jesu Christi, die Feier des Pascha, was •Vorübergang" bedeutet 
und allegorisch für das mystische Transzendieren verwendet wird, wird 
eine Erhebung gefordert, in der •jede Geistestätigkeit aufhören und das 
tiefste Fühlen des Gemütes ganz in Gott aufgehen und in ihn umgewan- 
delt werden" muß47. Damit - mit dieser uneingeschränkten Geltung des 
apex affectus (Spitze des Liebesaffekts)48 - werden in dieser höchsten Ent- 

41 Ebd. 
42 V, 7 (135). 
43 Ebd. 
44 Cap. VI (136-147). 
45VI,7 (145). 
46 Überschrift von Cap. VII (146-155). 
47 VII,2 (148f.): Pascha = Vorübergang; VII.4 (151). 
48 VI 1,4 (150). Daß Bonaventura nicht eine bloße Disjunktion zwischen Erkenntnis und 



Mystik als Suche und Findung von Sinn 201 

rückung alle intellectuales operationesder Geistseele ausgeschlossen: Das 
von Christus auf die Erde gebrachte Feuer des Heiligen Geistes ist ein 
Feuer der Liebe, das letztlich nur durch die Sehnsucht, die Gnade, das 
Seufzen des Gebets, den göttlichen Bräutigam, die Dunkelheit Gottes 
und die Nachfolge des bitteren Leidens Jesu in die Erfahrungswirklich- 
keit des Menschen einbezogen werden kann. Wenn auch in den Stufen 
1-4 durchaus das Studium der Wissenschaften zur Gottfindung herange- 
zogen wird, dominiert zuletzt die Liebe, die die Erkenntnis hinter sich 
läßt. 

IV. Mystik der Vernunft 

Wenn Bonaventura die mystische Vereinigung des Menschen mit Gott 
unter Aufwand aller lebensweltlichen Sinnhaftigkeit außer uns, in uns 
und über uns als Stufenweg ermöglicht sein läßt, so ist die mystische Eini- 
gung des Menschen mit Gott, wie Meister Eckhart sie entwirft, in doppel- 
ter Weise grundsätzlich davon abzuheben. Eckhart kennt keine Ekstase, 
keinen excessus mentis als krönendes Schlußstück eines beschwerlichen 
Wegs, der sich der Anstrengung aller Erkenntnis- und Liebeskräfte ver- 
dankt. Die Einheit des Menschen mit Gott ist bei ihm unvordenklich da 
und bezeugt sich in der Gegenwart des vünkelins in der Seele49 - ein Aus- 
druck, den er von Augustinus (scintilla animae) und Hieronymus (scintilla 
rationis) übernimmt und radikalisiert in dem Sinne, daß dieses Seelen- 
fünklein als •oberste Vernunft" und lebendige Gegenwart Gottes in der 
Seele alle einzelnen Seelenvermögen - auch die Liebe und die Erkenntnis 
-je schon überholt hat. Das Seelenfünklein ist eine dynamisch zu verste- 
hende Bezugsgröße und meint - in biblischer Terminologie, die Eckhart 
nicht müde wird zu wiederholen - die gnadenhafte Gottesgeburt in der 
Seele. Gott ist ein Gott der Gegenwart, er ist der Sinn, der je schon da ist 
und der jedes Menschenleben trägt.50 Fatal ist einzig, daß die Menschen 

Liebe und letztlich einen Triumph der Liebe über die Erkenntnis angenommen hat, belegt 
McGinn, wie Anm. 28, 66f. Vgl. auch E. Gilson, Die Philosophie des Heiligen Bonaventura. 
Köln/Olten 1960, 408-432. 
49 Vgl. den trefflichen Überblick über Forschung und Semantik des Eckhartschen Fünk- 
leins bei N. Largier, Meister Eckhart. Werke, 2 Bände. Frankfurt a.M. 1993,1, 763-772. (II, 
920 siehe die Angaben zur Zitierweise Meister Eckharts nach der Ausgabe von J. Quint). 
50 Vgl. A. M. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik: Meister Eckhart als Maßstab, in: 
ders., Gottleiden Gottlieben. Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter. Frankfurt a. M. 
1989, 45-58; ders., Die Aktualität Meister Eckharts. Ein Klassiker der Mystik, in: P. Imhof 
(Hg.), Gottes Nähe. Religiöse Erfahrung in Mystik und Offenbarung. Festschrift zum 65. 
Geburtstag von J. Sudbrack. Würzburg 1989, 79-94; ders., Typologie der Mystik, in: L. 



Alois M. Haas 202 

ihren Seelengrund so bedeckt halten, daß sie gar nicht merken, daß nicht 
sie der Sinn ihres Lebens sind, sondern Gott, der sich in jedem einzelnen 
je neu und unaufhörlich als Gnade und Fünklein ereignet. Selbst bei den 
Verdammten in der Hölle erlischt dieser Funke nicht, denn er ist die Ge- 
genwart Gottes als und sofern er Sein ist. Das Sein ist Gott. Und Gott un- 
terscheidet sich von allem Geschaffenen darin, daß er allem Seienden als 
Sein näher ist als dieses sich je zu sein vermöchte. Seine Unterschieden- 
heit von allem Seienden besteht in seiner Ununterschiedenheit zu allem 
Seienden.51 So wie sich Eckhart in seiner Fassung des Seelenfunkens 
nicht herbeiläßt, ihn auf das Erkenntnis- oder Liebesvermögen einzu- 
grenzen, sondern ihn im göttlichen Intellekt, sofern er Intellekt ist, kumu- 
lieren läßt, so duldet er an dieser Gegenwart Gottes in der Seele auch 
keine nähere Bestimmung Gottes selbst. Gott ist gewissermaßen mit sei- 
nem noch nicht in die Dreifaltigkeit ausgefalteten, einfachen und einheit- 
lichen Wesen in der Seele gegenwärtig, um es bildlich zu sagen: mit sei- 
nem Quellpunkt, aus dem je neu der Sohn aus dem Vater geboren wird. 
Deswegen hat der Seelenfunken gleichzeitig viele und keine Namen wie 
Gott selbst. Die Unterscheidung, die Eckhart zwischen ,Gott' und Gott- 
heit' einführt, ist eine perspektivische: Gott ist Gott unter dem Aspekt sei- 
ner Dreifaltigkeit in Vater, Sohn und Geist und hat so einen Namen; die 
Gottheit ist Gott unter dem Aspekt seiner unnennbaren Einheit (die im 
Grunde nur asymptotisch in Verneinungen sprachlich signalisiert werden 
kann). 

Damit nun die Gottesgeburt in der Seele als eine wahrnehmbare mög- 
lich sein kann, d. h. der Mensch wirklich •in die größte Gleichheit mit 
Gott"52 komme, muß er leer von sich selber werden. Denn der Mensch ist 
- da Gott schlechterdings Sein ist - von sich her nichts, unum purum ni- 
hil". Eine unabsehbare Abstraktionsbewegung ist dem Menschen abver- 
langt: •Leer sein aller Kreatur ist Gottes voll sein, und voll sein aller 
Kreatur ist Gottes leer sein."54 Also: Ablegen alles eigen, aller Individua- 
lität und aller Personalität55, um der göttlichen Person Jesu Christi Raum 
zu lassen. In der Gottesgeburt wird - in der Preisgabe aller Personhaftig- 

Honnefleder/W. Schüssler (Hg.), Transzendenz. Zu einem Grundwort der klassischen Me- 
taphysik. Paderborn 1992, 279-295. 
51 Vgl. W. Beierwaltes, Identität und Differenz, Frankfurt a. M. 1980, 97-104. 
52 •in die groeste glicheit mit gote" (DW 5, 412,4). 
53 Haas, Gottleiden, wie Anm. 50, 183. 
54 •laere sin alle creature ist gotes vol sin, und vol sin aller creature ist gotes laere sin " (DW 5 
413,3f.). 
55 Vgl. A.M. Haas, •... das Persönliche und Eigene verleugnen" - Mystische •vernichtigkeit 
und verworffenheit sein selbs" im Geiste Meister Eckharts, in: Individualität. Hrsg. von M. 
Frank und A. Haverkamp. München 1988, 106-122. 



Mystik als Suche und Findung von Sinn 203 

keit (in Gott gibt es keine Einzelpersonen, da Christus in der Menschwer- 
dung eine allgemeine Menschennatur annahm) - dem Menschen die 
wahre und alle Personen in sich enthaltende Person, Jesus Christus, ver- 
liehen. Im Vorgang der asketischen Abstraktion wird der Mensch, der er 
ist, ein anderer Christus. Die Sinnhaftigkeit des Menschseins beruht 
darin, daß der Mensch in Korrespondenz zu dieser unvordenklichen Ein- 
heit und in der abstraktiven Bemühung überhaupt als Mensch erst wird. 
Sinnvoll Menschsein ist Gottes Sohn Sein, ist Empfang von Sein aus 
Gnade, was Gott von Natur ist. Damit aber ist der Mensch je schon und je 
neu einbezogen in den Lebensbezug, der Gott selber ist. •So wahr der Va- 
ter in seiner einfaltigen Natur seinen Sohn natürlich gebiert, so wahr ge- 
biert er ihn in des Geistes Innigstes, und dies ist die innere Welt. Hier ist 
Gottes Grund mein Grund und mein Grund Gottes Grund."56 Wer - ein- 
befangen in solcher Einheit - noch nach einem Warum fragt, der tauscht 
einen Teilsinn gegen den Totalsinn, der Gott selber ist, ein. Von daher ta- 
delt Eckhart selbst die Kontemplationsmystik mit ihren Verzückungen 
und Ekstasen: •Denn wahrlich, wenn einer wähnt, in Innerlichkeit, An- 
dacht, süßer Verzücktheit und in besonderer Begnadung Gottes mehr zu 
bekommen als beim Herdfeuer oder im Stalle, so tust du nicht anders, als 
ob du Gott nähmest, wändest ihm einen Mantel um das Haupt und schö- 
best ihn unter eine Bank. Denn wer Gott in einer < bestimmten > Weise 
sucht, der nimmt die Weise und verfehlt Gott, der in der Weise verborgen 
ist. Wer aber Gott ohne Weise sucht, der erfaßt ihn, wie er in sich selbst 
ist; und ein solcher Mensch lebt mit dem Sohne, und er ist das Leben 
selbst."57 Gott ist das Leben selbst58 und daher auch der Lebenssinn. Daß 
aber vor solchem einheitlichem Hintergrund noch eigens nach Lebens- 
sinn gefragt werden dürfte, verbietet sich von selbst. Wie kann sich Leben 
anders ausweisen als durch seine Lebendigkeit? Wie im Zen-Buddhismus 
kann Meister Eckhart beim neugierigen Nachfragen nach Lebenssinn 
und dem Warum schroff werden. •Wer das Leben fragte tausend Jahre 
lang: ,Warum lebst du?'- könnte es antworten, es spräche nichts anderes 

56 •Als waerliche der vater in siner ein völligen nature gebirt sinen sun natiurliche, als gewaer- 
liche gebirt er in in des geistes innigestez, und diz ist diu inner werlt. Hie ist gotes grünt min 
grünt und min grünt gotes grünt." (DW 1, 90, 6ff.). 
57 • waerliche, swer gotes me wcenet bekomen in innerkeit, in andäht, in süezicheit und in sun- 
derlicher zuovüegunge dan bi dem viure oder in dem stalle, so tuost du niht anders dan ob du 
got nähmest und wündest im einen mantel umbe daz houbet und stiezest in under einen banc. 
Wan swer got suochet in wise, der nimet die wise und lät got, der in der wise verborgen ist. 
Aber swer got suochet äne wise der nimet in, als er in im selber ist; und der mensche lebet mit 
dem sune, und er ist daz leben selbe"(DW l,91,3ff.). 
58 Vgl. T. Beckmann, Studien zur Bestimmung des Lebens in Meister Eckharts deutschen Pre- 
digten. Frankfurt a.M. 1982, besonders 167 ff. 



Alois M. Haas 204 

als: ,Ich lebe darum, daß'ich lebe.' Das kommt daher, weil das Leben aus 
seinem eigenen Grunde lebt und aus seinem Eigenen quillt; darum lebt es 
ohne Warum eben darin, daß es <für> sich selbst lebt. Wer nun einen 
wahrhaftigen Menschen, der aus seinem eigenen Grunde wirkt, fragte: 
,Warum wirkst du deine Werke?' - sollte er recht antworten, er spräche 
nichts anderes als: ,Ich wirke darum, daß'xch wirke.'"59 

Oder anderswo: •Warum lebst du? - Um des Lebens willen, und du 
weißt dennoch nicht, warum du lebst. So begehrenswert ist das Leben in 
sich selbst, daß man es um seiner selbst willen begehrt... Was ist Leben? 
Gottes Sein ist mein Leben. Ist denn mein Leben Gottes Sein, so muß 
Gottes Sein mein sein und Gottes Wesenheit meine Wesenheit, nicht we- 
niger und nicht mehr."60 Schärfer läßt sich ein dem Leben aufgesetzter 
Lebenssinn nicht abweisen: der Sinn des Lebens ist das Leben. Und Le- 
ben ist sunder warumbe, glanzvoll und wunderbar in sich selber. Oder mit 
Angelus Silesius: 

Ohne warumb. 
Die Ros' ist ohn warumb / sie blühet weil sie blühet / 
Sie achtt nicht jhrer selbst /fragt nicht ob man sie sihet (I 289).61 

Ich komme zum Schluß: Die christliche Mystik widerspricht dem von 
Nietzsche diagnostizierten Sinndefizit in außerordentlich scharfer und 
prägnanter Weise. Zunächst mit der pauschalen Antwort: Alles hat Sinn; 
es gibt nichts, was nicht Sinn hätte. Denn Gott, der alles liebend und aus 
Liebe schaffend erhält, ist je schon der Sinn des Ganzen. Gott ist alles in 
allem.62 Unsere zwei Modelle christlichen Einheitsdenkens unterschei- 
den sich einzig in der Art des Zugangs zu dieser unvordenklichen Einheit 
Gottes mit allem Geschaffenen. Bonaventura sieht für den Menschen ei- 
nen Weg vor, der ihn zu Gott führt. Der Mensch ist ein Wanderer auf dem 
Pilgerweg zu Gott, der zunächst alles, was außer ihm ist, betrachtet und in 
seiner Ordnung durchschaut, sodann in einer gewaltigen Anstrengung 

59 •Swer daz leben wägete tüsentjär: war umbe lebest du?solle ez antwürten, ez spraeche niht 
anders wan: ich lebe dar umbe daz ich lebe. Daz ist da von, wan leben lebet üzer sinem eige- 
nen gründe und quillet üzer sinem eigen; dar umbe lebet ez äne war umbe in dem, daz ez sich 
selber lebet. Swer nü vrägete einen wärhaften menschen, der da würket üz eigenem gründe: 
war umbe würkest du diniu werk? solte er rehte antwürten, er spraeche niht anders dan: ich 
würke dar umbe, daz ich würke "(DW 1,91,1 Off.). 
60 •war umbe lebest du? Umbe leben, und enweist dennoch niht, war umbe du lebest, so begir- 
lich ist daz leben in im selber, daz man ez umbe sich selber begert... Waz ist leben? Got es we- 
sen ist min wesen. Ist min leben gotes wesen, so muoz daz gotes sin min sin und gotes isticheit 
min isticheit, noch minner noch mer" (DW 1,105,10ff.). 
61 Nach der Ausgabe von L. Gnädinger, wie Anm. 29, 69. 
62 1 Kor 12,6. 



Mystik als Suche und Findung von Sinn 205 

der Introspektion in sich hineinschaut und Gottes Wirken in sich wahr- 
nimmt, schließlich aber in einem plötzlich eintretenden excessus mentis 
über sich hinausgehoben wird in die Beseligung von Gottes Gegenwart.63 

Bei Eckhart schrumpfen alle Dimensionen von Zeit64 und Raum im Nu 
des sich je neu anfangshaft erneuernden Lebens. Plötzlich meldet sich der 
weiselose Gott als Leben ohne Warum, bestürzend und umstürzend. Es 
ist ein Durchbruch65 des Menschen in Gott, der möglich ist, weil Gott je 
schon durchgebrochen ist durch die harten Strukturen und Systeme 
menschlicher Verkrustungen. Im Grunde war es die Sehnsucht Nietz- 
sches, ein solch unmittelbares Leben, das den Ausweis mit Sinn nicht 
braucht, zu leben.66 

Afrika und die Afrikaner 
als heilsgeschichtliches Symbol 
Beobachtungen zu einem altkirchlichen Theologumenon 

Josef Lößl, Regensburg 

Der wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Distanz zwischen Afrika 
und Europa entspricht die Nähe einer langen und leidvollen, aber auch 
ereignisreichen gemeinsamen Geschichte. Sie reicht zurück bis in die An- 
tike. Viele Kulturen beider Kontinente, zumal auch die christlichen, ha- 
ben in ihr ihren Ursprung.1 

63 Vgl. oben Anm. 48. 
64 Vgl. N. Largier, Zeit, Zeitlichkeit, Ewigkeit. Ein Aufriß des Zeitproblems bei Dietrich 
von Freiberg und Meister Eckhart. Bern 1989. 
65 Vgl. die Literatur bei Largier, wie Anm. 49, I, 1060. 
66 Vgl. den immer noch lesbaren Versuch von J. Bernhart,Meister Eckhart und Nietzsche. 
Ein Vergleich für die Gegenwart. Berlin o. J. (1934), bes. 41 ff. 
1 Vgl. dazu das bemerkenswerte Buch von F. M. Snowden (Jr.), Blacks in Antiquity. Cam- 
bridge/Mass. 1970, bes. 196 ff. Viele der nachfolgend z. T. erstmals in deutscher Überset- 
zung zitierten altkirchlichen Quellen finden dort Erwähnung. 




