
Mystik als Suche und Findung von Sinn 205 

der Introspektion in sich hineinschaut und Gottes Wirken in sich wahr- 
nimmt, schließlich aber in einem plötzlich eintretenden excessus mentis 
über sich hinausgehoben wird in die Beseligung von Gottes Gegenwart.63 

Bei Eckhart schrumpfen alle Dimensionen von Zeit64 und Raum im Nu 
des sich je neu anfangshaft erneuernden Lebens. Plötzlich meldet sich der 
weiselose Gott als Leben ohne Warum, bestürzend und umstürzend. Es 
ist ein Durchbruch65 des Menschen in Gott, der möglich ist, weil Gott je 
schon durchgebrochen ist durch die harten Strukturen und Systeme 
menschlicher Verkrustungen. Im Grunde war es die Sehnsucht Nietz- 
sches, ein solch unmittelbares Leben, das den Ausweis mit Sinn nicht 
braucht, zu leben.66 

Afrika und die Afrikaner 
als heilsgeschichtliches Symbol 
Beobachtungen zu einem altkirchlichen Theologumenon 

Josef Lößl, Regensburg 

Der wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Distanz zwischen Afrika 
und Europa entspricht die Nähe einer langen und leidvollen, aber auch 
ereignisreichen gemeinsamen Geschichte. Sie reicht zurück bis in die An- 
tike. Viele Kulturen beider Kontinente, zumal auch die christlichen, ha- 
ben in ihr ihren Ursprung.1 

63 Vgl. oben Anm. 48. 
64 Vgl. N. Largier, Zeit, Zeitlichkeit, Ewigkeit. Ein Aufriß des Zeitproblems bei Dietrich 
von Freiberg und Meister Eckhart. Bern 1989. 
65 Vgl. die Literatur bei Largier, wie Anm. 49, I, 1060. 
66 Vgl. den immer noch lesbaren Versuch von J. Bernhart,Meister Eckhart und Nietzsche. 
Ein Vergleich für die Gegenwart. Berlin o. J. (1934), bes. 41 ff. 
1 Vgl. dazu das bemerkenswerte Buch von F. M. Snowden (Jr.), Blacks in Antiquity. Cam- 
bridge/Mass. 1970, bes. 196 ff. Viele der nachfolgend z. T. erstmals in deutscher Überset- 
zung zitierten altkirchlichen Quellen finden dort Erwähnung. 



Josef Lößl 206 

Afrika und Afrikaner spielten von Anfang an eine wichtige Rolle bei 
der Entstehung des Christentums, historisch konkret wie auch als Symbol 
(Was letzteres bedeutet, soll im folgenden an einigen Beispielen gezeigt 
werden): Als dunkelhäutige Bewohner entlegenster Regionen standen sie 
in der altkirchlichen Theologie für die Universalität der Kirche und die 
gottgewollte Gleichheit aller Menschen, wie sie schon von heidnischen 
Philosophen vertreten und nun aus biblischen Aussagen zur Gotteben- 
bildlichkeit des Menschen und von ihm selbst nicht behebbaren Erb- 
schuld hergeleitet wurde (Gerade letztere fungierte für die spätantiken 
Christen als Erklärung für die Verkehrung der geschöpflichen Vielfalt 
von Ethnien und Kulturen in kulturelle Hybris, soziale Ungerechtigkeit 
und Rassismus auf der einen, Minderwertigkeitsgefühle und Verlust der 
eigenen Kultur und Identität auf der anderen Seite. Nur Gottes Gnade, 
die in Jesus Christus und aus seiner Kirche heraus auf die ganze Welt 
wirkt, wurde als Ausweg aus dieser Situation erkannt). 

1. Ausgangspunkt - Kulturelle Pluralität und die Einheit 
des Heilsgeschehens 

Vertreter spätantiker mediterraner Kultur sahen Afrikaner vor allem 
durch zwei Faktoren bestimmt, ihre entlegene Heimat und ihre schwarze 
Hautfarbe. Daß sie Menschen und als gleich zu betrachten waren, stand 
allerdings außer Zweifel. So konnte Origenes aus dem ägyptischen Alex- 
andrien in den 20er Jahren des 3. Jahrhunderts schreiben: •Ob nun ein 
Mensch unter den Hebräern geboren wird, bei denen er die Gelehrsam- 
keit des göttlichen Gesetzes vorfindet, oder bei den Griechen, weisen und 
nicht minder gelehrten Menschen, aber auch bei den Afrikanern (Aithiö- 
pes), bei denen es Brauch ist, sich von Menschenfleisch zu ernähren, bei 
den Skythen, bei denen der Vatermord quasi gesetzlich geregelt ist, oder 
bei den Tataren (Tauroi), die ihre Gäste als Brandopfer darbringen... - 
[Gott] hatte, als er im Anfang schuf, was er schaffen wollte, geistbegabte 
Wesen nämlich, keinen anderen Grund, es zu schaffen als sich selbst, d.h. 
seine Güte."2 

Origenes betont in diesem Text vor allem die Gleichheit aller Men- 
schen aufgrund ihrer Gottebenbildlichkeit (Gen 1,27). Seine etwas drasti- 
sche Darstellung der verschiedenen Kulturen hat nicht etwa den Zweck, 
zu diskriminieren, sondern zu illustrieren, wie selbst in der äußersten Ver- 

2 Origenes, De principiis 11.9,5-6, in: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten 
drei Jahrhunderte. Origenes 5. Hrsg. P. Koetschau, Berlin 1905, 169 (Übers, vom Verf.) 



Afrika und die Afrikaner als heilsgeschichtliches Symbol 207 

schiedenheit der Kulturen und ihrer tiefsten, einander oft widersprechen- 
den Werte (Torah, Philosophie, Blutrache, Menschenopfer usw.) allen 
Menschen etwas gemeinsam ist, ihre Gotteskindschaft. Seine Absicht 
kann man etwa daran erkennen, daß er nicht ethnische, sondern kultu- 
relle Merkmale aufführt, um die einzelnen Völker zu charakterisieren. 
Außerdem unterscheidet er nicht zwischen •zivilisierten" und •primi- 
tiven" Völkern, sondern stellt Griechen, Hebräer, Skythen, Afrikaner und 
Tataren in eine Reihe. 

Symbolik der Hautfarbe, um die es im folgenden hauptsächlich gehen 
wird, spielt beim Kulturvergleich keine Rolle. Sie kommt erst bei generel- 
len anthropologischen Überlegungen zum Tragen. Sie zielt nicht auf die 
Eigenschaften einer bestimmten Kultur ab, sondern fungiert symbolisch, 
auf die Situation der Menschheit als ganze bezogen. Hinsichtlich der Be- 
ziehung von Sünde und Umkehr z. B. werden Hell und Dunkel der Haut- 
farbe und des Herzens verglichen, um von da zu einer Tiefenanalyse vor- 
zudringen, die auf die Gleichheit aller Menschen untereinander und vor 
Gott, ja noch mehr, auf die größere Würde der vordergründig benachtei- 
ligten, also etwa der wegen ihrer Hautfarbe und entlegenen Heimat dis- 
kriminierten Menschen abzielt. 

Origenes erging sich in dieser Fragestellung in einer Ausführlichkeit, 
die zu dem Schluß ermutigen könnte, er sei selbst afrikanischer Herkunft 
gewesen.3 Es fällt auf, wie sehr er sich mit afrikanischen Motiven identifi- 
ziert, etwa wenn er den Gegensatz zwischen der dunklen Hautfarbe afri- 
kanischer Christen und dem Leuchten ihrer Seelen einerseits und der 
bleichen Hautfarbe der Skythen und ihrer Wildheit andererseits betont.4 

Viele, so meint er, die wegen ihrer dunklen Hautfarbe •Schwarze" 
(Aithiöpes) genannt würden, trügen ihren Namen zu Unrecht, wie auch 
viele jener Völker im Norden, deren Seelen trotz ihrer weißen Hautfarbe 
schwarz seien wie die Nacht. 

3 Die Untermauerung dieser Vermutung aufgrund der Deutung des Namens als Hori ge- 
nes, •Sohn des Horus", ist freilich brüchig. Auch die Eusebius', Ekklesiastike historia 
VI.19, Origenes sei kein Hellen, •Grieche", richtet sich lediglich gegen den Vorwurf Por- 
phyrius', Origenes sei Heide gewesen. 
4 Commentarius in Canticum Canticorum 11.377, Die griechischen christlichen Schriftsteller 
der ersten drei Jahrhunderte. Origenes 8. Hrsg. W. A. Baehrens, Berlin 1925, 125 f. 



Josef Lößl 208 

2. •Afrikanische Schönheit" - Origenes' Exegese von Hld 1, 5 

Wie weit Origenes diese Art der Schwarzweißmetaphorik trieb, zeigt 
seine Auslegung der Stelle Hld 1, 5.5 Das Hohelied ist ein Liebeslied mit 
erotischen Anspielungen, die in der patristischen Exegese jedoch meist 
geistlich ausgelegt wurden, so auch bei Origenes. 

Hld 1, 5 klagt die •Geliebte" über die •Söhne ihrer Mutter," die sie 
gezwungen hätten, sich um •Weinberge anderer Leute" zu kümmern. 
Nun sei sie schwarz, von der Sonne verbrannt, häßlich, dem Spott der Ri- 
valinnen ausgeliefert - und/oder (trotzdem oder gerade deshalb?) schön. 

Schon der Wortlaut des Halbverses ist umstritten. Heißt es •schwarz... 
und schön" oder •schwarz... oder schön?" Mit anderen Worten: Sind 
schwarz und schön gegensätzliche Eigenschaften? Heutige Exegeten 
glauben, daß zumindest die Verfasser des hebräischen Urtexts so dach- 
ten. Nur O. Keel meint, daß •das Schwarzsein der Sprecherin als schreck- 
lich und faszinierend zugleich" präsentiert wird, •als geheimnisvoll an- 
ders, ohne es mit einem gängigen Schönheitsideal zu kontrastieren."6 

Nun kann man diese Frage am hebräischen Urtext am wenigsten ent- 
scheiden, da das hebräische waw zwar auch einen Gegensatz ausdrücken 
kann, zumeist aber als additiv, •und", zu verstehen ist. Origenes lag der 
LXX-Text vor, in dem waw mit kai, •und", übersetzt wird. Auch die alte 
Itala-Version der lateinischen Bibel übersetzte •und", et. Erst Hierony- 
mus übersetzte waw mit sed, •aber", hielt sich in mindestens einem Fall 
jedoch selbst nicht an seine Version, sondern folgte, entsprechend dem 
Prinzip der schwierigeren Lesart, dem Vorbild der Väter.7 

Zur Begründung der These, daß die beiden Eigenschaften gegensätz- 
lich sind, wird gern Vers 1, 6b herangezogen: •Die Sonne hat mich ver- 
brannt." Hebräisch shazaph kann aber auch melioriativ •bräunen" hei- 
ßen. Die LXX-Übersetzung pareblepsen schließlich bedeutet wörtlich: 
•Sie blickte auf mich." 

Origenes irritieren diese Unsicherheiten nicht. Statt über den vermeint- 
lichen Widerspruch in Spitzfindigkeiten zu verfallen, versucht er zu ver- 
stehen, was ein solches Zusammenfallen von Gegensätzen bedeuten 
könnte. Er legt den Vers nicht wörtlich aus, sondern im übertragenen 
Sinn. Die Sprecherin steht nicht für sich selbst, irgendeine junge Frau in 

5 •Schwarz bin ich und schön, ihr Töchter Jerusalems, wie die Zelte von Kedar, die Zier- 
decken Salomos. Seht mich nicht an, weil ich schwarz bin. Die Sonne hat mich verbrannt. 
Die Söhne meiner Mutter haßten mich. Sie trugen mir auf, mich um Weinberge zu küm- 
mern. Um meinen eigenen Weinberg konnte ich mich nicht kümmern." 
6 Das Hohelied, (ZBK.AT 18, 1986) 54. 
7 Epistula XXII. 13-4. 



Afrika und die Afrikaner als heilsgeschichtliches Symbol 209 

Palästina, über deren Ethnie und Schönheitsideal keine sicheren Anga- 
ben vorliegen, sondern zum einen für die individuelle Seele in ihrer Bezie- 
hung zu Gott, zum andern für die Kirche. Die ekklesiologische Deutung 
der Stelle steht bei Origenes, im Unterschied etwa zu Gregor von Nyssa 
ein Jahrhundert später, sogar im Vordergrund und durch sie gewinnt die 
Exegese Origenes' auch ihren ganz eigenen, afrikanischen Charakter. 

Auf einer ersten Ebene der übertragenen Deutung ist die Sprecherin 
also die aus allen Stämmen und Völkern der Heiden berufene Kirche. 
•Sie bedurfte der Umkehr; ihre Bekehrung hat ihr Schönheit verliehen 
und deswegen wird sie als schön besungen; denn als sie noch nicht ganz 
vom Schmutz der Sünden gereinigt war ..., wurde sie als schwarz angese- 
hen. Das blieb sie aber nicht, sondern wurde weiß, so daß... von ihr gesagt 
werden kann: Wer ist sie, die, hell geworden, heraufsteigt!"* Und in direk- 
ter Anrede fährt Origenes fort: •Du aber nimm dich in acht, selbst wenn 
du der Umkehr nicht bedarfst. Deine Seele könnte schwarz und häßlich 
und du mit einer zweifachen Häßlichkeit geschlagen werden, mit 
Schwärze wegen deiner früheren Sünden, mit Häßlichkeit deswegen, weil 
du fortfährst, weiterhin dieselben Fehler zu begehen. Wenn du dich aber 
bekehren willst, wird deine Seele zwar wegen deiner früher begangenen 
Sünden schwarz bleiben, deine Bekehrung aber wird ihr ein neues Ausse- 
hen verleihen, das man mit dem Ausdruck afrikanische Schönheit um- 
schreiben könnte."9 

Der Ausdruck •afrikanische Schönheit", lat. aethiopicus decor, kommt 
überraschend. Origenes hatte begonnen, Schwarzweißmetaphorik einzu- 
setzen, ohne sich auf ethnische Zusammenhänge zu beziehen. Sein Aus- 
gangspunkt war das vordergründige Paradox von schwarz und schön ge- 
wesen. Wie kann etwas Schwarzes, das doch im landläufigen Sinn als 
häßlich betrachtet wird, schön sein? 

Origenes distinguiert: Offenbar ist nicht jede Art von Schwarzsein häß- 
lich. Das Schwarzsein der Afrikaner z. B. ist eine eigene Art des Schön- 
seins, eine Schönheit der dunklen Hautfarbe, aethiopicus decor. Und er 
schließt: Was im Feld der Ästhetik für die Afrikaner gilt, gilt theologisch 
für die bekehrten Heiden in der Kirche, bzw. für die Kirche selbst. Hier 
wird auf mehreren Ebenen reflektiert. Das Schwarzsein der Afrikaner hat 
an sich nichts mit der Sündigkeit der Menschen zu tun. Es ist eine ge- 
schöpfliche Gegebenheit. Wer von Natur aus schwarz ist, ist in seinem 
Schwarzsein schön - oder auch nicht. Er hat nicht die Wahl, unabhängig 

8 So die LXX-Übersetzung von Hld 8, 5. In der deutschen Einheitsübersetzung: •...die aus 
der Steppe heraufsteigt" von hebr. min midbar. 
9 Homiliae in Canticum Canticorum 1.6, in: Die griechischen christlichen Schriftsteller der 
ersten drei Jahrhunderte. Origenes 8. Hrsg. W. A. Baehrens, Berlin 1925, 36 



Josef Lößl 210 

von seinem Schwarzsein schön zu sein, etwa wenn er es, weil es ihn viel- 
leicht unangenehm berührt, spontan nicht für sehr schön hält. 

Der Vergleichspunkt ist folgender: Wie nicht jedes Schwarzsein häß- 
lich ist, so ist auch nicht jedes Sündigsein verderblich. Wie das von Gott 
geschaffene Schwarzsein der Afrikaner schön ist, so ist auch die von Gott 
gewollte Erlösung des Sünders gut. Das Prinzip (Schwarzsein, Sünde) ist 
schlecht, seine Anwendung (Afrikaner sein, erlöster Sünder sein) gut, und 
zwar deshalb, weil in ihm ein noch grundlegenderes Prinzip steckt, gewis- 
sermaßen das tertium comparationis Mensch sein als geschöpfliches 
Ebenbild eines menschgewordenen Gottes. 

Damit wird das ebenfalls verbreitete Bild von der •Reinigung" der 
Sünden erheblich abgeschwächt.10 Sünde ist hiernach nicht eine •Unrein- 
heit" (gar sexueller Art), die man abwaschen kann und hinter der sich 
eine reine, engelhafte Natur verbirgt. Sünde ist vielmehr etwas, zwar 
nicht von Anfang an Vorgesehenes, aber doch zum Menschen Gehöriges, 
das, angenommen (assumptus), erlöst wird. Was aufstrahlt, ist •schwarze, 
afrikanische Schönheit", bzw. Menschheit, die als sündige erlöst ist. 

Die Töchter des irdischen Jerusalem (Juden wie Heiden) verstehen das 
nicht. Sie verlachen die Kirche, weil sie ob ihres Schwarzseins ihre Schön- 
heit nicht sehen. Sie kann sich nicht auf ihre Abstammung, auf ihre Rasse 
oder auf irdische Reichtümer berufen. Sie besitzt nicht einmal einen •ei- 
genen Weinberg", etwas worauf sie sich in ihrem eigenen Recht, unab- 
hängig von allen anderen berufen könnte. Nur daß Gott sie in ihrem 
Schwarzsein als schön erkennt, kann ihr als Kriterium für die Wahrheit 
dieser Erkenntnis dienen. 

Aber Origenes geht noch weiter. Er betont nicht nur die Schönheit des 
Schwarzseins, sondern auch, wie schon oben im Hinblick auf die Sky- 
then, die Häßlichkeit des Bleichseins, insofern es sich anmaßend über 
das natürliche Schwarzsein erhebt. Er zitiert nämlich an dieser Stelle 
Num 12, 1 ff. Miriam und Aaron machen Moses Vorwürfe, weil er eine 
Afrikanerin zur Frau genommen hat. Ihr Rassismus hat religiöse Wur- 
zeln: •Hat Gott sich nicht auch uns offenbart", halten sie Moses vor und 
stellen so seine Autorität als Prophet in Frage. Gott bestraft sie dafür, in- 
dem er Miriam mit Aussatz schlägt, der sie •weiß werden läßt wie 
Schnee"." 

Er dreht den Spieß um. Was Menschen aus der Verabsolutierung ihrer 

10 Vgl. bei Johannes Chrysostomos: •Durch die Taufe hat Thomas die Afrikaner (Aithiö- 
pes) weiß gemacht." Spuria (Sermo in Sanctos duodecim Apostolos), PG 59, 495. 
" Commentarius in  Canticum  Canticorum 11.360-362, in:  Die griechischen christlichen 
Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte. Origenes 8. Hrsg. W. A. Baehrens, Berlin 1925, 
113-115. 



Afrika und die Afrikaner als heilsgeschichtliches Symbol 211 

verkürzten Perspektive heraus für häßlich halten, macht er dadurch, daß 
er die moralische Verfehlung dieser Haltung in ihrer Häßlichkeit sichtbar 
macht, nur noch schöner. An dem Punkt, an dem Menschen sich für schö- 
ner zu halten beginnen als andere, demonstriert er ihre moralische Per- 
version anhand ihrer ästhetischen Deformation. Miriam, die weiße Frau, 
erweist sich gerade dadurch, daß sie infolge ihrer Überheblichkeit durch 
den Aussatz noch heller wird, als sie von Natur aus ist, als häßlich, die 
afrikanische Frau des demütigen Moses aber erweist sich nun erst recht 
als schön - •afrikanisch schön". 

3. Afrika und die Menschheit - Gregors von Nyssa Exegese von Hld 1, 5 

Origenes' afrikanisch theologische Deutung dieses Verses ist sicher auch 
von der kulturellen Vielfalt Alexandriens und seiner Nähe zu Afrika mit- 
geprägt. Spätere Exegeten, allen voran Gregor von Nyssa, hatten diesen 
Hintergrund nicht, und so fällt ihre Auslegung im Hinblick auf die ekkle- 
siologische und interkulturelle Dimension des Verses wesentlich spärli- 
cher aus, obwohl sie nie ganz verschwindet. 

In einem Punkt treibt Gregor von Nyssa das Bild - er wendet es im Un- 
terschied zu Origenes auf die Beziehung der individuellen menschlichen 
Seele zu Gott an - sogar noch über die von Origenes gesetzten Akzente 
hinaus.12 

Er beginnt seinen Kommentar mit einer Beschreibung des Offenba- 
rungszeltes (Zelt der Begegnung) nach Ex 26. Äußerlich ist das Zelt grau 
und unscheinbar, innen aber strahlt es auf in der Herrlichkeit Gottes. An- 
knüpfungspunkt dieses Bildes ist die Rede Hld l,5f von den (schwarzen) 
Zelten Kedars in Kontrast zu den goldbestickten Zierdecken Salomos. 
Gerade das nach außen hin Dunkle und auf den ersten Blick Häßliche 
läßt Gott herrlich aufstrahlen wie etwas, das durch einen Schleier hin- 
durch schöner wirkt als es schon ist. 

Aber es ist in diesem Fall nicht der Schein, der wirkt. Gott läßt das 
Dunkle nicht nur schön erscheinen, er macht es schön. Die Schönheit der 
menschlichen Seele besteht nach Gregor nicht in natürlichen Veranlagun- 
gen wie Herkunft oder Hautfarbe, sondern darin, daß sie von Gott geliebt 
wird. Das Schwarzsein ist demnach nicht an sich schön. Vielmehr bewirkt 
nach Gregor die Liebe Gottes das Paradox: Je schwärzer, desto strahlen- 
der: •Sagt sie [die Seele] doch: Auch wenn jetzt die Schönheit, in die ich 

12 Homiliae in Canticum Canticorum I. 5-6, in: Gregorii Nysseni in Canticum Canticorum. 
Hrsg. W. Jaeger & H. Langerbeck, Leiden 1960, 42-51. 



Josef Lößl 212 

dadurch, daß die Gerechtigkeit mich liebt, verwandelt wurde, in mir auf- 
strahlt, so weiß ich doch, daß ich im Prinzip nicht weiß bin, sondern 
schwarz. Mein früheres Leben, das dunkel und schattenhaft war, hat an 
mir ein solches Aussehen bewirkt. Nun aber bin ich zugleich dies und je- 
nes. Denn verwandelt wurde meine Ähnlichkeit mit der Finsternis in 
strahlende Schönheit."13 

Gregor spricht nicht ausdrücklich davon, daß die Sprecherin Hld 1, 5 
Afrikanerin sei. Er läßt den von der allegorischen Auslegung Origenes' 
her einzigen möglichen Bezugspunkt, Moses' Ehe, außer acht. Das liegt 
nicht zuletzt auch daran, daß bei ihm die ekklesiologische Dimension 
eher in den Hintergrund tritt. Dennoch bringt er das Motiv Afrika an ent- 
scheidender Stelle am Ende des Abschnitts, und zwar gerade da, wo auch 
die ekklesiologische Dimension des Verses kurz beleuchtet wird: •Das- 
selbe [wie die Sprecherin Hld 1, 5 andeutet] sieht auch David in der Stadt 
auf der Höhe und wie im Wunder macht auch er die Erfahrung der Schau 
der Stadt Gottes, über die Großes gesagt wird wie: Babylon wohnt [in ihr] 
und der Hure Rahab wird [in ihr] gedacht, Fremde aus anderen Stämmen, 
Tyros und das Volk der Aithiöpes weilen in ihr, so daß ihr niemand mehr 
nachsagen kann, ihre Einwohner hätten sie im Stich gelassen. Wie ja auch 
das Schriftwort lautet: Keiner wird Zion mehr sagen: Ist denn auch nur 
ein einziger Mensch in dir gezeugt worden (Ps 86, 3-5)? - Denn die Ange- 
hörigen anderer Stämme werden dort zu Angehörigen des Stammes der 
Stadt, zu Jerusalemern die Babylonier, zur Jungfrau die Hure, hellhäutig 
die Aithiöpes und Tyros die Stadt auf der Höhe."14 

Das Motiv der Aithiöpes, der Afrikaner als Bewohner der Stadt auf der 
Höhe dient hier also erneut dazu, die Universalität des Heilswillens Got- 
tes zum Ausdruck zu bringen. Wie bei Origenes gilt auch hier: Afrika und 
die Afrikaner stehen als Symbol für die ganze Menschheit im Heilsplan 
Gottes an bevorzugter Stelle. An ihnen wird allen anderen Völkern die 
Art und Weise des Vorgehens Gottes demonstriert. 

4. Von Afrika als Symbol zu einer afrikanischen Theologie - 
Weitere Schriftstellen 

Die an Hld 1, 5 begonnene afrikanisch-theologische Exegese wird nun 
von Origenes und anderen Theologen in einen weiteren biblisch-theologi- 
schen und dogmatischen Kontext gestellt. Dabei werden im Wesentli- 

13 Vgl. Anm. 12. 
14 Vgl. Anm. 12. 



Afrika und die Afrikaner als heilsgeschichtliches Symbol 213 

chen folgende fünf Texte, bzw. Textgruppen herangezogen: 1. Die Ehe 
Moses' mit einer Kuschiterin (Num 12, 1-16), 2. Der Besuch der Königin 
von Saba bei Salomo (1 Kön 10, 1-10; Ps 72, 10; Mt 12, 42), 3. Die Stelle 
•Kusch erhebt zu Gott seine Hände" (Ps 68,32 b), 4. Die Stelle •von jen- 
seits der Ströme von Kusch bringen mir meine Verehrer dann als Gabe 
die Gemeinde meiner Verstreuten" (Zef 3, 10) und 5. Die Tat des Kuschi- 
ters Ebed-Melech (Jer 38, 7-13).15 

Der systematische Gedankengang läuft wie folgt: Die Sünde Miriams 
und Aarons hatte darin bestanden, den Willen Gottes, der ihnen durch 
Moses nahegelegt wurde, zu mißachten und darauf zu beharren, selbst zu 
wissen, was der Wille Gottes sei: •Hat etwa der Herr nur mit Mose ge- 
sprochen? Hat er nicht auch mit uns gesprochen?" (Num 12,2). Gott aber 
hatte bereits beschlossen, die ganze Menschheit in seiner Kirche zusam- 
menzurufen. Moses, der in der genannten Stelle als ein sehr demütiger 
Mann beschrieben wird, hatte das begriffen. Er hatte sich in seinem Her- 
zen Gottes Willen angeeignet und eine Afrikanerin geheiratet. Er, der mit 
Gottes Willen im Einklang stand, schaute Gott in seinem Wesen, von An- 
gesicht zu Angesicht. Seine Liebe zu Gott und die Liebe zu seiner Frau 
waren ein und dieselbe. Miriam und Aaron dagegen, die, sich auf das Ge- 
setz berufend, ihren eigenen Willen durchsetzen wollten, erfuhren Gottes 
Willen als Strafe. 

Die afrikanische Frau Moses' symbolisiert die Menschheit, die Ehe 
Moses' mit ihr den Willen Gottes, die ganze Menschheit zu einer geschwi- 
sterlichen Gemeinschaft zusammenzuführen. Ist dieser Wille im Volk des 
Alten Bundes Verheißung, so wird er im Bund des neuen Gottesvolkes 
vom fleischgewordenen Sohn verkörpert. Moses' •Ein-Fleisch-Werden" 
mit seiner afrikanischen Frau wird also als Verheißung der Fleischwer- 
dung des Logos verstanden. 

Nahtlos an diese Deutung schließt sich das Motiv der Königin von 
Saba an, die mit der Königin des Südens Mt 12, 42 identifiziert wird. 
Auch sie symbolisiert die Menschheit von einem Ende der Erde zum an- 
dern. Ihr Besuch in Jerusalem ist die Bestätigung dessen, was in den Pro- 
pheten- und Psalmworten unter 3. und 4. zum Ausdruck kommt. 

Ebed-Melech wird als Eunuch im Sinne von Mt 19, 12 verstanden. Er 
half Jeremia aus der Zisterne, in die ihn die Hohenpriester und Schriftge- 
lehrten Jerusalems hineingeworfen hatten. Jeremia ist einer der Prophe- 
ten, auf deren Schicksal sich Jesus in den Evangelien im Hinblick aufsein 

15 Commentarius in Canticum Canticorum 11.366-367, in: Die griechischen christlichen 
Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte. Origenes 8. Hrsg. W. A. Baehrens, Berlin 1925, 
117-118. 



JosefLöß/ 214 

eigenes Los beziehen wird (Mt 5, 12; 23, 29,34,37). Die Führer seines ei- 
genen, des Gottesvolkes, warfen ihn in die Grube und glaubten, er wäre 
tot. Ein Heide, ja noch mehr, ein Afrikaner, ein Aithiops mit dem Namen 
Ebed-Melech, •Diener des Herrn", glaubte, daß er lebte und half ihm aus 
der Grube, die so zum Symbol des Herrengrabes wird. 

Die universale Deutung des Ausdrucks Aithiops vertritt auch der rö- 
misch-afrikanische Theologe Augustinus von Hippo in der Auslegung 
der Verse Pss 72, 10, •Die Könige von Saba und Sheba kommen mit Ga- 
ben", und 74, 14, •Du hast die Köpfe des Leviätan zermalmt, ihn den 
Afrikanern, Aithiopsin, zum Fraß vorgeworfen."16 Zum ersten Vers meint 
Augustin: •Er bezieht sich auf alle Völker der Erde, d. h. anstelle aller an- 
deren wird das Volk am Ende der Welt genannt."17 Er fährt fort: •Wie? 
Was verstehe ich unter populi aethiopici? Was, wenn nicht, wenn schon 
die Schwarzen, dann auch alle Völker; denn Aethiopes sind die Schwar- 
zen. Die schwarz waren, werden zum Glauben berufen, gerade sie: Denn 
ihr, die ihr einst Finsternis ward, seid jetzt durch den Herrn Licht geworden 
(Eph 5,8). Gerade die Schwarzen werden berufen - und sie bleiben nicht 
schwarz; denn aus ihnen wird Kirche; und von der sagt man: Wer ist sie, 
die da aufsteigt so hell?• Was nämlich geschah mit der Schwarzen, wenn 
nicht das, was geschrieben steht: Schwarz bin ich und schön?"19 Augustin 
wechselt ohne große Umschweife über von der wörtlichen auf die über- 
tragene Ebene: Populi aethiopici meint die Gesamtheit aller Menschen. 
Sie wird repräsentiert von dem Teil der Menschheit, der am weitesten 
vom Zentrum der Zivilisation entfernt ist. Kirche entsteht von den Rän- 
dern her. Was ausgestoßen war, in der Dunkelheit (Eph 5,8), rückt in die 
Mitte, ins Licht. In Anknüpfung an Origenes nennt Augustin den Vers 
Hld 1,5. Das Mädchen, das von diesem als die afrikanische Frau Moses' 
identifiziert worden war, ist die Kirche. Sie ist nicht schwarz und trotzdem 
schön (sed), sondern ganz einfach - und Augustin weist hier noch einmal 
Hieronymus' Vulgataübersetzung zurück - schwarz und schön. 

16 Von Ps 74, 14b gibt es allerdings eine Vielzahl von Textvariationen. Vgl. in der Einheits- 
übersetzung •den Seeungeheuern" und •dem Volk von Dämonen." 
" Enarratio in Psalmum LXXI.12, CCSL 39, 897. 
18 Hld 8, 5. Wie so oft hält sich Augustin an den LXX-Wortlaut dealbata, statt sich an 
Hieronymus' Vulgata-Übersetzung aus dem Hebräischen, de deserto, zu orientieren 
" Enarratio in Psalmum LXXIII.16, CCSL 39, 1014. 



Afrika und die Afrikaner als heilsgeschichtliches Symbol 215 

5. Geschichtliche Konkretisierung - Afrikaner in der Kirche und 
afrikanische Kirchen 

Das von Augustinus häufig zitierte •Afrika glaubt an Gott," Aethiopia cre- 
det Deo20, ist, wenn man die Entwicklung afrikanischen Christentums in 
der Spätantike betrachtet, alles andere als •nur" eine Allegorie. Schon die 
Geschichte von der Taufe des Kämmerers der nubischen Königinmutter, 
der Kandake, durch Philippus Apg 8,26^10 reflektiert wahrscheinlich hi- 
storische Vorgänge, auch wenn eine •offizielle" Mission ans nubische 
Königshaus erst im 6. Jahrhundert unter Kaiserin Theodora erfolgt sein 
soll.21 

Als es im 4. Jahrhundert den syrischen Kauffahrer Frumentius, der von 
Athanasius zum ersten Patriarchen Abyssiniens geweiht wurde, nach 
Axum verschlug, war das Christentum bereits im ganzen Gebiet des Ro- 
ten Meeres verbreitet.22 Frumentius ist also weniger der Gründervater ei- 
ner afrikanischen Kirche als ein erster militant orthodoxer Bischof in ei- 
ner Zeit, als diese Kirche unter Kaiser Constantius II. (337-361) bereits in 
die Glaubenskämpfe jener Epoche hineingezogen wurde. 

•Echte Missionare" waren frühere, •einheimische" Christen gewesen: 
Gregor von Nyssa etwa erwähnt einen gewissen Theophilus, der bei den 
Himyariten und Axumiten missioniert habe und ein Blemmys, ein No- 
made aus dem Grenzgebiet zwischen den heutigen Ländern Äthiopien 
und Sudan gewesen sei.23 Demnach hatte es also keines •Griechen" wie 
Frumentius bedurft, um Axum zu christianisieren.24 

Hieronymus berichtet bereits gegen Ende des 4. Jahrhunderts von zahl- 

20 Enarratio in Psalmum LXVI 1.41, CCSL 39, 898. 
21 Vgl. J. Kraus, Die Anfänge des Christentums in Nubien. Mödling 1930. M. Krause, Zur 
Kirchen- und Theologiegeschichte Nubiens, in: Kunst und Geschichte Nubiens in christlicher 
Zeit. Ergebnisse und Probleme aufgrund der jüngsten Ausgrabungen. Hrsg. E. Dinkier, 
Recklinghausen 1970, 71-86. Ders., König Ezana von Aksum und das Christentum. Ein 
Randproblem der Geschichte Nubiens, in: Ägypten und Kusch. Schriften zur Geschichte und 
Kultur des Alten Orients. Melanges D. Hintze, 13. Berlin 1977, 121-132 
22 Rufinus, Historia ecclesiastica 1.9, PL 21, 478^180. Socrates, Historia ecclesiastica 1.19, 
PG 67, 125-139. Sozomen, Historia ecclesiastica 11.24, PG 67, 996-1000. Vgl. A. Dihle, Fru- 
mentios und Ezana, in: Umstrittene Daten: Untersuchungen zum Auftreten der Griechen am 
Roten Meer. Hrsg. A. Dihle, Köln u. a. 1965, 36-64. W. W. & F. A. Dombrowski, Frumen- 
tius/Abba Salama: Zu den Nachrichten über die Anfänge des Christentums in Äthiopien, in: 
Oriens Christianus 68 (1984) 114-169 f. 
23 Contra Eunomium I, in: Gregorii Nysseni opera I2/2. Hrsg. W. Jaeger. Leiden 1960, 38. 
24 Die These E. Isaacs, An Obscure Component in Ethiopian Church History. An examina- 
tion of various theories pertaining to the problem of the origin and nature of Ethiopian Chri- 
stianity, in: Le Museon 85 (1972) 240, 242f. scheint widerlegt: Vgl. A. Grillmeier, Jesus der 
Christus im Glauben der Kirche U/4: Die Kirche von Alexandrien mit Nubien und Äthiopien 
nach 451. Freiburg u.a. 1990, 339. 



Josef Lößl 216 

reichen •äthiopischen" Pilgern und Mönchen in Jerusalem.25 Einer der 
prominentesten Vertreter dieser Mönche, ja der Mönche jener Zeit über- 
haupt war Moses der Nubier^der in der sketischen Wüste wirkte und 
Ende 4. Anfang 5. Jahrhundert als Presbyter im Alter von etwa 75 Jahren 
in einem der dortigen Klöster starb.26 Er soll ein Räuber und Mörder ge- 
wesen sein, ehe er sich zu einem strengen Büßerleben bekehrte und für 
seine Demut und Weisheit sowie seine Güte weithin berühmt und gesucht 
wurde. Die Geschichten, die von ihm erzählt werden, ähneln in vielem 
denen über andere Mönchsväter. Sie handeln von außerordentlichen as- 
zetischen Übungen und von der besonderen Güte und Hilfsbereitschaft 
des Mönchs gegenüber bedrängten Mitmenschen. 

Eine von ihnen bezieht sich auch auf seine dunkle Hautfarbe: Der Pa- 
triarch von Alexandrien wollte ihn auf die Probe stellen und wies einige 
Kleriker an, ihn aus der Kirche zu vertreiben. Diese fuhren ihn an: •Hin- 
aus mit dir, Aithiops." Er aber ging in sich und sagte: •Recht haben sie, 
schwarz bist du und deine Haut sieht aus wie mit Ruß bedeckt. Du bist 
kein Mensch. Warum also kehrst du bei Menschen ein?"27 Der Patriarch 
war tief betroffen von dieser Reaktion. Als er Moses offenbarte, daß er 
ihn hatte auf die Probe stellen wollen, ermahnte ihn dieser, er solle lieber 
achtgeben, daß seine Seele nicht genauso schwarz würde wie seine, Mo- 
ses' Haut. 

Der Ausdruck Aithiops wird von den ägyptischen Klerikern also rassi- 
stisch verwendet. Moses läßt sich jedoch nicht provozieren. Seine Reak- 
tion zeugt von einem ungeheuren Selbstbewußtsein, gewürzt mit einem 
tüchtigen Schuß Ironie. Er gibt zu: Er ist Afrikaner, seine Haut sieht aus 
wie Ruß (eine im Sudan häufige Pigmentierung). Seiner unangefochtenen 
Stellung in der Kirche tut dies aber keinen Abbruch. Er zeigt sich den 
ägyptischen Klerikern, die ihn aus ihrer Kirche werfen wollen, haushoch 
überlegen. Dennoch bleibt er sich dabei zutiefst bewußt, daß all dies vor 
Gott nicht zählt. Was zählt - und hier scheut Moses sich nicht, höchst- 
selbst auf die mißverständliche und zweideutige Schwarzweißmetapho- 
rik zurückzugreifen - ist die Reinheit der Seele, nicht die Bleiche der 
Haut. 

25 Epistulae XLVI.101-2 und CVII.2,3, CSEL 54, 339f. und 55, 292. Vgl. O. Meinardus, 
The Ethiopians in Jerusalem, in: ZKG 76 (1965) 116. 

26 Quellen zum Leben Moses': Palladius, Historia lausiacaXXU, PG 34, 1065-1068. Sozo- 
men, Historia ecclesiastica VI.29, PG 67, 1376-1381. Apophtegmata Patrum, PG 65, 
281-290. J.-M.Sauget, Mose di Scete o l'Etiope, in: Bibliotheca Sanctorum IX. Rom 1967, 
652-654. Sein Sterbedatum wird zwischen 391 und 409 angesetzt. Vgl. H. G. Evelyn-White, 
The Monasteries of the Wadi'N Natrun, Part II: The History of the Monasteries of Nitria 
and Scetis. New York 1932, 154-156. 
27 Apophtegmata Patrum IV, PG 65, 285. 



Afrika und die Afrikaner als heilsgeschichtliches Symbol 217 

Das Leben Moses' wurde offensichtlich zum Anlaß genommen, das 
Motiv von der Bekehrung Afrikas als Symbol für die Bekehrung der gan- 
zen Menschheit neu zu beleben. Nie zuvor, so schreibt Sozomen in seiner 
Kirchengeschichte, hatte es eine so plötzliche Bekehrung von einem solch 
extremen Lasterleben zu einer solch außerordentlichen Heiligkeit gege- 
ben.28 Und in einem anonymen byzantinischen Menologium steht: •We- 
der Sklaven noch Übeltäter sind aus dem Reich Gottes ausgeschlossen. 
Wenn sie sich bekehren, wie es sich gehört, und in Rechtschaffenheit 
nach Gottes Geboten leben, sind sie bereits darin. Auch sind weder Sky- 
then noch Schwarze aus dem Reich Gottes ausgeschlossen ... Dies wird 
neben vielen anderen besonders im Fall Moses' des Nubiers deutlich ... 
eines Mannes, dessen Leib schwarz war, dessen Seele jedoch strahlte wie 
das Leuchten der Sonne."29 Nie zuvor habe sich jemand aus solcher Ver- 
dorbenheit zu solcher Heiligkeit bekehrt. An Mose habe Gott deutlich ge- 
macht, daß der Spruch, einen Aithiops könne man nicht weiß waschen, 
falsch sei (Vgl. Jer 13, 23). 

Trotz der hier sichtbaren Typifizierung Moses' und des Rassismus des 
ägyptischen Klerus ist die Etablierung eines afrikanischen Christentums 
im 5. Jahrhundert unübersehbar. Der Versuch Constantius' II., die Kir- 
che von Axum der Kirche von Alexandrien zu entfremden, die Gestalt 
des Blemmys-Missionars Theophilus und vor allem die eindrucksvolle 
Gestalt Moses' des Nubiers zeigen, daß südlich von Ägypten Kirchen 
heranwuchsen, die sich von der griechischen Vorherrschaft zu lösen be- 
gannen. Neue Theologien entstanden, die den Ansätzen afrikanischer 
Theologie in früheren Quellen nun auch die geschichtliche Basis ver- 
schafften. In den Kirchen Nubiens und Abyssiniens, deren Blütezeit in 
das 8. und 9. Jahrhundert fällt, sollte so in eindrucksvoller Weise zur Voll- 
endung geführt werden, was noch bei Origenes und Augustin lediglich 
auf dem Papier stand: •Afrika erhebt seine Hände zu Gott." 

Schluß 

Zwischen der afrikanischen Theologie eines Origenes' und der Entste- 
hung afrikanischer Kirchen in Nubien und Abyssinien liegen mehrere 
Jahrhunderte. Gegen Ende dieser Zeit begann das Bewußtsein eines kul- 
turübergreifenden gemeinsamen Ursprungs langsam nachzulassen, die 
Perspektive an Universalität zu verlieren. 

28 Historia ecclesiastica VI.29, PG 67, 1377B-D 
29 Vita S. Moysis Aethiopis, in: Menologii Anonymi Byzantini Saeculi X Quae Supersunt. 
Hrsg. V. Latysev, St. Petersburg 1912, Nachdruck in: Subsidia Byzantina lucis ope iterata. 
Hrsg. J. Irmscher u. a., Leipzig 1970, fasc. 2, 330-334, 330. 



Josef Löfll 218 

Die Vorgabe, daß die Gemeinsamkeit des Ursprungs von der Vernunft 
her anzunehmen sei, hatte die heidnische Antike gemacht. Juden und 
Christen hatten zur Verinnerlichung dieser Vernunfteinsicht beigetragen, 
indem sie sie in Beziehung zum Glauben an die Gottebenbildlichkeit des 
Menschen setzten. 

Bei Origenes wirkten beide Traditionsstränge zusammen: Nicht natür- 
liche Gegebenheiten wie Rasse und Hautfarbe führen zu Unterschieden 
unter den Menschen, sondern kulturelle Institutionen. In ihnen und nicht 
im genetischen (•Erb-") Apparat des Menschen, wirkt auch die Sünde. 
Im Prinzip, vom Schöpfer Gott her, sind alle gleich (gut). Nur aufgrund 
dieser grundsätzlichen Einsicht konnte Origenes die dunkle Hautfarbe 
der Afrikaner unbefangen als Symbol für die Situation aller Menschen 
deuten: Wer andere wegen ihrer Hautfarbe diskriminiert, diskriminiert 
sich selbst und umgekehrt. Sein moralischer Defekt wird ästhetisch um- 
gesetzt. Miriam hat es sich selbst zuzuschreiben, daß Gott sie mit der Blei- 
che des Aussatzes schlägt, da sie mit Gott rechtete, statt in der Erfüllung 
seines Willens ihr Glück zu finden wie Moses. Statt die Schönheit der 
afrikanischen Frau Moses' und Gottes Güte ihr gegenüber zu erkennen, 
setzte sie ihre eigenen Maßstäbe und scheiterte daran. Wer dagegen wie 
der sketische Moses die wahre, •afrikanische Schönheit" der von Gott in 
ihrer Sünde bejahten Menschheit erkennt, wird auch die tiefe Symbolik 
seiner eigenen Hautfarbe schätzen lernen, sei sie hell oder dunkel. 

Origenes hatte seine afrikanische Theologie in einen universalen Hori- 
zont gestellt. In den konkret entstehenden afrikanischen Kirchen wurde 
sie in Männern wie dem sketischen Moses zum Leben erweckt. Die kultu- 
relle Engführung mag einen gewissen Niveauverlust bewirkt haben, doch 
ohne den Kern der Lehre anzutasten.30 

Wenn sich heute in Afrika erneut junge Kirchen auf den Weg machen, 
könnte auch eine Rückbesinnung auf die Anfänge afrikanischer Theolo- 
gie in der alten Kirche eine Möglichkeit sein, diese Lehre in adäquater 
Form neu zu leben und weiterzureichen. 

30 Zum Beispiel einer solchen Theologie s. S. Euringer, Die Auffassung des Hohenliedes bei 
den Abessiniern. Ein historisch-exegetischer Versuch. Leipzig 1900. 




