Mpystik als Suche und Findung von Sinn 205

der Introspektion in sich hineinschaut und Gottes Wirken in sich wahr-
nimmt, schlieBlich aber in einem pl6tzlich eintretenden excessus mentis
iiber sich hinausgehoben wird in die Beseligung von Gottes Gegenwart.*’

Bei Eckhart schrumpfen alle Dimensionen von Zeit®* und Raum im Nu
des sich je neu anfangshaft erneuernden Lebens. Pl6tzlich meldet sich der
weiselose Gott als Leben ohne Warum, bestiirzend und umstiirzend. Es
ist ein Durchbruch® des Menschen in Gott, der moglich ist, weil Gott je
schon durchgebrochen ist durch die harten Strukturen und Systeme
menschlicher Verkrustungen. Im Grunde war es die Sehnsucht Nietz-
sches, ein solch unmittelbares Leben, das den Ausweis mit Sinn nicht
braucht, zu leben.5¢

Afrika und die Afrikaner
als heilsgeschichtliches Symbol

Beobachtungen zu einem altkirchlichen Theologumenon

Josef LoB1, Regensburg

Der wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Distanz zwischen Afrika
und Europa entspricht die Nihe einer langen und leidvollen, aber auch
ereignisreichen gemeinsamen Geschichte. Sie reicht zuriick bis in die An-
tike. Viele Kulturen beider Kontinente, zumal auch die christlichen, ha-
ben in ihr ihren Ursprung.!

63 Vgl. oben Anm. 48.

¢ Vgl. N. Largier, Zeit, Zeitlichkeit, Ewigkeit. Ein Aufri3 des Zeilproblems bei Dietrich
von Freiberg und Meister Eckhart. Bern 1989.

s Vgl. die Literatur bei Largier, wie Anm. 49, 1, 1060.

s6 Vgl. den immer noch lesbaren Versuch von J. Bernhart, Meister Eckhart und Nietzsche.
Ein Vergleich fiir die Gegenwart. Berlin o. J. (1934), bes. 41 ff.

' Vgl. dazu das bemerkenswerte Buch von F. M. Snowden (Jr.), Blacks in Antiquity. Cam-
bridge/Mass. 1970, bes. 196 ff. Viele der nachfolgend z. T. erstmals in deutscher Uberset-
zung zitierten altkirchlichen Quellen finden dort Erwdhnung.



Josef Lopl 206

Afrika und Afrikaner spielten von Anfang an eine wichtige Rolle bei
der Entstehung des Christentums, historisch konkret wie auch als Symbol
(Was letzteres bedeutet, soll im folgenden an einigen Beispielen gezeigt
werden): Als dunkelhiutige Bewohner entlegenster Regionen standen sie
in der altkirchlichen Theologie fiir die Universalitit der Kirche und die
gottgewollte Gleichheit aller Menschen, wie sie schon von heidnischen
Philosophen vertreten und nun aus biblischen Aussagen zur Gotteben-
bildlichkeit des Menschen und von ihm selbst nicht behebbaren Erb-
schuld hergeleitet wurde (Gerade letztere fungierte fiir die spatantiken
Christen als Erklarung fiir die Verkehrung der geschépflichen Vielfalt
von Ethnien und Kulturen in kulturelle Hybris, soziale Ungerechtigkeit
und Rassismus auf der einen, Minderwertigkeitsgefiihle und Verlust der
eigenen Kultur und Identitit auf der anderen Seite. Nur Gottes Gnade,
die in Jesus Christus und aus seiner Kirche heraus auf die ganze Welt
wirkt, wurde als Ausweg aus dieser Situation erkannt).

1. Ausgangspunkt — Kulturelle Pluralitdit und die Einheit
des Heilsgeschehens

Vertreter spétantiker mediterraner Kultur sahen Afrikaner vor allem
durch zwei Faktoren bestimmt, ihre entlegene Heimat und ihre schwarze
Hautfarbe. Dal3 sie Menschen und als gleich zu betrachten waren, stand
allerdings auBBer Zweifel. So konnte Origenes aus dem #gyptischen Alex-
andrien in den 20er Jahren des 3. Jahrhunderts schreiben: ,,Ob nun ein
Mensch unter den Hebriern geboren wird, bei denen er die Gelehrsam-
keit des gottlichen Gesetzes vorfindet, oder bei den Griechen, weisen und
nicht minder gelehrten Menschen, aber auch bei den Afrikanern (A4ithio-
pes), bei denen es Brauch ist, sich von Menschenfleisch zu ernihren, bei
den Skythen, bei denen der Vatermord quasi gesetzlich geregelt ist, oder
bei den Tataren (Tauroi), die ihre Giste als Brandopfer darbringen... —
[Gott] hatte, als er im Anfang schuf, was er schaffen wollte, geistbegabte
Wesen nidmlich, keinen anderen Grund, es zu schaffen als sich selbst, d.h.
seine Giite.”2

Origenes betont in diesem Text vor allem die Gleichheit aller Men-
schen aufgrund ihrer Gottebenbildlichkeit (Gen 1, 27). Seine etwas drasti-
sche Darstellung der verschiedenen Kulturen hat nicht etwa den Zweck,
zu diskriminieren, sondern zu illustrieren, wie selbst in der duBersten Ver-

2 Origenes, De principiis 11.9,5-6, in: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten
drei Jahrhunderte. Origenes 5. Hrsg. P. Koetschau, Berlin 1905, 169 (Ubers. vom Verf.)



Afrika und die Afrikaner als heilsgeschichtliches Symbol 207

schiedenheit der Kulturen und ihrer tiefsten, einander oft widersprechen-
den Werte (Torah, Philosophie, Blutrache, Menschenopfer usw.) allen
Menschen etwas gemeinsam ist, ihre Gotteskindschaft. Seine Absicht
kann man etwa daran erkennen, daB3 er nicht ethnische, sondern kultu-
relle Merkmale auffiihrt, um die einzelnen Vélker zu charakterisieren.
AuBerdem unterscheidet er nicht zwischen ,zivilisierten* und ,,primi-
tiven* Volkern, sondern stellt Griechen, Hebréer, Skythen, Afrikaner und
Tataren in eine Reihe.

Symbolik der Hautfarbe, um die es im folgenden hauptséchlich gehen
wird, spielt beim Kulturvergleich keine Rolle. Sie kommt erst bei generel-
len anthropologischen Uberlegungen zum Tragen. Sie zielt nicht auf die
Eigenschaften einer bestimmten Kultur ab, sondern fungiert symbolisch,
auf die Situation der Menschheit als ganze bezogen. Hinsichtlich der Be-
ziehung von Siinde und Umkehr z. B. werden Hell und Dunkel der Haut-
farbe und des Herzens verglichen, um von da zu einer Tiefenanalyse vor-
zudringen, die auf die Gleichheit aller Menschen untereinander und vor
Gott, ja noch mehr, auf die groBere Wiirde der vordergriindig benachtei-
ligten, also etwa der wegen ihrer Hautfarbe und entlegenen Heimat dis-
kriminierten Menschen abzielt.

Origenes erging sich in dieser Fragestellung in einer Ausfiihrlichkeit,
die zu dem SchluB ermutigen kénnte, er sei selbst afrikanischer Herkunft
gewesen.’ Es fillt auf, wie sehr er sich mit afrikanischen Motiven identifi-
ziert, etwa wenn er den Gegensatz zwischen der dunklen Hautfarbe afri-
kanischer Christen und dem Leuchten ihrer Seelen einerseits und der
bleichen Hautfarbe der Skythen und ihrer Wildheit andererseits betont.*
Viele, so meint er, die wegen ihrer dunklen Hautfarbe ,,Schwarze*
(Aithidpes) genannt wiirden, triigen ihren Namen zu Unrecht, wie auch
viele jener Volker im Norden, deren Seelen trotz ihrer weilen Hautfarbe
schwarz seien wie die Nacht.

3 Die Untermauerung dieser Vermutung aufgrund der Deutung des Namens als Hori ge-
nes, ,,Sohn des Horus®, ist freilich briichig. Auch die Eusebius’, Ekklesiastiké historia
VI.19, Origenes sei kein Héllen, ,,Grieche®, richtet sich lediglich gegen den Vorwurf Por-
phyrius’, Origenes sei Heide gewesen.

4 Commentarius in Canticum Canticorum 11.377, Die griechischen christlichen Schriftsteller
der ersten drei Jahrhunderte. Origenes 8. Hrsg. W. A. Baehrens, Berlin 1925, 125f.



Josef Lopl 208

2., Afrikanische Schonheit” — Origenes’ Exegese von Hid 1, 5

Wie weit Origenes diese Art der SchwarzweiBmetaphorik trieb, zeigt
seine Auslegung der Stelle Hld 1, 5.5 Das Hohelied ist ein Liebeslied mit
erotischen Anspielungen, die in der patristischen Exegese jedoch meist
geistlich ausgelegt wurden, so auch bei Origenes.

Hld 1, 5 klagt die ,,Geliebte“ iiber die ,,S6hne ihrer Mutter,“ die sie
gezwungen hitten, sich um , Weinberge anderer Leute“ zu kiimmern.
Nun sei sie schwarz, von der Sonne verbrannt, hiBlich, dem Spott der Ri-
valinnen ausgeliefert — und/oder (trotzdem oder gerade deshalb?) schon.

Schon der Wortlaut des Halbverses ist umstritten. HeiB3t es ,,schwarz...
und schon“ oder ,,schwarz ... oder schén?“ Mit anderen Worten: Sind
schwarz und schon gegensitzliche Eigenschaften? Heutige Exegeten
glauben, daB3 zumindest die Verfasser des hebriischen Urtexts so dach-
ten. Nur O. Keel meint, daB3 ,,das Schwarzsein der Sprecherin als schreck-
lich und faszinierend zugleich“ présentiert wird, ,,als geheimnisvoll an-
ders, ohne es mit einem giingigen Schénheitsideal zu kontrastieren.

Nun kann man diese Frage am hebriischen Urtext am wenigsten ent-
scheiden, da das hebriische wawzwar auch einen Gegensatz ausdriicken
kann, zumeist aber als additiv, ,,und“, zu verstehen ist. Origenes lag der
LXX-Text vor, in dem waw mit kai, ,,und“, libersetzt wird. Auch die alte
Itala-Version der lateinischen Bibel iibersetzte ,,und“, et. Erst Hierony-
mus iibersetzte waw mit sed, ,,aber“, hielt sich in mindestens einem Fall
Jedoch selbst nicht an seine Version, sondern folgte, entsprechend dem
Prinzip der schwierigeren Lesart, dem Vorbild der Viter.’

Zur Begriindung der These, daB die beiden Eigenschaften gegensitz-
lich sind, wird gern Vers 1, 6b herangezogen: ,,Die Sonne hat mich ver-
brannt.“ Hebréisch shazaph kann aber auch melioriativ ,,briunen* hei-
Ben. Die LXX-Ubersetzung paréblepsen schlieBlich bedeutet wortlich:
»3ie blickte auf mich.“

Origenes irritieren diese Unsicherheiten nicht. Statt iiber den vermeint-
lichen Widerspruch in Spitzfindigkeiten zu verfallen, versucht er zu ver-
stehen, was ein solches Zusammenfallen von Gegensitzen bedeuten
konnte. Er legt den Vers nicht wértlich aus, sondern im iibertragenen
Sinn. Die Sprecherin steht nicht fiir sich selbst, irgendeine junge Frau in

5 .Schwarz bin ich und schon, ihr Téchter Jerusalems, wie die Zelte von Kedar, die Zier-
decken Salomos. Seht mich nicht an, weil ich schwarz bin. Die Sonne hat mich verbrannt.
Die Sohne meiner Mutter haBten mich. Sie trugen mir auf, mich um Weinberge zu kilm-
mern. Um meinen eigenen Weinberg konnte ich mich nicht kiimmern.*

¢ Das Hohelied, (ZBK.AT 18, 1986) 54.

7 Epistula XXI11.13-4.



Afrika und die Afrikaner als heilsgeschichiliches Symbol 209

Paléstina, iber deren Ethnie und Schénheitsideal keine sicheren Anga-
ben vorliegen, sondern zum einen fiir die individuelle Seele in ihrer Bezie-
hung zu Gott, zum andern fiir die Kirche. Die ekklesiologische Deutung
der Stelle steht bei Origenes, im Unterschied etwa zu Gregor von Nyssa
ein Jahrhundert spiter, sogar im Vordergrund und durch sie gewinnt die
Exegese Origenes’ auch ihren ganz eigenen, afrikanischen Charakter.

Auf einer ersten Ebene der iibertragenen Deutung ist die Sprecherin
also die aus allen Stimmen und Voélkern der Heiden berufene Kirche.
»3ie bedurfte der Umkehr; ihre Bekehrung hat ihr Schonheit verlichen
und deswegen wird sie als schon besungen; denn als sie noch nicht ganz
vom Schmutz der Siinden gereinigt war ..., wurde sie als schwarz angese-
hen. Das blieb sie aber nicht, sondern wurde weif}, so daB... von ihr gesagt
werden kann: Wer ist sie, die, hell geworden, heraufsteigt?*® Und in direk-
ter Anrede fahrt Origenes fort: ,,Du aber nimm dich in acht, selbst wenn
du der Umkehr nicht bedarfst. Deine Seele kénnte schwarz und hdaflich
und du mit einer zweifachen HéaBlichkeit geschlagen werden, mit
Schwirze wegen deiner friitheren Siinden, mit HaBlichkeit deswegen, weil
du fortfahrst, weiterhin dieselben Fehler zu begehen. Wenn du dich aber
bekehren willst, wird deine Seele zwar wegen deiner friiher begangenen
Siinden schwarz bleiben, deine Bekehrung aber wird ihr ein neues Ausse-
hen verleihen, das man mit dem Ausdruck afrikanische Schénheit um-
schreiben konnte.*’

Der Ausdruck ,,afrikanische Schonheit®, lat. aethiopicus decor, kommt
iiberraschend. Origenes hatte begonnen, SchwarzweiBmetaphorik einzu-
setzen, ohne sich auf ethnische Zusammenhinge zu beziehen. Sein Aus-
gangspunkt war das vordergriindige Paradox von schwarz und schon ge-
wesen. Wie kann etwas Schwarzes, das doch im landldufigen Sinn als
hiBlich betrachtet wird, schon sein?

Origenes distinguiert: Offenbar ist nicht jede Art von Schwarzsein hi3-
lich. Das Schwarzsein der Afrikaner z. B. ist eine eigene Art des Schon-
seins, eine Schonheit der dunklen Hautfarbe, aethiopicus decor. Und er
schlieBt: Was im Feld der Asthetik fiir die Afrikaner gilt, gilt theologisch
fiir die bekehrten Heiden in der Kirche, bzw. fiir die Kirche selbst. Hier
wird auf mehreren Ebenen reflektiert. Das Schwarzsein der Afrikaner hat
an sich nichts mit der Siindigkeit der Menschen zu tun. Es ist eine ge-
schopfliche Gegebenheit. Wer von Natur aus schwarz ist, ist in seinem
Schwarzsein schén — oder auch nicht. Er hat nicht die Wahl, unabhingig

8 S0 die LXX-Ubersetzung von Hid 8, 5. In der deutschen Einheitsiibersetzung: ,,...die aus
der Steppe heraufsteigt von hebr. min midbar.

® Homiliae in Canticum Canticorum 1.6, in: Die griechischen christlichen Schriftsteller der
ersten drei Jahrhunderte. Origenes 8. Hrsg. W. A. Bacehrens, Berlin 1925, 36



Josef Lol 210

von seinem Schwarzsein schon zu sein, etwa wenn er es, weil es ihn viel-
leicht unangenehm beriihrt, spontan nicht fiir sehr schén halt.

Der Vergleichspunkt ist folgender: Wie nicht jedes Schwarzsein hidB-
lich ist, so ist auch nicht jedes Siindigsein verderblich. Wie das von Gott
geschaffene Schwarzsein der Afrikaner schén ist, so ist auch die von Gott
gewollte Erlosung des Siinders gut. Das Prinzip (Schwarzsein, Siinde) ist
schlecht, seine Anwendung (Afrikaner sein, erldster Siinder sein) gut, und
zwar deshalb, weil in ihm ein noch grundlegenderes Prinzip steckt, gewis-
sermaBen das fertium comparationis Mensch sein als geschopfliches
Ebenbild eines menschgewordenen Gottes.

Damit wird das ebenfalls verbreitete Bild von der ,,Reinigung® der
Siinden erheblich abgeschwicht.!® Siinde ist hiernach nicht eine ,,Unrein-
heit* (gar sexueller Art), die man abwaschen kann und hinter der sich
eine reine, engelhafte Natur verbirgt. Stinde ist vielmehr etwas, zwar
nicht von Anfang an Vorgesehenes, aber doch zum Menschen Gehdoriges,
das, angenommen (assumptus), erlost wird. Was aufstrahlt, ist ,,schwarze,
afrikanische Schoénheit”, bzw. Menschheit, die als siindige erlost ist.

Die Tochter des irdischen Jerusalem (Juden wie Heiden) verstehen das
nicht. Sie verlachen die Kirche, weil sie ob ihres Schwarzseins ihre Schon-
heit nicht sehen. Sie kann sich nicht auf ihre Abstammung, auf ihre Rasse
oder auf irdische Reichtiimer berufen. Sie besitzt nicht einmal einen ,,ei-
genen Weinberg“, etwas worauf sie sich in ihrem eigenen Recht, unab-
hidngig von allen anderen berufen konnte. Nur dal3 Gott sie in ihrem
Schwarzsein als schoén erkennt, kann ihr als Kriterium fiir die Wahrheit
dieser Erkenntnis dienen.

Aber Origenes geht noch weiter. Er betont nicht nur die Schonheit des
Schwarzseins, sondern auch, wie schon oben im Hinblick auf die Sky-
then, die HiBlichkeit des Bleichseins, insofern es sich anmafBend tiber
das natiirliche Schwarzsein erhebt. Er zitiert ndmlich an dieser Stelle
Num 12, 1{f. Miriam und Aaron machen Moses Vorwiirfe, weil er eine
Afrikanerin zur Frau genommen hat. Ihr Rassismus hat religiése Wur-
zeln: ,,Hat Gott sich nicht auch uns offenbart*, halten sie Moses vor und
stellen so seine Autoritiit als Prophet in Frage. Gott bestraft sie dafiir, in-
dem er Miriam mit Aussatz schligt, der sie ,,weil werden 146t wie
Schnee“."!

Er dreht den Spiel um. Was Menschen aus der Verabsolutierung ihrer

12 Vgl. bei Johannes Chrysostomos: ,,Durch die Taufe hat Thomas die Afrikaner (Aithio-
pes) weill gemacht.* Spuria (Sermo in Sanctos duodecim Apostolos), PG 59, 495.

" Commentarius in Canticum Canticorum 11.360-362, in: Die griechischen christlichen
Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte. Origenes 8. Hrsg. W. A. Baehrens, Berlin 1925,
113-115.



Afrika und die Afrikaner als heilsgeschichtliches Symbol 211

verkiirzten Perspektive heraus fir haBlich halten, macht er dadurch, daB3
er die moralische Verfehlung dieser Haltung in ihrer HaBlichkeit sichtbar
macht, nur noch schoner. An dem Punkt, an dem Menschen sich fiir scho-
ner zu halten beginnen als andere, demonstriert er ihre moralische Per-
version anhand ihrer dsthetischen Deformation. Miriam, die weiBBe Frau,
erweist sich gerade dadurch, daB sie infolge ihrer Uberheblichkeit durch
den Aussatz noch heller wird, als sie von Natur aus ist, als hdBlich, die
afrikanische Frau des demiitigen Moses aber erweist sich nun erst recht
als schén — ,,afrikanisch schon®.

3. Afrika und die Menschheit ~ Gregors von Nyssa Exegese von Hld 1, 5

Origenes’ afrikanisch theologische Deutung dieses Verses ist sicher auch
von der kulturellen Vielfalt Alexandriens und seiner Ndhe zu Afrika mit-
geprigt. Spitere Exegeten, allen voran Gregor von Nyssa, hatten diesen
Hintergrund nicht, und so fallt ihre Auslegung im Hinblick auf die ekkle-
siologische und interkulturelle Dimension des Verses wesentlich spérli-
cher aus, obwohl sie nie ganz verschwindet.

In einem Punkt treibt Gregor von Nyssa das Bild - er wendet es im Un-
terschied zu Origenes auf die Beziehung der individuellen menschlichen
Seele zu Gott an - sogar noch iiber die von Origenes gesetzten Akzente
hinaus.!?

Er beginnt seinen Kommentar mit einer Beschreibung des Offenba-
rungszeltes (Zelt der Begegnung) nach Ex 26. AuBerlich ist das Zelt grau
und unscheinbar, innen aber strahlt es auf in der Herrlichkeit Gottes. An-
kniipfungspunkt dieses Bildes ist die Rede HId 1,5 f von den (schwarzen)
Zelten Kedars in Kontrast zu den goldbestickten Zierdecken Salomos.
Gerade das nach auBBen hin Dunkle und auf den ersten Blick HaBliche
1aBt Gott herrlich aufstrahlen wie etwas, das durch einen Schleier hin-
durch schoner wirkt als es schon ist.

Aber es ist in diesem Fall nicht der Schein, der wirkt. Gott 148t das
Dunkle nicht nur schdn erscheinen, er macht es schon. Die Schonheit der
menschlichen Seele besteht nach Gregor nicht in natiirlichen Veranlagun-
gen wie Herkunft oder Hautfarbe, sondern darin, daf sie von Gott geliebt
wird. Das Schwarzsein ist demnach nicht an sich schén. Vielmehr bewirkt
nach Gregor die Liebe Gottes das Paradox: Je schwirzer, desto strahlen-
der: ,,Sagt sie [die Seele] doch: Auch wenn jetzt die Schonheit, in die ich

12 Homiliae in Canticum Canticorum 1. 5-6, in: Gregorii Nysseni in Canticum Canticorum.
Hrsg. W. Jaeger & H. Langerbeck, Leiden 1960, 42-51.



Josef Lopl 212

dadurch, daB3 die Gerechtigkeit mich liebt, verwandelt wurde, in mir auf-
strahlt, so weif3 ich doch, daB} ich im Prinzip nicht weifl bin, sondern
schwarz. Mein fritheres Leben, das dunkel und schattenhaft war, hat an
mir ein solches Aussehen bewirkt. Nun aber bin ich zugleich dies und je-
nes. Denn verwandelt wurde meine Ahnlichkeit mit der Finsternis in
strahlende Schonheit.“!?

Gregor spricht nicht ausdriicklich davon, daf3 die Sprecherin Hid 1, 5
Afrikanerin sei. Er 1403t den von der allegorischen Auslegung Origenes’
her einzigen moglichen Bezugspunkt, Moses’ Ehe, auBler acht. Das liegt
nicht zuletzt auch daran, dal bei ihm die ekklesiologische Dimension
eher in den Hintergrund tritt. Dennoch bringt er das Motiv Afrika an ent-
scheidender Stelle am Ende des Abschnitts, und zwar gerade da, wo auch
die ekklesiologische Dimension des Verses kurz beleuchtet wird: ,,Das-
selbe [wie die Sprecherin Hld 1, 5 andeutet] sieht auch David in der Stadt
auf der Hohe und wie im Wunder macht auch er die Erfahrung der Schau
der Stadt Gottes, iiber die Grofles gesagt wird wie: Babylon wohnt [in ihr]
und der Hure Rahab wird [in ihr] gedacht, Fremde aus anderen Stimmen,
Tyros und das Volk der Aithiopes weilen in ihr, so daB} ihr niemand mehr
nachsagen kann, ihre Einwohner hitten sie im Stich gelassen. Wie ja auch
das Schriftwort lautet: Keiner wird Zion mehr sagen: Ist denn auch nur
ein einziger Mensch in dir gezeugt worden (Ps 86, 3-5)? - Denn die Ange-
horigen anderer Stdimme werden dort zu Angehorigen des Stammes der
Stadt, zu Jerusalemern die Babylonier, zur Jungfrau die Hure, hellhdutig
die Airhiopes und Tyros die Stadt auf der Hohe.*!*

Das Motiv der Aithiopes, der Afrikaner als Bewohner der Stadt auf der
Hohe dient hier also erneut dazu, die Universalitit des Heilswillens Got-
tes zum Ausdruck zu bringen. Wie bei Origenes gilt auch hier: Afrika und
die Afrikaner stehen als Symbol fiir die ganze Menschheit im Heilsplan
Gottes an bevorzugter Stelle. An ihnen wird allen anderen Voélkern die
Art und Weise des Vorgehens Gottes demonstriert.

4. Von Afrika als Symbol zu einer afrikanischen Theologie —
Weitere Schriftstellen

Die an Hld 1, 5 begonnene afrikanisch-theologische Exegese wird nun
von Origenes und anderen Theologen in einen weiteren biblisch-theologi-
schen und dogmatischen Kontext gestellt. Dabei werden im Wesentli-

3 Vgl. Anm. 12.
14 Vgl. Anm. 12.



Afrika und die Afrikaner als heilsgeschichtliches Symbol 213

chen folgende fiinf Texte, bzw. Textgruppen herangezogen: 1. Die Ehe
Moses’ mit einer Kuschiterin (Num 12, 1-16), 2. Der Besuch der Kénigin
von Saba bei Salomo (1 Kén 10, 1-10; Ps 72, 10; Mt 12, 42), 3. Die Stelle
,,Kusch erhebt zu Gott seine Hinde“ (Ps 68,32b), 4. Die Stelle ,,von jen-
seits der Strome von Kusch bringen mir meine Verehrer dann als Gabe
die Gemeinde meiner Verstreuten® (Zef 3, 10) und 5. Die Tat des Kuschi-
ters Ebed-Melech (Jer 38, 7-13).%

Der systematische Gedankengang lauft wie folgt: Die Siinde Miriams
und Aarons hatte darin bestanden, den Willen Gottes, der ihnen durch
Moses nahegelegt wurde, zu miBachten und darauf zu beharren, selbst zu
wissen, was der Wille Gottes sei: ,,Hat etwa der Herr nur mit Mose ge-
sprochen? Hat er nicht auch mit uns gesprochen?* (Num 12, 2). Gott aber
hatte bereits beschlossen, die ganze Menschheit in seiner Kirche zusam-
menzurufen. Moses, der in der genannten Stelle als ein sehr demiitiger
Mann beschrieben wird, hatte das begriffen. Er hatte sich in seinem Her-
zen Gottes Willen angeeignet und eine Afrikanerin geheiratet. Er, der mit
Gottes Willen im Einklang stand, schaute Gott in seinem Wesen, von An-
gesicht zu Angesicht. Seine Liebe zu Gott und die Liebe zu seiner Frau
waren ein und dieselbe. Miriam und Aaron dagegen, die, sich auf das Ge-
setz berufend, ihren eigenen Willen durchsetzen wollten, erfuhren Gottes
Willen als Strafe.

Die afrikanische Frau Moses’ symbolisiert die Menschheit, die Ehe
Moses’ mit ihr den Willen Gottes, die ganze Menschheit zu einer geschwi-
sterlichen Gemeinschaft zusammenzufiihren. Ist dieser Wille im Volk des
Alten Bundes VerheiBBung, so wird er im Bund des neuen Gottesvolkes
vom fleischgewordenen Sohn verkorpert. Moses’ ,,Ein-Fleisch-Werden*
mit seiner afrikanischen Frau wird also als VerheiBBung der Fleischwer-
dung des Logos verstanden.

Nahtlos an diese Deutung schlieBt sich das Motiv der Konigin von
Saba an, die mit der Konigin des Siidens Mt 12, 42 identifiziert wird.
Auch sie symbolisiert die Menschheit von einem Ende der Erde zum an-
dern. Ihr Besuch in Jerusalem ist die Bestétigung dessen, was in den Pro-
pheten- und Psalmworten unter 3. und 4. zum Ausdruck kommt.

Ebed-Melech wird als Eunuch im Sinne von Mt 19, 12 verstanden. Er
half Jeremia aus der Zisterne, in die ihn die Hohenpriester und Schriftge-
lehrten Jerusalems hineingeworfen hatten. Jeremia ist einer der Prophe-
ten, auf deren Schicksal sich Jesus in den Evangelien im Hinblick auf sein

s Commentarius in Canticum Canticorum 11.366-367, in: Die griechischen christlichen
Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte. Origenes 8. Hrsg. W. A. Baehrens, Berlin 1925,
117-118.



Josef Laf3l 214

eigenes Los beziehen wird (Mt 5, 12; 23, 29,34,37). Die Fiihrer seines ei-
genen, des Gottesvolkes, warfen ihn in die Grube und glaubten, er wire
tot. Ein Heide, ja noch mehr, ein Afrikaner, ein Aithiops mit dem Namen
Ebed-Melech, ,,Diener des Herrn“, glaubte, daf3 er lebte und half ihm aus
der Grube, die so zum Symbol des Herrengrabes wird.

Die universale Deutung des Ausdrucks Aithiops vertritt auch der ro-
misch-afrikanische Theologe Augustinus von Hippo in der Auslegung
der Verse Pss 72, 10, ,,Die Konige von Saba und Sheba kommen mit Ga-
ben“, und 74, 14, ,Du hast die Kopfe des Leviatan zermalmt, ihn den
Afrikanern, Aithiopsin, zum FraBl vorgeworfen.“!¢ Zum ersten Vers meint
Augustin: ,,Er bezieht sich auf alle Vélker der Erde, d. h. anstelle aller an-
deren wird das Volk am Ende der Welt genannt.“'” Er fiahrt fort: ,,Wie?
Was verstehe ich unter populi aethiopici? Was, wenn nicht, wenn schon
die Schwarzen, dann auch alle Vélker; denn Aerhiopes sind die Schwar-
zen. Die schwarz waren, werden zum Glauben berufen, gerade sie: Denn
ihr, die ihr einst Finsternis ward, seid jetzt durch den Herrn Licht geworden
(Eph 5,8). Gerade die Schwarzen werden berufen - und sie bleiben nicht
schwarz; denn aus ihnen wird Kirche; und von der sagt man: Wer ist sie,
die da aufsteigt so hell”'* Was namlich geschah mit der Schwarzen, wenn
nicht das, was geschrieben steht: Schwarz bin ich und schon?“'® Augustin
wechselt ohne grofle Umschweife iiber von der wértlichen auf die tiber-
tragene Ebene: Populi aethiopici meint die Gesamtheit aller Menschen.
Sie wird reprasentiert von dem Teil der Menschheit, der am weitesten
vom Zentrum der Zivilisation entfernt ist. Kirche entsteht von den Rin-
dern her. Was ausgestoflen war, in der Dunkelheit (Eph 5, 8), riickt in die
Mitte, ins Licht. In Ankniipfung an Origenes nennt Augustin den Vers
Hid 1,5. Das Midchen, das von diesem als die afrikanische Frau Moses’
identifiziert worden war, ist die Kirche. Sie ist nicht schwarz und trotzdem
schén (sed), sondern ganz einfach — und Augustin weist hier noch einmal
Hieronymus’ Vulgataiibersetzung zuriick — schwarz und schon.

¢ Von Ps 74, 14b gibl es allerdings eine Vielzahl von Tex(variationen. Vgl. in der Einheits-
iibersetzung ,,den Seeungeheuern“ und ,.dem Volk von Didmonen.*

7 Enarratio in Psalmum LXXI1.12, CCSL 39, 897.

'8 HId 8, 5. Wie so oft hilt sich Augustin an den LXX-Wortlaut dealbata, statt sich an
Hieronymus® Vulgata-Ubersetzung aus dem Hebriischen, de deserto, zu orientieren

9 Enarratio in Psalmum LXXII1.16, CCSL 39, 1014.



Afrika und die Afrikaner als heilsgeschichtliches Symbol 215

5. Geschichtliche Konkretisierung — Afrikaner in der Kirche und
afrikanische Kirchen

Das von Augustinus haufig zitierte ,, Afrika glaubt an Gott,* dethiopia cre-
det Deo?, ist, wenn man die Entwicklung afrikanischen Christentums in
der Spitantike betrachtet, alles andere als ,,nur“ eine Allegorie. Schon die
Geschichte von der Taufe des Kimmerers der nubischen Koniginmutter,
der Kandake, durch Philippus Apg 8, 2640 reflektiert wahrscheinlich hi-
storische Vorgiinge, auch wenn eine ,,offizielle“ Mission ans nubische
Konigshaus erst im 6. Jahrhundert unter Kaiserin Theodora erfolgt sein
soll.2!

Als es im 4. Jahrhundert den syrischen Kauffahrer Frumentius, der von
Athanasius zum ersten Patriarchen Abyssiniens geweiht wurde, nach
Axum verschlug, war das Christentum bereits im ganzen Gebiet des Ro-
ten Meeres verbreitet.?? Frumentius ist also weniger der Griindervater ei-
ner afrikanischen Kirche als ein erster militant orthodoxer Bischof in ei-
ner Zeit, als diese Kirche unter Kaiser Constantius II. (337-361) bereits in
die Glaubenskimpfe jener Epoche hineingezogen wurde.

,,Echte Missionare* waren friihere, ,,einheimische* Christen gewesen:
Gregor von Nyssa etwa erwihnt einen gewissen Theophilus, der bei den
Himyariten und Axumiten missioniert habe und ein Blemmys, ein No-
made aus dem Grenzgebiet zwischen den heutigen Lindern Athiopien
und Sudan gewesen sei.? Demnach hatte es also keines ,,Griechen* wie
Frumentius bedurft, um Axum zu christianisieren.*

Hieronymus berichtet bereits gegen Ende des 4. Jahrhunderts von zahl-

20 Enarratio in Psalmum LXVII1.41, CCSL 39, 898.

21 Vegl. J. Kraus, Die Anfinge des Chrtstentums in Nubien. Mddling 1930. M. Krause, Zur
Kirchen- und Theologiegeschichte Nubiens, in: Kunst und Geschichte Nubiens in christlicher
Zeit. Ergebnisse und Probleme aufgrund der jiingsten Ausgrabungen. Hrsg. E. Dinkler,

Recklinghausen 1970, 71-86. Ders., Kdnig Ezana von Aksum und das Christentum. Ein
Randproblem der Geschichte Nubiens, in: Agypten und Kusch. Schriften zur Geschichte und
Kultur des Alten Orients. Mélanges D. Hintze, 13. Berlin 1977, 121-132

22 Rufinus, Historia ecclesiastica 1.9, PL 21, 478-480. Socrates, Historia ecclesiastica 1.19,
PG 67, 125-139. Sozomen, Historia ecclesiastica 11.24, PG 67, 996-1000. Vgl. A. Dihle, Fru-
mentios und Ezana, in: Umstrittene Daten: Untersuchungen zum Auftreten der Griechen am
Roten Meer. Hrsg. A. Dihle, Kdln u. a. 1965, 36-64. W. W. & F. A. Dombrowski, Frumen-
tius/Abba Salama: Zu den Nachrichten iiber die Anfinge des Christentums in Athiopien, in:

Oriens Christianus 68 (1984) 114-169f.

2 Contra Eunomium 1, in: Gregorii Nysseni opera 1*/2. Hrsg. W. Jaeger. Leiden 1960, 38.

24 Die These E. Isaacs, An Obscure Component in Ethiopian Church History. An examina-
tion of various theories pertaining to the problem of the origin and nature of Ethiopian Chri-
stianity, in: Le Muséon 85 (1972) 240, 242f. scheint widerlegt: Vgl. A. Grillmeier, Jesus der
Christus im Glauben der Kirche 11/4: Die Kirche von Alexandrien mit Nubien und Athiopien
nach 451. Freiburg u.a. 1990, 339.



Josef Lol 216

reichen ,dthiopischen* Pilgern und Ménchen in Jerusalem.?s Einer der
prominentesten Vertreter dieser Ménche, ja der Ménche jener Zeit iiber-
haupt war Moses der Nubiersder in der sketischen Wiiste wirkte und
Ende 4. Anfang 5. Jahrhundert als Presbyter im Alter von etwa 75 Jahren
in einem der dortigen Kldster starb.?s Er soll ein Rauber und Mérder ge-
wesen sein, ehe er sich zu einem strengen BiiBerleben bekehrte und fiir
seine Demut und Weisheit sowie seine Giite weithin beriihmt und gesucht
wurde. Die Geschichten, die von ihm erzihlt werden, dhneln in vielem
denen iiber andere Ménchsviter. Sie handeln von auBerordentlichen as-
zetischen Ubungen und von der besonderen Giite und Hilfsbereitschaft
des Monchs gegeniiber bedringten Mitmenschen.

Eine von ihnen bezieht sich auch auf seine dunkle Hautfarbe: Der Pa-
triarch von Alexandrien wollte ihn auf die Probe stellen und wies einige
Kleriker an, ihn aus der Kirche zu vertreiben. Diese fuhren ihn an: ,,Hin-
aus mit dir, 4ithiops.“ Er aber ging in sich und sagte: ,Recht haben sie,
schwarz bist du und deine Haut sieht aus wie mit RuB bedeckt. Du bist
kein Mensch. Warum also kehrst du bei Menschen ein?“?” Der Patriarch
war tief betroffen von dieser Reaktion. Als er Moses offenbarte, daB er
ihn hatte auf die Probe stellen wollen, ermahnte ihn dieser, er solle lieber
achtgeben, daB seine Seele nicht genauso schwarz wiirde wie seine, Mo-
ses’ Haut.

Der Ausdruck Aithiops wird von den #gyptischen Klerikern also rassi-
stisch verwendet. Moses 148t sich jedoch nicht provozieren. Seine Reak-
tion zeugt von einem ungeheuren SelbstbewuBtsein, gewiirzt mit einem
tiichtigen Schuf} Ironie. Er gibt zu: Er ist Afrikaner, seine Haut sieht aus
wie Ruf3 (eine im Sudan hiufige Pigmentierung). Seiner unangefochtenen
Stellung in der Kirche tut dies aber keinen Abbruch. Er zeigt sich den
dgyptischen Klerikern, die ihn aus ihrer Kirche werfen wollen, haushoch
iberlegen. Dennoch bleibt er sich dabei zutiefst bewuft, daB all dies vor
Gott nicht zéhlt. Was zihlt - und hier scheut Moses sich nicht, héchst-
selbst auf die miBverstindliche und zweideutige SchwarzweiBmetapho-
rik zuriickzugreifen - ist die Reinheit der Seele, nicht die Bleiche der
Haut.

» Epistulae XLV1.101-2 und CVI1.2,3, CSEL 54, 339f. und 55, 292. Vgl. O. Meinardus,
The Ethiopians in Jerusalem, in: ZKG 76 (1965) 116.

26 Quellen zum Leben Moses’: Palladius, Historia lausiaca XX11, PG 34, 1065-1068. Sozo-
men, Historia ecclesiastica V1.29, PG 67, 1376-1381. Apophtegmata Patrum, PG 65,
281-290. J.-M.Sauget, Mosé di Scete o I’Etiope, in: Bibliotheca Sanctorum 1X. Rom 1967,
652-654. Sein Sterbedatum wird zwischen 391 und 409 angesetzt. Vgl. H. G. Evelyn-White,
The Monasteries of the Wadi’N Natrun, Part I1: The History of the Monasteries of Nitria
and Scetis. New York 1932, 154-156.

2 Apophtegmata Patrum 1V, PG 65, 285.



Afrika und die Afrikaner als heilsgeschichtliches Symbol 217

Das Leben Moses’ wurde offensichtlich zum AnlaB3 genommen, das
Motiv von der Bekehrung Afrikas als Symbol fiir die Bekehrung der gan-
zen Menschheit neu zu beleben. Nie zuvor, so schreibt Sozomen in seiner
Kirchengeschichte, hatte es eine so plétzliche Bekehrung von einem solch
extremen Lasterleben zu einer solch auBerordentlichen Heiligkeit gege-
ben.2® Und in einem anonymen byzantinischen Menologium steht: ,,We-
der Sklaven noch Ubeltiter sind aus dem Reich Gottes ausgeschlossen.
Wenn sie sich bekehren, wie es sich gehort, und in Rechtschaffenheit
nach Gottes Geboten leben, sind sie bereits darin. Auch sind weder Sky-
then noch Schwarze aus dem Reich Gottes ausgeschlossen ... Dies wird
neben vielen anderen besonders im Fall Moses’ des Nubiers deutlich ...
eines Mannes, dessen Leib schwarz war, dessen Seele jedoch strahlte wie
das Leuchten der Sonne.“?” Nie zuvor habe sich jemand aus solcher Ver-
dorbenheit zu solcher Heiligkeit bekehrt. An Mose habe Gott deutlich ge-
macht, daB der Spruch, einen Aithiops kénne man nicht weill waschen,
falsch sei (Vgl. Jer 13, 23).

Trotz der hier sichtbaren Typifizierung Moses’ und des Rassismus des
agyptischen Klerus ist die Etablierung eines afrikanischen Christentums
im 5. Jahrhundert uniibersehbar. Der Versuch Constantius’ I1., die Kir-
che von Axum der Kirche von Alexandrien zu entfremden, die Gestalt
des Blemmys-Missionars Theophilus und vor allem die eindrucksvolle
Gestalt Moses’ des Nubiers zeigen, daB siidlich von Agypten Kirchen
heranwuchsen, die sich von der griechischen Vorherrschaft zu 16sen be-
gannen. Neue Theologien entstanden, die den Ansétzen afrikanischer
Theologie in fritheren Quellen nun auch die geschichtliche Basis ver-
schafften. In den Kirchen Nubiens und Abyssiniens, deren Bliitezeit in
das 8. und 9. Jahrhundert fillt, sollte so in eindrucksvoller Weise zur Voll-
endung gefiihrt werden, was noch bei Origenes und Augustin lediglich
auf dem Papier stand: ,,Afrika erhebt seine Hinde zu Gott.“

Schiuf3

Zwischen der afrikanischen Theologie eines Origenes’ und der Entste-
hung afrikanischer Kirchen in Nubien und Abyssinien liegen mehrere
Jahrhunderte. Gegen Ende dieser Zeit begann das Bewuftsein eines kul-
turiibergreifenden gemeinsamen Ursprungs langsam nachzulassen, die
Perspektive an Universalitét zu verlieren.

28 Historia ecclesiastica V1.29, PG 67, 1377B-D

» Vita S. Moysis Aethiopis, in: Menologii Anonymi Byzantini Saeculi X Quae Supersunt.
Hrsg. V. Latysev, St. Petersburg 1912, Nachdruck in: Subsidia Byzantina lucis ope iterata.
Hrsg. J. Irmscher u. a., Leipzig 1970, fasc. 2, 330-334, 330.



Josef Ll 218

Die Vorgabe, dal die Gemeinsambkeit des Ursprungs von der Vernunft
her anzunehmen sei, hatte die heidnische Antike gemacht. Juden und
Christen hatten zur Verinnerlichung dieser Vernunfteinsicht beigetragen,
indem sie sie in Beziehung zum Glauben an die Gottebenbildlichkeit des
Menschen setzten.

Bei Origenes wirkten beide Traditionsstringe zusammen: Nicht natiir-
liche Gegebenheiten wie Rasse und Hautfarbe fithren zu Unterschieden
unter den Menschen, sondern kulturelle Institutionen. In ihnen und nicht
im genetischen (,,Erb-“) Apparat des Menschen, wirkt auch die Siinde.
Im Prinzip, vom Schépfer Gott her, sind alle gleich (gut). Nur aufgrund
dieser grundsitzlichen Einsicht konnte Origenes die dunkle Hautfarbe
der Afrikaner unbefangen als Symbol fiir die Situation aller Menschen
deuten: Wer andere wegen ihrer Hautfarbe diskriminiert, diskriminiert
sich selbst und umgekehrt. Sein moralischer Defekt wird #sthetisch um-
gesetzt. Miriam hat es sich selbst zuzuschreiben, daB Gott sie mit der Blei-
che des Aussatzes schligt, da sie mit Gott rechtete, statt in der Erfilllung
seines Willens ihr Gliick zu finden wie Moses. Statt die Schénheit der
afrikanischen Frau Moses’ und Gottes Giite ihr gegeniiber zu erkennen,
setzte sie ihre eigenen MaBstibe und scheiterte daran. Wer dagegen wie
der sketische Moses die wahre, ,,afrikanische Schonheit” der von Gott in
ihrer Siinde bejahten Menschheit erkennt, wird auch die tiefe Symbolik
seiner eigenen Hautfarbe schitzen lernen, sei sie hell oder dunkel.

Origenes hatte seine afrikanische Theologie in einen universalen Hori-
zont gestellt. In den konkret entstehenden afrikanischen Kirchen wurde
sie in Médnnern wie dem sketischen Moses zum Leben erweckt. Die kultu-
relle Engfiihrung mag einen gewissen Niveauverlust bewirkt haben, doch
ohne den Kern der Lehre anzutasten.3

Wenn sich heute in Afrika erneut junge Kirchen auf den Weg machen,
konnte auch eine Riickbesinnung auf die Anfinge afrikanischer Theolo-
gie in der alten Kirche eine Moglichkeit sein, diese Lehre in adidquater
Form neu zu leben und weiterzureichen.

3 Zum Beispiel einer solchen Theologie s. S. Euringer, Die Auffassung des Hohenliedes bei
den Abessiniern. Ein historisch-exegetischer Versuch. Leipzig 1900.





