IM SPIEGEL DER ZEIT

Die Wirklichkeit Gottes
in der Welt des Expressionismus

Herbert Vorgrimler zum 65. Geburtstag (4. 1. 1994)

Gibt es eine christliche Kunst? Diese Frage ist nach wie vor umstritten. Die Ant-
worten reichen von einer strikten Negierung bis zur einseitigen Forderung nach
biblischen Darstellungen. Herbert Vorgrimler hat in diesem Zusammenhang dar-
auf hingewiesen, daBl der Mensch seit der Aufklarung begann, ,,sich selbst in der
Kunst auszusagen, und zwar hinsichtlich aller seiner Dimensionen, hinsichtlich
der Erfahrung seiner selbst und hinsichtlich der Erfahrung der Welt.“! Damit
liegt die SchluBfolgerung nahe, dafl die Frage nach einer ,religiésen bzw. christli-
chen Kunst“ nicht allein eine Frage des Motivs, sondern vor allem eine Frage der
Erfahrung von Wirklichkeit ist.2 Es gilt also nicht allein, die Rezeption der Kunst
durch den Betrachter zu beriicksichtigen, sondern vor allem die Weiterfahrung
des Kiinstlers zu untersuchen, wenn die Frage nach dem Verhiltnis von Kunst
und Religion gekldrt werden und dabei eine Vereinnahmung der Kunst durch die
Kirchen bzw. durch die Theologie vermieden werden soll.

Im folgenden soll am Beispiel von Wassily Kandinsky und Franz Marc gezeigt
werden, daB der Schritt zur Abstraktion innerhalb des Expressionismus im Kern
religiés motiviert war. Auf die theosophischen Wurzeln dieser beiden Kiinstler ist
schon mehrfach hingewiesen worden?, eine Untersuchung des christlichen Kon-
textes steht jedoch nach wie vor aus. So schreibt etwa P. Overy: ,Man hat oft auf
Kandinskys Interesse an der Theosophie wahrend seiner Miinchener Jahre hinge-
wiesen, doch seltener die wichtigere Tatsache seines Christenglaubens beriick-
sichtigt.«*

U H. Vorgrimler, Heutige Theologie und heutige Kunst, in: ders. u. a. (Hg.): Gotr in Welt.
Festgabe fiir Karl Rahner, Bd. I1. Freiburg u. a. 1964, 681-689, hier 684.

2 Vgl. dazu auch: O. Mauer, Kunst und Realitdr (1967), in: G.Rombold (Hg.): Otto Mauer.
Uber Kunst und Kiinstler. Wien 1993, 76-91.

3S. Ringbom, Art in the , Epoch of the Great Spiritual”. in: Journal of the Warburg and
Courtauld Institutes XXIX, 1966, 386418, ders. Die Steiner Annotationen Kandinskys, in:
A. Zweite (Hg.), Kandinsky und Miinchen, Begegnungen und Wandlungen, Miinchen 1982,
102-105, ders., Kandinsky und das Okkulte, in: A. Zweite (Hg.), Kandinsky und Miinchen,
85-101. ders., Mystik und gegenstandslose Malerei, in: S. Hartmann (Hg.), Mpysticism
(Scriptura Instituti Donneriani Aboensis Bd. 5). Uppsala 1970, 168-188, ders., The soun-
ding Cosmos. A Study in the Spiritualism of Kandinsky and the Genesis of Abstract Pain-
ting. Abo 1970.

4 P. Overy, Kandinsky. Die Sprache des Auges. Kbln 1970, 29. Fehlende Untersuchungen
tiber den Bezug Kandinskys zur Ikonenmalerei beklagt auch H. Belting, Bild und Kunst.
Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst. Miinchen 1990, 32.



Im Spiegel der Zeit 226

Diese Aussage mufl umso mehr erstaunen, als sowohl Wassily Kandinsky wie
auch Franz Marc in ihren Schriften auf ihre christlichen Wurzeln deutlich hinwei-
sen. Als Franz Marc sein Theologie-Studium abbricht, um sich der Kunst zuzu-
wenden, sieht er darin keinen Gegensatz: ,,Wir bewundern die Jiinger des ersten
Christentums, daB sie die Kraft zur inneren Stille fanden im tosenden Lirm jener
Zeit. Um diese Stille flehen wir stiindlich und streben nach ihr.“s

Auch Wassily Kandinsky betont in einem Gesprich: ,,Erschrecken Sie nicht,
wenn ich Ihnen jetzt sage, daB3 ich meine eigenen Bilder, besonders seit ich unge-
genstidndlich male und je ilter ich werde, als christliche Bilder erkenne. Das ist
mir vor zehn Jahren unabweisbar deutlich geworden. [...] Ich schitze keine Male-
rei so hoch wie unsere Ikonen. Das Beste, was ich gelernt habe, habe ich an unse-
ren Tkonen gelernt, nicht nur das Kiinstlerische, sondern auch das Religidse.“¢

Es liegt daher nahe, die kunsttheoretischen Positionen der Initiatoren des
,Blauen Reiters* auf ihren religiésen Kern hin zu befragen. Die mystische Dimen-
sion der abstrakten Kunst, die sich dabei zeigen wird, soll anschlieBend in Bezie-
hung gesetzt werden zu Teilhard de Chardin, der iiber seine Schriften zur Evolu-
tion hinaus einer der groBen Mystiker des beginnenden 20. Jahrhunderts war.’

Die Welt des Expressionismus

Bereits mit der ersten persdnlichen Begegnung zwischen Franz Marc und Wassily

Kandinsky am Silvesterabend 1910 entsteht eine wechselseitige Sympathie, die in

den folgenden sechs Jahren zu einer duBerst fruchtbaren Zusammenarbeit fiihrt.?
Zu diesem Zeitpunkt sucht Kandinsky fiir seine Abhandlung ., Uber das Gei-

> F. Marc: Vorwort zur zweiten Auflage, in W. Kandinsky/F. Marc (Hg.), Der Blaue Reiter
(Dokumentarische Neuausgabe von Klaus Lankheit). Miinchen, 8. iiberarbeitete Auflage
1990, 326. An anderer Stelle greift Franz Marc das Bild der frithen Christen wieder auf,
wenn er in seinen Aphorismen schreibt: ,,Der uralte Glaube an die Farbe wird durch die
Entsinnlichung und Uberwindung des Stoffes an ekstatischer Glut und Innigkeit zuneh-
men wie einst der Gottesglaube durch die Verneinung der Gétzenbilder.” (F. Marc, Das
Zweite Gesicht. Aphorismen (1915), in: G. Meifiner (Hg.): Franz Marc, Briefe, Schriften,
Aufzeichnungen. Leipzig u. a., 2., erw. Auflage 1989, 276-302, hier 291.

¢ Kandinsky nach L. Schreyer, Erinnerungen an Sturm und Bauhaus. Miinchen 1956,
230ff. Nach Aussagen seiner Witwe war Kandinsky sein Leben lang orthodoxer Christ.
Vgl. N. Kandinsky, Kandinsky und Ich. Miinchen 1987, 235.

7 Deshalb spricht Werner Broker auch von dem ,anderen‘ Teilhard de Chardin. Vgl. W.
Broker, Der ,andere” Teilhard de Chardin, in: Paderborner Studien, H. 4/5, 1975, 33-39,
vgl. auch H. de Lubac, Teilhard de Chardins religiése Welr. Freiburg u. a. 1969, bes. 9-34
und 110-130.

# Mit dem Tode Marcs am 4.3.1916 in der Schlacht von Verdun geht die schopferische Ara
des Blauen Reiters zu Ende. Bis zu diesem Zeitpunkt werden zwei umfangreiche Ausstel-
lungen durchgefiihrt und eine dritte ist in Planung. (Siehe: A. Zweite, Kandinsky und Miin-
chen. Begegnungen und Wandlungen 1896-1914. Miinchen 1982) AuBerdem geben Kan-
dinsky und Marc 1912 den Almanach ,,Der Blaue Reiter” heraus, der als ,,die bedeutenste
Programmschrift des 20. Jahrhunderts“ gilt (R. Gollek, Der Blaue Reiter im Lenbachhaus
Miinchen. Miinchen, 4. erginzte Auflage 1988, 11) und der ,.in jiingster Zeit (...) eine uner-
wartete Aktualitit gewonnen (hat)“. (K. Lankheit in seinem Vorwort zur 7. Auflage 1989,
zitiert nach der 8. Auflage der Neuausgabe [1965] 1990, 11.)



Im Spiegel der Zeit 227

stige in der Kunst“ bereits im dritten Jahr einen Verleger. Franz Marc erkennt die
Bedeutsamkeit der avantgardistischen Kunsttheorie, die Kandinsky darin entfal-
tet, und stellt den Kontakt zu Reinhard Piper her.?

Kandinsky selbst versteht seine Schrift, die Ende 1911 erscheint und in einem
Jahr drei Auflagen erlebt!?, als Darstellung dessen, was Kunst leisten kann und
muf}. Zentrale Begriffe fiir den Auftrag der modernen Kunst sind dabei fiir ihn
die ,,Vibration der Seele* und ,,das Prinzip der inneren Notwendigkeit“.!" In be-
wuBtem Gegensatz zum Materialismus erklirt Kandinsky das ,,Geistige* zur zen-
tralen Dimension der Wirklichkeit. Er postuliert, da3 die Dinge einen ,inneren
Klang unterhalb der sichtbaren Oberfliche besitzen. Aufgabe des Kiinstlers im
schépferischen ProzeB soll Kandinsky zufolge sein, diesen ,inneren Klang® zu er-
spiiren und sichtbar zu machen. Damit treten die kiinstlerischen Motive, ganz
gleich ob realistisch oder verfremdet, zunéchst in den Hintergrund. Die Kunst
soll nicht linger abbilden, sondern den Betrachter anrihren.

Anschaulich wird diese Forderung durch einen Vergleich. Die menschliche
Seele dhnelt Kandinsky zufolge einem Klavier. Analog zum Pianisten, der die Ta-
sten anschldgt, um die Saiten des Instruments erklingen zu lassen, bedient sich
der bildende Kiinstler der Mittel seines Fachs, wie Farben, Formen und Motive,
um die Seele des Betrachters in Schwingung zu versetzen.!? Farbe und Form miis-
sen damit in der Kunst der Avantgarde nicht linger naturalistisch verwendet wer-
den. Sie werden vielmehr instrumentalisiert, um Wirkungen, d.h., um ,,Vibratio-
nen der Seele“, zu erzielen ...

Damit begriindet Kandinsky in der Kunsttheorie den Schritt zur Abstraktion,
den er selbst in seinen Werken drei Jahre nach der Vollendung seiner programati-
schen Schrift, im Herbst 1910, erstmals vollzieht: ,Man priift [die Bildkomposi-
tion] mit dem Gefiihl und stellt sich die Frage: sind die menschlichen Figuren fiir
die Komposition unbedingt notwendig oder diirfte man sie durch andere organi-
sche Formen ersetzen, und zwar so, da3 der innere Grundklang der Komposition
dadurch nicht leidet?13

Wichtig ist in diesem Zusammenhang, dafl die Bildkomposition und die Wahl
von Farben und Formen durch den Kiinstler keinesfalls beliebig ist, sondern

® Dieser mutige, junge Verleger leistete auf dem Gebiet der bildenden Kunst wahre Pio-
nierarbeit und ermdglichte es Kandinsky, auf eigenes Risiko seine Schrift bei ihm zu pu-
blizieren.

19 Grohmann bewertet diesen Erfolg im Kontext der Zeit: ,Die Tatsache, da3 ,Das Gei-
stige* in einem Jahr drei Auflagen erlebte, von Weihnachten 1911 bis Herbst 1912, 148t [...]
darauf schlieBen, da8 Kandinskys Gedankenginge an Vorstellungen riihrten, die in der
Kunst und auch auf anderen Gebieten nicht als absurd erschienen. Es war seit der Jahr-
hundertwende in den Wissenschaften und Kiinsten eine Wandlung eingetreten, die zwar
noch nicht in den Einzelheiten und Auswirkungen begriffen wurde, aber die geistige At-
mosphire verdnderte.“ Aus: W. Grohmann, Kandinsky. Koln 1958, 83.

11 W. Kandinsky, Uber das Geistige in der Kunst. Bern 31952, 64 u.6.

12 ebd. 59-110. In diesem Zusammenhang stellt Kandinsky die Verwandtschaft der Kiinste
fest, da das Anriihren der Seele nicht nur der Malerei gelingt, sondern auch den anderen
Kiinsten, wie z. B. Musik, Literatur und Tanz.

13 ebd. 74.



Im Spiegel der Zeit 228

durch ein ,,Prinzip der inneren Notwendigkeit“ geleitet wird, das stets danach
strebt, der geistigen Dimension der sichtbaren Welt adiquaten Ausdruck zu ver-
leihen.

Diese Hinwendung zur Abstraktion ist letztlich religiés motiviert, da der Kiinst-
ler zum Mittler zwischen der geistigen Dimension der Welt und dem Betrachter
wird, und Farbe und Form zu Elementen einer Metasprache werden: ,,Die orga-
nische Form dient hier nicht mehr als direktes Objekt, sondern ist nur ein Element
der gottlichen Sprache, die Menschliches braucht, da sie durch Menschen an
Menschen gerichtet ist.“!* Deswegen fordert Kandinsky, daB ,,die wirklich reine
Kunst [sich] in den Dienst des Géttlichen stellt«.'s

Solche Aussagen mufBiten bei Franz Marc auf fruchtbaren Boden fallen, der in
einem Brief an Reinhard Piper schreibt: ,,Meine Ziele liegen nicht in der Linie be-
sonderer Tiermalerei. Ich suche einen guten, reichen und lichten Stil, in dem we-
nigstens ein Teil dessen, was wir moderne Maler zu sagen haben werden, restlos
aufgehen kann. Und das wire vielleicht ein Empfinden fiir den organischen
Rhythmus aller Dinge, ein pantheistisches Sichhineinfiihlen in das Zittern und
Rinnen des Blutes in der Natur, in den Biumen, in den Tieren, in der Luft.“!s

So wie sich die christlichen Wurzeln bei Kandinsky in der 6stlichen Tradition
der Ikonenmalerei finden, kniipft der Pantheismus Franz Marcs an die Weltan-
schauung der Gotik an: ,Die erste Stufe der europdischen Erkenntnis war der
Glaube des Gotikers, der den Himmel sah, den Legendenhimmel der Heiligen,
und der die Wundenmale seines Heilands an seinem Korper brennen fiihlte und
die Riesendome nach dem Bilde seiner Himmelsvorstellungen baute. Unser
Glaube ist das zweite Gesicht, die zweite Stufe der Erkenntnis, die exakte Wissen-
schaft. Jeder Glaube gebiert Form. Unser Glaube des Wissens wird seine grofie
Form im 20. Jahrhundert haben.«"”

Die Hinwendung zur Gotik ist bei Franz Marc motiviert durch ein Ungeniigen
an der eignen Zeit, wie es sich auch bei Kandinsky findet. Beide Kiinstler reiben
sich an Materialismus und Positivismus, die seit dem 19. Jahrhundert erstarken. !®

'*ebd. 71. Die Seele des Menschen wird also nach Kandinsky durch eine ,,géttliche Spra-
che* angeriihrt, die durch die Kunst ausgesprochen wird. Als gelungenes Beispiel nennt
Kandinsky die badenden Frauen von Cézanne. ebd. 73.

5 ebd. 79.

' F. Marc, Brief an Reinhard Piper vom 20. 4. 1910, in: F. Marc, Briefe, Schriften, Aufzeich-
nungen, 30.

17 ebd. 288.

18 Uber seine erste Zeit in Miinchen 1910/11 schreibt Kandinsky: ,Damals dachte ich
manchmal: wie wird es woht in 20 Jahren aussehen? Werden wir nicht alle Professoren,
d.h. geistig begrabene Menschen sein, die gegen alles Neue kdmpfen und die Jugend has-
sen? (...) Angst hatte ich nur vor einer Reaktion, die die Kunst wieder zuriickschrauben
wird und der armen Menschheit >Ruhe« geben wird. Ich wuBte auch, daBl es noch einen
bdsen Kampf mit dem oberflichlichen Materialismus geben wird, daB dieser Kampf un-
vermeidlich ist und nicht bald zum Sieg fiihren wird. Die Spannung war aber gro und ich
hatte Vertrauen zu ihren Kréften. Auch heute bin ich nicht weniger sicher, daB der Kampf
einmal zum definitiven Sieg fiihren wird, wenn es auch noch Jahrhunderte (oder -tau-
sende) dauert.“ Aus einem Brief an W. Grohmann, April 1928. Verdffentlicht in: K.Gut-
brod (Hg.), Lieber Freund. Kiinstler schreiben an Will Grohmann. KéIn 1968, 53.



Im Spiegel der Zeit 229

Demgegeniiber erscheint die Gotik als eine Epoche des Subjektivismus und der
Mystik.

Nach Franz Marc ist ,,der Glaube“des Gotikers die Grundlage seiner Erkennt-
nis. Die Kunst der Gotik veranschaulicht diesen Glauben auf eine Art, die den
Betrachter stark emotional anspricht, wobei Freude, Glorie und Schmerz grund-
legende Bildthemen sind. Vor allem der Schmerz zeigt sich im 13. Jahrhundert in
neuen Bildformen wie der Pieta oder dem Pestkreuz.!® In diesen Darstellungen
manifestiert sich, wie Marc beschreibt, daBB der Mensch der Gotik , die Wunden-
male seines Heilands an seinem Kérper brennen fiihlte“2®

Noch deutlicher wird diese Form der Frommigkeit, die das Mitleiden des Glau-
bigen betont?!, anhand einer Meditation von Bernhard von Clairvaux
(1090-1153): ,,Nicht wie er ist, sondern wie er fiir uns geworden ist, wird uns Chri-
stus, unser Haupt, vorgestellt. ... Wie schén bist du fiir mich, o Herr, auch da, wo
du die himmlische Schonheit abgelegt hast, auch da, wo du dich erniedrigt hast.
Willst du den Erhabenen sehen, so miihe dich zuvor, den demiitigen Jesus zu se-
hen. Das sei unsere Betrachtung, Briider, Christus und dieser als Gekreuzigter.*2?

Der Subjektivismus des mitfiihlenden Individuums geht hier einher mit einer
neuen Form von Spiritualitit: ,,Die Mystik erwacht in den Seelen und mit ihr ur-
alte Elemente der Kunst.“?* Die Mystik geht davon aus, ,,da3 der Mensch ein
Gott in allen Dingen suchender und ein Gott zu aller Zeit und in allen Stitten und
bei allen Leuten und in allen Weisen findender Mensch werden miiBite*.2

Von der Gotik schligt Franz Marc den Bogen zum 20. Jahrhundert, indem er
die Mystik in Verbindung setzt zu den Erkenntnissen der neuzeitlichen Naturwis-

' vgl. hierzu J. Bialostoki, Die Andachitsbilder, in ders., Spdtmittelalter und beginnende
Neuzeit (Propylien Kunstgeschichte). Berlin 0.J., 35-39. '

*¢ Bildandacht und die Eigenproduktion innerer Bilder stellen die ersten Stufen jener My-
stik dar, deren ,letzte Stufe in der Ausschaltung der Sinnenwelt und der bildlosen Gottes-
schau der Seele* liegt. (vgl. H. Belting, Bild und Kult, 457-509, hier 459.)

2 Wihrend die Romanik in der Tradition des Platonismus vor allem das Schéne und Erha-
bene selbst am Gekreuzigten darzustellen suchte.

22 Zit. ohne Angabe der Quelle nach: A. Legner, Das Christus-Bild im Mittelalter, in: Das
Miinster, 2, 1988, 108-118, hier 113. (Hervorhebungen vom Verfasser).

2 So Franz Marc im ,Blauen Reiter'. (F. Marc, Die ,Wilden' Deutschlands, in: ders., W.
Kandinsky, Der blaue Reiter, [7]. Die in eckigen Klammern gesetzten Seitenzahlen [] bezie-
hen sich auf die Seitennummerierung der Orginalausgabe.) Zu nennen sind hier mittelal-
terliche Mystiker wie Meister Eckhart (1260 - um 1328), Heinrich Seuse (um 1295-1366)
oder Johannes Tauler (1300-1361). Auf Seuse, Tauler und Bernhard von Clairvaux geht
auch kurz ein: 8. Ringbom, Mystik und gegenstandslose Malerei, 173f. Zur Rezeption der
Marcschen Auffassung bei Guardini (,,Die Kirche erwacht in den Seelen*) vergleiche auch
M. Lutz-Bachmann, Der Begriff der Kirche bei Romano Guardini und in der zeitgendssi-
schen Ekklesiologie, in: ders. u.a. (Hg.): Auslegungen des Glaubens. Zur Hermeneutik
christlicher Existenz. Berlin u. a. 1987, 64-84 bes. 63-66.

> Meister Eckhart, Reden der Unterweisung, 22 (93,31-34). Zit. nach: J. Sudbrack, W. Lig-
ges, Das wahre Wort der Ewigkeit wird in der Einsamkeit gesprochen. Meister Eckharts
Seinsmystik und die Erfahrung der Wiiste. Wiirzburg 1989, 74. Das Axiom ,Gott zu finden
in allen Dingen’ findet sich nicht nur bei Ignatius von Loyola (vgl. seine Geistlichen Briefe),
sondern durchzieht in unterschiedlichen Formen die gesamte christliche Spiritualitit.



Im Spiegel der Zeit 230

senschaften®: , Unser Glaube ist das zweite Gesicht, die zweite Stufe der Erkennt-
nis, die exakte Wissenschaft.*

Die Weltsicht Marcs und Kandinskys wird in den Munchener Jahren durch die
Auseinandersetzung mit den Erkenntnissen der modernen Physik zu Beginn die-
ses Jahrhunderts grundlegend erschiittert. Die Entdeckung der Radioaktivitit
durch den franzgsischen Physiker Antoine Henri Becquerel und die Relativitits-
theorie Albert Einsteins stellen die Substantialitdt der Materie radikal in Frage.
»Das Zerfallen des Atoms war in meiner Seele dem Zerfall der ganzen Welt
gleich. Plétzlich fielen die dicksten Mauern. Alles wurde unsicher, wackelig und
weich. Ich hitte mich nicht gewundert, wenn ein Stein vor mir in der Luft ge-
schmolzen und unsichtbar geworden wire. Die Wissenschaft schien mir vernich-
tet: ihre wichtigste Basis war nur ein Wahn, ein Fehler der Gelehrten, die nicht im
verkldrten Licht mit ruhiger Hand ein géttliches Gebédude Stein fiir Stein bauten,
sondern in Dunkelheit aufs Geratewohl nach Wahrheiten tasteten ...“26 Will
Grohmann fiihrt dazu aus: ,,Das Erlebnis erschiittert ihn und erleichtert ihm zu-
gleich den Weg zu den vorausgeahnten neuen Konzeptionen der Kunst. Das Bild
der materiellen Wirklichkeit schwindet in den Jahren nach 1900 auch in den exak-
ten Disziplinen, und Kandinsky wird, wenn auch nicht eingestandenermalien,
seine Schliisse gezogen haben. Nicht in der Form der gedanklichen Auseinander-
setzung, sondern der gefiihlsmiBigen Analogie, wobei Wirklichkeit und Geist in
einer allumfassenden Ganzheit auftauchen.“?

Wenn es also Kandinsky um das ,Geistige in der Kunst® geht, ist das die Kon-
sequenz eines Weltbildes, in dem Materie nicht linger ein objektives, festes Ge-
geniiber sein kann. ,,BewuB3t oder unbewuft sucht der Mensch [...] dem in geisti-
ger Form in ihm lebenden neuen Wert eine materielle Form zu finden. Das ist das
Suchen des geistigen Wertes nach Materialisation. Die Materie ist hier eine Vor-
ratskammer, aus welcher der Geist das ihm in diesem Fall Notige wihlt, wie es
der Koch tut. Das ist das Positive, das Schaffende. Das ist das Gute. Der weille
befruchtende Strahl. Dieser weiBle Strahl fithrt zur Evolution, zur Erh6hung. So
ist hinter der Materie der schaffende Geist verborgen.“?® Die Kunst wird zur

25 Wenngleich auch das moderene Wissenschaftsverstindnis seine Wurzeln in der Gotik
hat: Albertus Magnus legte z. B. mit seiner Botanik (De vegetabilibus) Mitte des 13. Jahr-
hunderts eine erste Systematik der Pflanzen vor. (vgl. A. C. Crombie, Von Augustinus bis
Galilei. Die Emanzipation der Naturwissenschaft. Miinchen 1977, bes. 144ff., P. Simon,
Albert der Grofle [Art.] in: TRE 11. Berlin - New York 1978, 177-184, E. Mayr, Die Eni-
wicklung der biologischen Gedankenwelt. Berlin u. a. 1984, 76 ff. H. Balss, Albertus Magnus
als Biologe, in: H. W. Frickhinger, [Hg.]: Grofie Naturforscher Bd. 1. Stuttgart 1947, 1-306.).
Der geschirfte Blick fiir die Natur duBert sich in der Kunst durch einen zunehmend prézi-
sen Naturalismus, wie schon die Miniaturen in den ,Carmina burana‘ im frithen 13. Jahr-
hundert zeigen. (Carmina Burana. Hrsg. von A. Hilka und O. Schumann. Heidelberg 1930
u. 1941.)

26 W, Kandinsky zitiert nach: N. Kandinsky, Kandinsky und Ich, 32.

27 W. Grohmann, Kandinsky, 85.

2 W. Kandinsky, Uber die Formfrage, in: ders., F. Marc, Der blaue Reiter, [74).



Im Spiegel der Zeit 231

Suche nach dem Ausdruck des Geistigen und bekommt gleichzeitig eine neue,
religiose Dimension.?®

Im Gegensatz zur Gotik, wo die religiése Dimension in einen naturalen Rah-
men gestellt wurde, wird in der abstrakten Kunst die naturale Dimension in einen
religiésen Rahmen projiziert. Sowohl die Gotik als auch der Expressionismus zie-
len auf spezifische Wirkungen beim Betrachter ab. So wie der mittelalterliche
Mensch sich im Kunstwerk mit dem Leiden oder der Glorie identifizierte, erkennt
der moderne Mensch in der abstrakten Kunst neue, mystische Dimensionen von
Wirklichkeit.’® Bilderverehrung heiflt nun nicht mehr Anschawung Gottes via
biblischer Motive, sondern Gottesschau in der Materie, deren geistige Transzen-
denz die Malerei vermittelt.

Freilich beklagt Kandinsky: ,,Das Verhiillen des Geistes in der Materie ist oft
so dicht, dal3 es im allgemeinen wenig Menschen gibt, die den Geist hindurchse-
hen konnen. Es gibt sogar viele Menschen, die in einer geistigen Form den Geist
nicht sehen konnen. So sehen gerade heute viele den Geist in der Religion, in der
Kunst nicht.*3!

Noch deutlicher wird die Bezichung von moderner Kunst und Christenglau-
ben, wenn man die kunsttheoretischen Uberlegungen und die Werke von Marc
und Kandinsky mit den Erfahrungen des Jesuiten Pierre Teilhard de Chardin ver-
gleicht.

Die Wirklichkeit Gottes

»Auf den Ruinen des Materialismus stehen wir derzeit mit dem ganzen ange-
wachsenen Elan unserer Bedurfnisse und unserer Hoffnungen ohne festen Halt.

2 In dhnlichem Sinne scheint Peter Handke auch Cézanne zu interpretieren, der fiir Kan-
dinsky und Marc Vorbild war: ,,Und so sehe ich jetzt auch Cézannes ,Verwirklichungen*
..., Verwandlung und Bergung der Dinge in Gefahr - nicht in einer religiésen Zeremonie,
sondern in der Glaubensform, die des Malers Geheimnis war.” (P. Handke, Die Lehre der
Saint-Victoire. Frankfurt a. M. 1984, 66.) Kandinsky selbst formuliert als Aufgabe der
Kunst: ,,Ahnen der Freude. Das Rufen. Das Sprechen vom Geheimen durch Geheimes. Ist
das nicht Inhalt? Ist das nicht der bewuBlte oder unbewufite ZWECK des zwingenden
Schaffendranges? Schade um den, welcher die Macht hat, in den Mund der Kunst die no-
tigen Worte zu legen, und es nicht tut. Schade um den, welcher sein Seelenohr vom Munde
der Kunst abwendet.” (W. Kandinsky, Vorwort zum Katalog der 2. Ausstellung der
N.K. V.M. August 1910, zitiert nach: W. Grohmann, Kandinsky, 64.)

3¢ Hierin liegt méglicherweise auch Kandinskys Nihe zur Ikonenmalerei: ,,Als ich endlich
ins Zimmer trat, fithlte ich mich von allen Seiten umgeben von der Malerei, in die ich hin-
ein gegangen war. Dasselbe Gefiihl schlummerte bis dahin ganz unbewuflt in mir, wenn
ich in den Moskowitischen Kirchen war und besonders im Hauptdom des Kreml. Bei dem
nichsten Besuch dieser Kirchen nach meiner Riickkehr von dieser Reise wurde dasselbe
Gefiihl in mir vollkommen klar lebendig. Spéter hatte ich oft dasselbe Erlebnis in den Bay-
rischen und Tiroler Kapellen. Natiirlich war jedesmal der Eindruck ganz anders gefiirbt,
da ganz andere Bestandteile diesen Eindruck bildeten: Kirche! Russische Kirche! Ka-
pelle! Katholische Kapelle!” (W. Kandinsky, Riickblicke. 1913, in: H. K. Roethel, J. Hahl-
Koch, Kandinsky. Die gesammelten Schriften Bd. 1. Bern 1980, 37f.)

3 W. Kandinsky, Uber die Formfrage, [74].



Im Spiegel der Zeit 232

(...) Die Religion der Wissenschaft ist tot. Es muf eine neue Mystik geben, um sie
abzulésen.”3? Die Materialismus-Kritik Kandinskys und Marcs findet sich
ebenso bei Teilhard de Chardin. Der Jesuitenpater wendet sich nach frithen my-
stischen Erfahrungen neben seinem Theologie-Studium vor allem der Paldontolo-
gie und der Physik zu und gelangt im Laufe seines Lebens zu einer Synthese von
Naturwissenschaft und Mystik.>? Seine besondere Leistung besteht darin, daf} er
religiose Fragestellungen in das wissenschafiliche Denken integriert, wie auch
Kandinsky versucht, ,,nicht von der Malerei allein oder von der Kunst allein zu
reden, sondern die tiefgehenden Verbindungen zur Natur, zur Wissenschaft und
natiirlich zu anderen Kunstgebieten verstindlich, greifbar zu machen.“34

Damit wenden sich Teilhard und Kandinsky nicht vom wissenschaftlichen
Denken ab, sondern nur von der Haltung eines bornierten Positivismus, und kom-
men zu dem Postulat der Einheit von Materie und Geist: ,,Materie und Geist:
[sind] gar nicht zwei Dinge, - sondern zwei Zustinde, zwei Gesichter ein und des-
selben kosmischen Stoffes, je nachdem man ihn betrachtet oder in der Richtung
verldngert, in der (wie Bergson sagen wiirde) er sich bildet — oder im Gegenteil in
der Richtung in der er sich auflést.“?* ,Koénnen die Unterschiede, die wir zwi-
schen Geist und Materie legen, nicht nur Abstufungen der Materie sein oder nur
des Geistes ?73¢

Die Vorstellung der gottlichen Dimension der Materie wird in der Literatur zu
Kandinsky immer wieder in den ausschlieBlichen Zusammenhang der Theoso-
phie oder Anthroposophie gestellt. Sie war jedoch auch im Christentum verbrei-

32 P. Teilhard de Chardin, Die Mystik der Wissenschaft (1939) in: ders., Die menschliche
Energie. Freiburg u. a. 1966, 220-244, hier 238f.

32 Diese Synthese entfaltet er besonders in seiner Evolutionstheorie, vgl. P.Teilhard de
Chardin, Der Mensch im Kosmos (1940/47). Miinchen, 85.-92. Tsd. 1981.

3 W. Kandinsky in einem Brief an Mies van der Rohe, in: N. Kandinsky, Kandinsky und
Ich, 152.

3 P.Teilhard de Chardin in seiner Erinnerung: Das Herz der Materie (1950). Olten u. a.
1990, 43. Ebenso wie Teilhard hier (und an anderen zahlreichen Stellen), hat sich vermut-
lich anch Kandinsky in seinen Gedanken auf Henri Bergson bezogen, insofern scheinen
die aufgezeigten Parallelen nicht zufillig zu sein. Auch hier fehlt eine eingehende Analyse;
am ausfiihrlichsten berichtet iiber die Verbindung W. Grohmann, Kandinsky, 145-151. O.
Stelzer erkldrt hierzu: ,,Umgekehrt mufite die Bergsonsche Vorstellung von der Intuition
als einer tiberwissenschaftlichen Erkenntnismethode, sowie der Einbeziehung der Mystik
in den allgemeinen Erkenntnisproze3 auf Kiinstler wie Delaunay, Kandinsky, Marc, Klee
michtig wirken, zumal sich bei Bergson Beziehungen zu diesen Malern vertrauten roman-
tischen Gedankengingen finden. (O. Stelzer, Die Vorgeschichte der abstrakten Kunst.
Miinchen 1964, 223, siche ferner: A. Zweite, Die Linie zum inneren Klang befreien, 11.) Zur
Verbindung Teilhard und Bergson: M. Barthélemy-Madaule, Bergson und Teilhard de
Chardin. Die Anfinge einer nenen Welterkenntnis (frz. 1963). Olten u. a. 1970 und T. Bek-
ker, Geist und Materie in den ersten Schriften Pierre Teilhard de Chardins. Freiburg u. a.
1987, bes. 36-47. Uber das Verhiltnis von Materie und Bild, das ihn zor These vom Innen
und Aunflen der Materie fiihrt, siehe auch: H. Bergson, Materie und Geddchtnis. Eine Ab-
handlung iiber die Beziehung zwischen Kérper und Geist (1896). Jena 21919, bes. 6ff. und
22ff. (ferner: G. Pflug, Henri Bergson. Quellen und Konsequenzen einer induktiven Meta-
physik. Berlin 1959, bes. 137-198.)

3 Kandinsky nach P. Overy, Kandinsky, Die Sprache des Auges, 50.



Im Spiegel der Zeit 233

tet, wie das Beispiel Teilhard de Chardins zeigt: ,,Purpurnes Leuchten der Mate-
rie, unmerklich tibergehend in das Gold des Geistes, um sich schlieBlich in die
Glut eines Universal-Personalen zu verwandeln; — all dies durchwirkt, beseelt, er-
fiillt von einem Atem der Einigung[...]. Das habe ich im Kontakt mit der Erde er-
fahren: das Durchscheinen des Géttlichen im Herzen eines brennenden Univer-
sums. — Das Géttliche, strahlend aus den Tiefen einer feurigen Materie. Y’

Das Anliegen der Kunst des Expressionismus und vor allem der Entwicklung
abstrakter Formen ist es, diese geistige Dimension der Materie zu verdeutlichen
und dadurch dem Betrachter zur tieferen Erkenntnis seiner selbst und der Welt zu
verhelfen: ,,Dieses letzte Ziel (Erkenntnis) wird in der menschlichen Seele er-
reicht durch feinere Vibrationen derselben. Diese feineren Vibrationen, die im
letzten Ziele identisch sind, haben aber an und fiir sich verschiedene innere Bewe-
gungen und unterscheiden sich dadurch voneinander. Der undefinierbare und
doch bestimmte Seelenvorgang (Vibration) ist das Ziel der einzelnen Kunstmittel.
Ein bestimmter Komplex der Vibrationen - das Ziel eines Werkes. Die durch das
Summieren bestimmter Komplexe vor sich gehende Verfeinerung der Seele - das
Ziel der Kunst. 38

Geradezu wie eine Antwort auf diese Ziele der Kunst wirkt Teilhards Rezeption
eines Christus-Bildes: ,,Jedenfalls steht fest, daB ich, als ich meinen Blick tiber die
Konturen des Bildes laufen lie3, pl6tzlich bemerkte, daB sie zerschmolzen : sie zer-
schmolzen, aber in einer besonderen Art und Weise, die schwierig auszusagen ist.
Wenn ich versuchte, den Umrif3 der Person Christi zu sehen, erschien Er mir deut-
lich umgrenzt. Und dann, wenn ich mein Bemiihen zu sehen sich entspannen lieB3,
ging der Lichtschein Christi, die Falte seines Gewandes, das Strahlen seiner
Haare, die Blume Seines Fleisches sozusagen (wenn auch ohne zu verschwinden)
in alles iibrige ein ... Man hitte sagen mégen, die trennende Oberflidche zwischen
Christus und der umgebenden Welt verwandele sich in eine vibrierende Schicht,
in der alle Grenzen verschmolzen. [...] Zunichst bemerkte ich, daB die vibrierende
Atmosphire, die Christus wie einen Lichtschein umgab, nicht auf eine kleine
Schicht um ihn herum begrenzt war, sondern bis ins Unendliche ausstrahlte. Von
Zeit zu Zeit zog etwas wie phosphoreszierende Streifen dahin, die ein fortwihren-
des Ausspriihen bis in die duBersten Sphiren der Materie verrieten - sie zeichne-
ten eine Art von Adergeflecht oder Nervensystem, das sich durch alles Leben
durchzog. Der ganze Kosmos vibrierte.“*°

Loésen sich in der mystischen Betrachtung bereits die Konturen eines traditio-
nellen Bildes auf*, wie miissen dann erst die Bilder von Marc und Kandinsky auf
den Zuschauer wirken, die sich von der Gegenstéindlichkeit 16sen?

Ein Bild wie ,Tirol* (1913/14) von Franz Marc deutet Landschaftsformen wie

3 P. Teilhard de Chardin, Das Herz der Materie. 28. Die auffallenden Parallelen zwischen
den Aussagen dieses christlichen Mystikers und denen Kandinskys weisen auf den religié-
sen Kern des Expressionismus hin, der m. M. iiber die Theosophie allein hinausgeht.

38 W, Kandinsky, Uber Biihnenkomposition, in: W. Kandinsky, F. Marc, Der blaue Reiter,
[104].

39 P, Teilhard de Chardin, Das Herz der Materie, 92.

40 Es ist nicht ndher bekannt, welches Christus-Bild Teilhard de Chardin beschreibt.



Im Spiegel der Zeit 234

Weg, Bauernhiuser, Tannen und Felsen nur noch an. Wichtiger als die Land-
schaft selbst wird das Landschaftserlebnis: in irrealer Farbigkeit eroffnet das Ge-
malde eine kosmische Vision. Die Formen sind nicht mehr naturalistisch kontu-
riert, sondern durch diagonale, sich zerbrechende Strahlenbiindel kubistisch zer-
gliedert. Dadurch wird der Blick des Betrachters sensibilisiert fiir die Wirklichkeit
Gottes in der Welt.

Diese Wirklichkeit hat Marc symbolisch dargestellt, indem er eine Madonna
mit Kind in die flimmernde Spannung der zerkliifteten Landschaft in der Bild-
mitte integriert hat, die erst bei genauem Hinsehen erkennbar wird.

Und wieder fiihlt sich der Betrachter an Teilhard de Chardin und seine Vorstel-
lung von der Christifikation des Kosmos*! erinnert: ,Je mehr ich [...] zu beten ver-
suchte, um so mehr ,materialisierte‘ sich fiir mich Gott tief in einer zugleich geisti-
gen und greifbaren Realitit, in der, ohne daf3 ich es schon geahnt hiitte, sich die
groBe Synthese herauszubilden begann, in welcher sich die Anstrengung meiner
ganzen Existenz zusammenfassen sollte: die Synthese des Uber-uns und des Vor-
uns. Eintauchen des Gottlichen in das Fleischliche [...] durch eine unvermeidliche
Reaktion, Transfiguration (oder Transformation) des Fleischlichen in eine un-
glaubliche Energie der Strahlung ...«42

Die neuen kiinstlerischen Ausdrucksformen dienen einer Bilderfahrung, die
die Trennung von Bild und Betrachter iiberspringt. Im Idealfall vermittelt das
Bild die mystischen Visionen des Kiinstlers. Was Kandinsky das ,Vibrieren der
Seele‘ nennt, wird durch das Kunstwerk vom Maler auf den Betrachter {iber-
tragen: ,,[Der] Mensch spricht zum Menschen vom Ubermenschlichen - die
SPRACHE der Kunst.*“4

In der Tradition gotischer Andachtsbilder wird die Distanz von Bild und Be-
trachter aufgehoben: , Das Andachtsbild [...] ruht auf den Beziehungen der Ahn-
lichkeit und des Uberganges. Es schligt Briicken. In ihm kommt das Gattliche
herab, und das Menschliche steigt hinauf. Vor ihm ist Vertrautheit méglich, Da-
beisein. Es ruft zum Hinein- und Hiniiberleben. Die Innerlichkeit des Menschen
setzt sich in das Bild hinein fort, und das Bild kann von der Innerlichkeit aufge-
nommen, eingeeignet, zu einem Stiick des Daseins gemacht werden.“#

4 ebd. 60-90, vgl. auch ders., Das gortliche Milieu (1926). Olten u. a., 1990, bes. 129-198;
ders., Wissenschaft und Christus. Olten u. a. 1970. Ferner die entsprechenden Artikel in: A.
Haas, Teilhard de Chardin-Lexikon (2 Bde.). Freiburg 1971.

42 P, Teilhard de Chardin, Das Herz der Materie, 66.

W, Kandinsky, Vorwort zum Katalog der 2. Ausstellung der N.K.V.M. August 1910, zi-
tiert nach: W. Grohmann, Kandinsky, 64.

4 R. Guardini, Kultbild und Andachtsbild. Wiirzburg o. J. [um 1950], 15. Ein kurzer Ver-
gleich zeigt auch erneut die Ndhe Guardinis zum Blauen Reiter und seine Zeit. So schreibt
August Macke im Almanach: ,Die Form ist uns Geheimnis, weil sie der Ausdruck von ge-
heimnisvollen Kriften ist. Nur durch sie ahnen wir die geheimen Kriifte, den ,unsichtba-
ren Gott‘. Die Sinne sind uns die Briicke vom UnfaBbaren zum FaBbaren.“ A. Macke, Die
Masken, in: W. Kandinsky/F. Marc, Der blaue Reiter, [21]. Auch von Max Beckmann, der
sich tiber die ,mysteriosen* Tendenzen der damaligen Kunst lustig machte (,,GewiB, auch
ich kann bei dem Anblick einer schonen Tapete angenehme, wenn ich will und gerade in
der Stimmung bin, auch mysteriose Gefiihle haben.“ Aus: M. Beckmann, Gedanken iiber



Im Spiegel der Zeit 235

Der Kiinstler erhilt kultische Funktionen, er wird ,,der Diener héherer Zwecke,
dessen Pflichten priizis, groB und heilig sind“** und ,,Priester des Schénen**¢ mit
dem Ziel, ,,daB dieser Geist der Malerei im organischen direkten Zusammenhang
mit dem schon begonnenen Neubau des neuen geistigen Reiches steht, da dieser
Geist die Seele ist der Epoche des groBen Geistigen.“4” Gleichzeitig bekommt er
den Status eines Auserwihlten: ,,Christus sagte: Lasset die Kindlein zu mir kom-
men, denn ihrer ist das Himmelreich. Der Kiinstler, der sein ganzes Leben in vie-
lem dem Kinde gleicht, kann oft leichter als ein anderer zu dem inneren Klang der
Dinge gelangen.“4?

Ahnlich schreibt Franz Marc, ,,daB es keine groBe und reine Kunst ohne Reli-
gion gibt; daB die Kunst desto kiinstlerischer war, je religioser sie gewesen; und
um so kiinstlerischer, je unreligidser die Zeit war [...] die Begriffe Gott, Kunst und
Religion werden wiederkommen; neue Symbole und Legenden werden in unsre
erschiitterten Herzen einziehen.“#

Diesen kultischen Status schreibt auch Teilhard de Chardin den Kiinstlern zu:
,.Ich glaube, man darf sagen, es gibt keine tiefe Poesie, keine wahre Lyrik, keine
GroBe in der Literatur, Kunst oder Musik auBerhalb der Beschworung, der Vor-
ahnung des Ganzen oder der Sehnsucht nach ihm. - Es hat aber immer Dichter
gegeben. Also hat es immer von Natur aus pantheistische Seelen gegeben. [..]
Dichter, Philosoph, Mystiker, man kann kaum das eine ohne das andere sein.**

In diesem Kontext stehen auch die Bibelillustrationen des Blauen Reiters, die
durch den Tod von Franz Marc niemals zu ihrem AbschluB gelangen. Sie werden
in den Darstellungen zu Marc und Kandinsky in der Regel lediglich beildufig er-
wihnt. Dabei miissen auch sie als Manifestation des Willens gesehen werden,
sich in die Tradition der christlichen Spiritualitit zu integrieren, dabei aber
gleichzeitig eine neue, zeitgeméBere Ikonographie zu finden. Schon die Auswahl
der Genesis durch Marc und der Apokalypse durch Kandinsky zeigen, daf} die
Bibelillustrationen nicht losgeldst vom jeweiligen Gesamtwerk zu interpretieren
sind, sondern als dessen konstitutiver Bestandteil betrachtet werden miissen, in-
dem sie die enge Verbindung von Gott und Kosmos darstellen.

Die Kunst von Franz Marc und Wassily Kandinsky setzt somit das Axiom der
Mystik, ,Gott zu schauen in allen Dingen‘, bildnerisch in konkreten und abstrak-
ten Werken um.5! Der Expressionismus versucht, die Wirklichkeit Gottes als eine

zeitgemdfe und unzeitgemdfie Kunst, in: R. Pillep, M. Beckmann. Die Realitit der Triume
in den Bildern. Leipzig 1984, 40), auch von ihm wird berichtet: ,Ich suche nach der
Briicke, die vom Sichtbaren ins Unsichtbare fuhrt.” (zitiert nach O. Stelzer, Die Vorge-
schichte der abstrakten Kunst, 127.)

4 W. Kandinsky, Das Geistige in der Kunst, 135.

46 ebd. 136.

47 ebd. 143.

s W. Kandinsky, Uber die Formfrage, [94].

49 F, Marc, Religiéses (1912/1913), in: ders., Briefe, Schriften, Aufzeichnungen, 250. Diese
Symbole werden ,auf die Altdre der kommenden geistigen Religion gehéren®. (F. Marc,
Die ,Wilden* Deutschlands, [7])

50 P, Teilhard de Chardin, Mein Glaube (1934). Olten u. a. 1972, 74f.

st Auch die Kunst der Gegenwart greift die ignatianische Spiritualitit wieder auf. Vgl. F.



Buchbesprechungen 236
Teildimension der Welt zu vermitteln. Da sie eine religise Erfahrung dokumen-
tieren, lassen sie sich als christliche Bilder verstehen. Fiir den Betrachter dieser
Bilder freilich gilt: ,,eine Melodie, ein Bild (...) stellen nicht das Objekt religioser
Erfahrung schlechthin dar (...) sie werden stindig transzendiert (...) Sie vermitteln
auf ein Unbedingtes hin, daB in ihnen zum Vorschein kommt (...).*s2

(Fir wichtige, kritische Anmerkungen dankt der Autor Thomas Lentes, Prof. Dr.

J. Meyer zu Schlochtern und besonders Birgitta Robert).

Caspar Soling, Miinster

Mennekes, Joseph Beuys. Manresa. Eine Aktion als geistliche Ubung zu Ignatius von

Loyola. Frankfurt a. M., Leipzig 1992.

2 H. Vorgrimler, Was ist religise Erfahrung? Zur Eingrenzung eines vieldeutigen Begriffs,
in: Evangelische Kommentare, 12. Jg., H.11, 1979, 629--632, hier 631f.

BUCHBESPRECHUNGEN

Seelsorge und Theologie

Gerl, Hanna-Barbara: Nach dem Jahr-
hundert der Wélfe. Werte im Auf-
bruch. Ziirich: Benziger 1992. 196 S,
kart.,, DM 29,80.

»Die Sinnlehre findet ihre Antworten...
kaum aus dem vorangegangenen Versagen.
Zertrimmerung und Zerfall der Werte,
Trauer iiber das Zerstorte setzen nicht auto-
matisch das jetzt Tragsame frei®, so heif3t es
im Vorwort. Darum will die Verfasserin, seit
kurzem Inhaberin des Lehrstuhls fiir Reli-
gionsphilosophie in Dresden, zu einer
»Suchbewegung nach neuen Inhalten*,
nach vergessenen und auch neuen Werten,
einladen, will auch die Auseinandersetzung
mit Zeitstrémungen und scheut dabei kei-
neswegs, ,heile Eisen“ anzufassen. So
macht sie aufmerksam auf Konturen-Un-
schirfe, Miflverstindnisse und auch auf
Einseitigkeiten in der eigenen Kirche.

In den drei ersten der insgesamt neun Ka-
pitel geht es wesentlich um ,,offene Aufga-
benfelder fiir das (schon in Aussicht genom-
mene) 21. Jahrhundert“. Es geht insbeson-
dere um ein Deutlichmachen der Tatsache,
daf3 Glaube und Christentum, gerade in be-
zug auf eine immer wichtiger werdende In-

kulturation, keineswegs deckungsgleich
sein konnen und diirfen mit ,,westlicher®,
sprich: europiischer Kultur. Inkulturation,
daran 1468t die Verfasserin keinen Zweifel,
meint freilich etwas anderes als Relativie-
rung der Glaubenswirklichkeit auf vielerlei
gegenldufige Meinungen hin.

In den funf folgenden Kapiteln unter-
sucht Frau Gerl iiberkommene Frauen- und
Minnerbilder in unserer Gesellschaft, sie
untersucht aber auch iiberkommene und
ibernommene Traditionen in der Kirche.
Dabei werden Vorschlige gemacht im ,,Ho-
rizont des Kommenden* (94-99), die vor al-
lem darauf verweisen, daB, vor allen Unter-
schieden, ,,wissentlich und willentlich das
Zugehoren zum einen Gemeinsamen tiefer
betont werden miisse“ (95), daB die Stinde,
»Laien oder Klerus, Berufungsunterschiede
sind, nicht Gnadenunterschiede* (ebd.). —
In einem letzten Kapitel geht es um die tra-
dierten Gottesbilder. Wir kénnen nir-
gendwo und niemals, auch nicht in der Kir-
che, ohne Bilder leben und sprechen. Das
UnfaBliche des bildlosen Geheimnisses 148t
sich nur im FaBllichen des Bildes wiederge-
ben. Aber Gott ist mehr als alie bildhafte
Rede von ihm und iiber ihn, er ist wie ausge-





