
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Die Wirklichkeit Gottes 
in der Welt des Expressionismus 
Herbert Vorgrimler zum 65. Geburtstag (4. 1. 1994) 

Gibt es eine christliche Kunst? Diese Frage ist nach wie vor umstritten. Die Ant- 
worten reichen von einer strikten Negierung bis zur einseitigen Forderung nach 
biblischen Darstellungen. Herbert Vorgrimler hat in diesem Zusammenhang dar- 
auf hingewiesen, daß der Mensch seit der Aufklärung begann, •sich selbst in der 
Kunst auszusagen, und zwar hinsichtlich aller seiner Dimensionen, hinsichtlich 
der Erfahrung seiner selbst und hinsichtlich der Erfahrung der Welt."1 Damit 
liegt die Schlußfolgerung nahe, daß die Frage nach einer •religiösen bzw. christli- 
chen Kunst" nicht allein eine Frage des Motivs, sondern vor allem eine Frage der 
Erfahrung von Wirklichkeit ist.2 Es gilt also nicht allein, die Rezeption der Kunst 
durch den Betrachter zu berücksichtigen, sondern vor allem die Welterfahrung 
des Künstlers zu untersuchen, wenn die Frage nach dem Verhältnis von Kunst 
und Religion geklärt werden und dabei eine Vereinnahmung der Kunst durch die 
Kirchen bzw. durch die Theologie vermieden werden soll. 

Im folgenden soll am Beispiel von Wassily Kandinsky und Franz Marc gezeigt 
werden, daß der Schritt zur Abstraktion innerhalb des Expressionismus im Kern 
religiös motiviert war. Auf die theosophischen Wurzeln dieser beiden Künstler ist 
schon mehrfach hingewiesen worden3, eine Untersuchung des christlichen Kon- 
textes steht jedoch nach wie vor aus. So schreibt etwa P. Overy: •Man hat oft auf 
Kandinskys Interesse an der Theosophie während seiner Münchener Jahre hinge- 
wiesen, doch seltener die wichtigere Tatsache seines Christenglaubens berück- 
sichtigt."4 

1 H. Vorgrimler, Heutige Theologie und heutige Kunst, in: ders. u. a. (Hg.): Gott in Welt. 
Festgabe für Karl Rahner, Bd. II. Freiburg u. a. 1964, 681-689, hier 684. 
2 Vgl. dazu auch: O. Mauer, Kunst und Realität (1967), in: G.Rombold (Hg.): Otto Mauer. 
Über Kunst und Künstler. Wien 1993, 76-91. 

3 S. Ringbom, Art in the •Epoch of the Great Spiritual", in: Journal of the Warburg and 
Courtauld Institutes XXIX, 1966, 386-418, ders. Die Steiner Annotationen Kandinskys, in: 
A. Zweite (Hg.), Kandinsky und München, Begegnungen und Wandlungen, München 1982, 
102-105, ders., Kandinsky und das Okkulte, in: A. Zweite (Hg.), Kandinsky und München, 
85-101. ders., Mystik und gegenstandslose Malerei, in: S. Hartmann (Hg.), Mysticism 
(Scriptura Instituti Donneriani Aboensis Bd. 5). Uppsala 1970, 168-188, ders., The soun- 
ding Cosmos. A Study in the Spiritualism of Kandinsky and the Genesis of Abstract Pain- 
ting. Abo 1970. 
4 P. Overy, Kandinsky. Die Sprache des Auges. Köln 1970, 29. Fehlende Untersuchungen 
über den Bezug Kandinskys zur Ikonenmalerei beklagt auch H. Belting, Bild und Kunst. 
Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst. München 1990, 32. 



Im Spiegel der Zeit 226 

Diese Aussage muß umso mehr erstaunen, als sowohl Wassily Kandinsky wie 
auch Franz Marc in ihren Schriften auf ihre christlichen Wurzeln deutlich hinwei- 
sen. Als Franz Marc sein Theologie-Studium abbricht, um sich der Kunst zuzu- 
wenden, sieht er darin keinen Gegensatz: •Wir bewundern die Jünger des ersten 
Christentums, daß sie die Kraft zur inneren Stille fanden im tosenden Lärm jener 
Zeit. Um diese Stille flehen wir stündlich und streben nach ihr."5 

Auch Wassily Kandinsky betont in einem Gespräch: •Erschrecken Sie nicht, 
wenn ich Ihnen jetzt sage, daß ich meine eigenen Bilder, besonders seit ich unge- 
genständlich male und je älter ich werde, als christliche Bilder erkenne. Das ist 
mir vor zehn Jahren unabweisbar deutlich geworden. [...] Ich schätze keine Male- 
rei so hoch wie unsere Ikonen. Das Beste, was ich gelernt habe, habe ich an unse- 
ren Ikonen gelernt, nicht nur das Künstlerische, sondern auch das Religiöse."6 

Es liegt daher nahe, die kunsttheoretischen Positionen der Initiatoren des 
,Blauen Reiters" auf ihren religiösen Kern hin zu befragen. Die mystische Dimen- 
sion der abstrakten Kunst, die sich dabei zeigen wird, soll anschließend in Bezie- 
hung gesetzt werden zu Teilhard de Chardin, der über seine Schriften zur Evolu- 
tion hinaus einer der großen Mystiker des beginnenden 20. Jahrhunderts war.7 

Die Welt des Expressionismus 

Bereits mit der ersten persönlichen Begegnung zwischen Franz Marc und Wassily 
Kandinsky am Silvesterabend 1910 entsteht eine wechselseitige Sympathie, die in 
den folgenden sechs Jahren zu einer äußerst fruchtbaren Zusammenarbeit führt.8 

Zu diesem Zeitpunkt sucht Kandinsky für seine Abhandlung •Über das Gei- 

5 F. Marc: Vorwort zur zweiten Auflage, in W. Kandinsky/F. Marc (Hg.), Der Blaue Reiter 
(Dokumentarische Neuausgabe von Klaus Lankheit). München, 8. überarbeitete Auflage 
1990, 326. An anderer Stelle greift Franz Marc das Bild der frühen Christen wieder auf, 
wenn er in seinen Aphorismen schreibt: •Der uralte Glaube an die Farbe wird durch die 
Entsinnlichung und Überwindung des Stoffes an ekstatischer Glut und Innigkeit zuneh- 
men wie einst der Gottesglaube durch die Verneinung der Götzenbilder." (F. Marc, Das 
Zweite Gesicht. Aphorismen (1915), in: G. Meißner (Hg.): Franz Marc, Briefe, Schriften, 
Aufzeichnungen. Leipzig u. a., 2., erw. Auflage 1989, 276-302, hier 291. 
6 Kandinsky nach L. Schreyer, Erinnerungen an Sturm und Bauhaus. München 1956, 
230 ff. Nach Aussagen seiner Witwe war Kandinsky sein Leben lang orthodoxer Christ. 
Vgl. N. Kandinsky, Kandinsky und Ich. München 1987, 235. 
7 Deshalb spricht Werner Broker auch von dem ,anderen' Teilhard de Chardin. Vgl. W. 
Broker, Der •ändere" Teilhard de Chardin, in: Paderborner Studien, H. 4/5, 1975, 33-39, 
vgl. auch H. de Lubac, Teilhard de Chardins religiöse Welt. Freiburg u. a. 1969, bes. 9-34 
und 110-130. 
8 Mit dem Tode Marcs am 4.3.1916 in der Schlacht von Verdun geht die schöpferische Ära 
des Blauen Reiters zu Ende. Bis zu diesem Zeitpunkt werden zwei umfangreiche Ausstel- 
lungen durchgeführt und eine dritte ist in Planung. (Siehe: A. Zweite, Kandinsky und Mün- 
chen. Begegnungen und Wandlungen 1896-1914. München 1982) Außerdem geben Kan- 
dinsky und Marc 1912 den Almanach •Der Blaue Reiter" heraus, der als •die bedeutenste 
Programmschrift des 20. Jahrhunderts" gilt (R. Gollek, Der Blaue Reiter im Lenbachhaus 
München. München, 4. ergänzte Auflage 1988, 11) und der •in jüngster Zeit (...) eine uner- 
wartete Aktualität gewonnen (hat)". (K. Lankheit in seinem Vorwort zur 7. Auflage 1989, 
zitiert nach der 8. Auflage der Neuausgabe [1965] 1990, 11.) 



Im Spiegel der Zeit 227 

stige in der Kunst" bereits im dritten Jahr einen Verleger. Franz Marc erkennt die 
Bedeutsamkeit der avantgardistischen Kunsttheorie, die Kandinsky darin entfal- 
tet, und stellt den Kontakt zu Reinhard Piper her.9 

Kandinsky selbst versteht seine Schrift, die Ende 1911 erscheint und in einem 
Jahr drei Auflagen erlebt10, als Darstellung dessen, \yas Kunst leisten kann und 
muß. Zentrale Begriffe für den Auftrag der modernen Kunst sind dabei für ihn 
die •Vibration der Seele" und •das Prinzip der inneren Notwendigkeit".11 In be- 
wußtem Gegensatz zum Materialismus erklärt Kandinsky das •Geistige" zur zen- 
tralen Dimension der Wirklichkeit. Er postuliert, daß die Dinge einen .inneren 
Klang' unterhalb der sichtbaren Oberfläche besitzen. Aufgabe des Künstlers im 
schöpferischen Prozeß soll Kandinsky zufolge sein, diesen ,inneren Klang' zu er- 
spüren und sichtbar zu machen. Damit treten die künstlerischen Motive, ganz 
gleich ob realistisch oder verfremdet, zunächst in den Hintergrund. Die Kunst 
soll nicht länger abbilden, sondern den Betrachter anrühren. 

Anschaulich wird diese Forderung durch einen Vergleich. Die menschliche 
Seele ähnelt Kandinsky zufolge einem Klavier. Analog zum Pianisten, der die Ta- 
sten anschlägt, um die Saiten des Instruments erklingen zu lassen, bedient sich 
der bildende Künstler der Mittel seines Fachs, wie Farben, Formen und Motive, 
um die Seele des Betrachters in Schwingung zu versetzen.12 Farbe und Form müs- 
sen damit in der Kunst der Avantgarde nicht länger naturalistisch verwendet wer- 
den. Sie werden vielmehr instrumentalisiert, um Wirkungen, d.h., um •Vibratio- 
nen der Seele", zu erzielen ... 

Damit begründet Kandinsky in der Kunsttheorie den Schritt zur Abstraktion, 
den er selbst in seinen Werken drei Jahre nach der Vollendung seiner programati- 
schen Schrift, im Herbst 1910, erstmals vollzieht: •Man prüft [die Bildkomposi- 
tion] mit dem Gefühl und stellt sich die Frage: sind die menschlichen Figuren für 
die Komposition unbedingt notwendig oder dürfte man sie durch andere organi- 
sche Formen ersetzen, und zwar so, daß der innere Grundklang der Komposition 
dadurch nicht leidet?"13 

Wichtig ist in diesem Zusammenhang, daß die Bildkomposition und die Wahl 
von Farben und Formen durch den Künstler keinesfalls beliebig ist, sondern 

9 Dieser mutige, junge Verleger leistete auf dem Gebiet der bildenden Kunst wahre Pio- 
nierarbeit und ermöglichte es Kandinsky, auf eigenes Risiko seine Schrift bei ihm zu pu- 
blizieren. 
10 Grohmann bewertet diesen Erfolg im Kontext der Zeit: •Die Tatsache, daß ,Das Gei- 
stige' in einem Jahr drei Auflagen erlebte, von Weihnachten 1911 bis Herbst 1912, läßt [...] 
darauf schließen, daß Kandinskys Gedankengänge an Vorstellungen rührten, die in der 
Kunst und auch auf anderen Gebieten nicht als absurd erschienen. Es war seit der Jahr- 
hundertwende in den Wissenschaften und Künsten eine Wandlung eingetreten, die zwar 
noch nicht in den Einzelheiten und Auswirkungen begriffen wurde, aber die geistige At- 
mosphäre veränderte." Aus: W. Grohmann, Kandinsky. Köln 1958, 83. 
11 W. Kandinsky, Über das Geistige in der Kunst. Bern 51952, 64 u.ö. 
12 ebd. 59-110. In diesem Zusammenhang stellt Kandinsky die Verwandtschaft der Künste 
fest, da das Anrühren der Seele nicht nur der Malerei gelingt, sondern auch den anderen 
Künsten, wie z. B. Musik, Literatur und Tanz. 
13 ebd. 74. 



Im Spiegel der Zeit 228 

durch ein •Prinzip der inneren Notwendigkeit" geleitet wird, das stets danach 
strebt, der geistigen Dimension der sichtbaren Welt adäquaten Ausdruck zu ver- 
leihen. 

Diese Hinwendung zur Abstraktion ist letztlich religiös motiviert, da der Künst- 
ler zum Mittler zwischen der geistigen Dimension der Welt und dem Betrachter 
wird, und Farbe und Form zu Elementen einer Metasprache werden: •Die orga- 
nische Form dient hier nicht mehr als direktes Objekt, sondern ist nur ein Element 
der göttlichen Sprache, die Menschliches braucht, da sie durch Menschen an 
Menschen gerichtet ist."14 Deswegen fordert Kandinsky, daß •die wirklich reine 
Kunst [sich] in den Dienst des Göttlichen stellt".15 

Solche Aussagen mußten bei Franz Marc auf fruchtbaren Boden fallen, der in 
einem Brief an Reinhard Piper schreibt: •Meine Ziele liegen nicht in der Linie be- 
sonderer Tiermalerei. Ich suche einen guten, reichen und lichten Stil, in dem we- 
nigstens ein Teil dessen, was wir moderne Maler zu sagen haben werden, restlos 
aufgehen kann. Und das wäre vielleicht ein Empfinden für den organischen 
Rhythmus aller Dinge, ein pantheistisches Sichhineinfühlen in das Zittern und 
Rinnen des Blutes in der Natur, in den Bäumen, in den Tieren, in der Luft."16 

So wie sich die christlichen Wurzeln bei Kandinsky in der östlichen Tradition 
der Ikonenmalerei finden, knüpft der Pantheismus Franz Marcs an die Weltan- 
schauung der Gotik an: •Die erste Stufe der europäischen Erkenntnis war der 
Glaube des Gotikers, der den Himmel sah, den Legendenhimmel der Heiligen, 
und der die Wundenmale seines Heilands an seinem Körper brennen fühlte und 
die Riesendome nach dem Bilde seiner Himmelsvorstellungen baute. Unser 
Glaube ist das zweite Gesicht, die zweite Stufe der Erkenntnis, die exakte Wissen- 
schaft. Jeder Glaube gebiert Form. Unser Glaube des Wissens wird seine große 
Form im 20. Jahrhundert haben."17 

Die Hinwendung zur Gotik ist bei Franz Marc motiviert durch ein Ungenügen 
an der eignen Zeit, wie es sich auch bei Kandinsky findet. Beide Künstler reiben 
sich an Materialismus und Positivismus, die seit dem 19. Jahrhundert erstarken.18 

14 ebd. 71. Die Seele des Menschen wird also nach Kandinsky durch eine •göttliche Spra- 
che" angerührt, die durch die Kunst ausgesprochen wird. Als gelungenes Beispiel nennt 
Kandinsky die badenden Frauen von Cezanne, ebd. 73. 
15 ebd. 79. 
16 F. Marc, Brief an Reinhard Piper vom 20. 4. 1910, in: F. Marc, Briefe, Schriften, Aufzeich- 
nungen, 30. 
17 ebd. 288. 
18 Über seine erste Zeit in München 1910/11 schreibt Kandinsky: •Damals dachte ich 
manchmal: wie wird es wohl in 20 Jahren aussehen? Werden wir nicht alle Professoren, 
d.h. geistig begrabene Menschen sein, die gegen alles Neue kämpfen und die Jugend has- 
sen? (...) Angst hatte ich nur vor einer Reaktion, die die Kunst wieder zurückschrauben 
wird und der armen Menschheit >Ruhe< geben wird. Ich wußte auch, daß es noch einen 
bösen Kampf mit dem oberflächlichen Materialismus geben wird, daß dieser Kampf un- 
vermeidlich ist und nicht bald zum Sieg führen wird. Die Spannung war aber groß und ich 
hatte Vertrauen zu ihren Kräften. Auch heute bin ich nicht weniger sicher, daß der Kampf 
einmal zum definitiven Sieg führen wird, wenn es auch noch Jahrhunderte (oder -tau- 
sende) dauert." Aus einem Brief an W. Grohmann, April 1928. Veröffentlicht in: K.Gut- 
brod (Hg.), Lieber Freund. Künstler schreiben an Will Grohmann. Köln 1968 53. 



Im Spiegel der Zeit 229 

Demgegenüber erscheint die Gotik als eine Epoche des Subjektivismus und der 
Mystik. 

Nach Franz Marc ist •der Glaube"des Gotikers die Grundlage seiner Erkennt- 
nis. Die Kunst der Gotik veranschaulicht diesen Glauben auf eine Art, die den 
Betrachter stark emotional anspricht, wobei Freude, Glorie und Schmerz grund- 
legende Bildthemen sind. Vor allem der Schmerz zeigt sich im 13. Jahrhundert in 
neuen Bildformen wie der Pietä oder dem Pestkreuz.19 In diesen Darstellungen 
manifestiert sich, wie Marc beschreibt, daß der Mensch der Gotik •die Wunden- 
male seines Heilands an seinem Körper brennen fühlte".2" 

Noch deutlicher wird diese Form der Frömmigkeit, die das Mitleiden des Gläu- 
bigen betont21, anhand einer Meditation von Bernhard von Clairvaux 
(1090-1153): •Nicht wie er ist, sondern wie er für uns geworden ist, wird uns Chri- 
stus, unser Haupt, vorgestellt.... Wie schön bist du für mich, o Herr, auch da, wo 
du die himmlische Schönheit abgelegt hast, auch da, wo du dich erniedrigt hast. 
Willst du den Erhabenen sehen, so mühe dich zuvor, den demütigen Jesus zu se- 
hen. Das sei unsere Betrachtung, Brüder, Christus und dieser als Gekreuzigter."22 

Der Subjektivismus des mitfühlenden Individuums geht hier einher mit einer 
neuen Form von Spiritualität: •Die Mystik erwacht in den Seelen und mit ihr ur- 
alte Elemente der Kunst."23 Die Mystik geht davon aus, •daß der Mensch ein 
Gott in allen Dingen suchender und ein Gott zu aller Zeit und in allen Stätten und 
bei allen Leuten und in allen Weisen findender Mensch werden müßte".24 

Von der Gotik schlägt Franz Marc den Bogen zum 20. Jahrhundert, indem er 
die Mystik in Verbindung setzt zu den Erkenntnissen der neuzeitlichen Naturwis- 

19 vgl. hierzu J. Bialostoki, Die Andachtsbilder, in ders., Spätmittelalter und beginnende 
Neuzeit (Propyläen Kunstgeschichte). Berlin o.J., 35-39. 
20 Bildandacht und die Eigenproduktion innerer Bilder stellen die ersten Stufen jener My- 
stik dar, deren •letzte Stufe in der Ausschaltung der Sinnenwelt und der bildlosen Gottes- 
schau der Seele" liegt, (vgl. H. Belting, Bild und Kult, 457-509, hier 459.) 
21 Während die Romanik in der Tradition des Piatonismus vor allem das Schöne und Erha- 
bene selbst am Gekreuzigten darzustellen suchte. 
22 Zit. ohne Angabe der Quelle nach: A. Legner, Das Christus-Bild im Mittelalter, in: Das 
Münster, 2, 1988, 108-118, hier 113. (Hervorhebungen vom Verfasser). 
23 So Franz Marc im ,Blauen Reiter'. (F. Marc, Die .Wilden' Deutschlands, in: ders., W. 
Kandinsky, Der blaue Reiter, [7]. Die in eckigen Klammern gesetzten Seitenzahlen [] bezie- 
hen sich auf die Seitennummerierung der Orginalausgabe.) Zu nennen sind hier mittelal- 
terliche Mystiker wie Meister Eckhart (1260 - um 1328), Heinrich Seuse (um 1295-1366) 
oder Johannes Tauler (1300-1361). Auf Seuse, Tauler und Bernhard von Clairvaux geht 
auch kurz ein: S. Ringbom, Mystik und gegenstandslose Malerei, 173 f. Zur Rezeption der 
Marcschen Auffassung bei Guardini (•Die Kirche erwacht in den Seelen") vergleiche auch 
M. Lutz-Bachmann, Der Begriff der Kirche bei Romano Guardini und in der zeitgenössi- 
schen Ekklesiologie, in: ders. u.a. (Hg.): Auslegungen des Glaubens. Zur Hermeneutik 
christlicher Existenz. Berlin u. a. 1987, 64-84 bes. 63-66. 
24 Meister Eckhart, Reden der Unterweisung, 22 (93,31-34). Zit. nach: J. Sudbrack, W. Lig- 
ges, Das wahre Wort der Ewigkeit wird in der Einsamkeit gesprochen. Meister Eckharts 
Seinsmystik und die Erfahrung der Wüste. Würzburg 1989, 74. Das Axiom ,Gott zu finden 
in allen Dingen' findet sich nicht nur bei Ignatius von Loyola (vgl. seine Geistlichen Briefe), 
sondern durchzieht in unterschiedlichen Formen die gesamte christliche Spiritualität. 



Im Spiegel der Zeit 230 

senschaften25: • Unser Glaube ist das zweite Gesicht, die zweite Stufe der Erkennt- 
nis, die exakte Wissenschaft." 

Die Weltsicht Marcs und Kandinskys wird in den Münchener Jahren durch die 
Auseinandersetzung mit den Erkenntnissen der modernen Physik zu Beginn die- 
ses Jahrhunderts grundlegend erschüttert. Die Entdeckung der Radioaktivität 
durch den französischen Physiker Antoine Henri Becquerel und die Relativitäts- 
theorie Albert Einsteins stellen die Substantialität der Materie radikal in Frage. 
•Das Zerfallen des Atoms war in meiner Seele dem Zerfall der ganzen Welt 
gleich. Plötzlich fielen die dicksten Mauern. Alles wurde unsicher, wackelig und 
weich. Ich hätte mich nicht gewundert, wenn ein Stein vor mir in der Luft ge- 
schmolzen und unsichtbar geworden wäre. Die Wissenschaft schien mir vernich- 
tet: ihre wichtigste Basis war nur ein Wahn, ein Fehler der Gelehrten, die nicht im 
verklärten Licht mit ruhiger Hand ein göttliches Gebäude Stein für Stein bauten, 
sondern in Dunkelheit aufs Geratewohl nach Wahrheiten tasteten ..."26 Will 
Grohmann führt dazu aus: •Das Erlebnis erschüttert ihn und erleichtert ihm zu- 
gleich den Weg zu den vorausgeahnten neuen Konzeptionen der Kunst. Das Bild 
der materiellen Wirklichkeit schwindet in den Jahren nach 1900 auch in den exak- 
ten Disziplinen, und Kandinsky wird, wenn auch nicht eingestandenermaßen, 
seine Schlüsse gezogen haben. Nicht in der Form der gedanklichen Auseinander- 
setzung, sondern der gefühlsmäßigen Analogie, wobei Wirklichkeit und Geist in 
einer allumfassenden Ganzheit auftauchen."27 

Wenn es also Kandinsky um das ,Geistige in der Kunst' geht, ist das die Kon- 
sequenz eines Weltbildes, in dem Materie nicht länger ein objektives, festes Ge- 
genüber sein kann. •Bewußt oder unbewußt sucht der Mensch [...] dem in geisti- 
ger Form in ihm lebenden neuen Wert eine materielle Form zu finden. Das ist das 
Suchen des geistigen Wertes nach Materialisation. Die Materie ist hier eine Vor- 
ratskammer, aus welcher der Geist das ihm in diesem Fall Nötige wählt, wie es 
der Koch tut. Das ist das Positive, das Schaffende. Das ist das Gute. Der weiße 
befruchtende Strahl. Dieser weiße Strahl führt zur Evolution, zur Erhöhung. So 
ist hinter der Materie der schaffende Geist verborgen."28 Die Kunst wird zur 

25 Wenngleich auch das moderene Wissenschaftsverständnis seine Wurzeln in der Gotik 
hat: Albertus Magnus legte z.B. mit seiner Botanik (De vegetabilibus) Mitte des 13. Jahr- 
hunderts eine erste Systematik der Pflanzen vor. (vgl. A. C. Crombie, Von Augustinus bis 
Galilei. Die Emanzipation der Naturwissenschaft. München 1977, bes. 144ff., P. Simon, 
Albert der Große [Art.] in: TRE II. Berlin - New York 1978, 177-184, E. Mayr, Die Ent- 
wicklung der biologischen Gedankenwelt. Berlin u. a. 1984, 76 ff. H. Balss, Albertus Magnus 
als Biologe, in: H. W. Frickhinger, [Hg.]: Große Naturforscher Bd. I. Stuttgart 1947, 1-306.). 
Der geschärfte Blick für die Natur äußert sich in der Kunst durch einen zunehmend präzi- 
sen Naturalismus, wie schon die Miniaturen in den ,Carmina burana' im frühen 13. Jahr- 
hundert zeigen. (Carmina Burana. Hrsg. von A. Hilka und O. Schumann. Heidelberg 1930 
u. 1941.) 
26 W. Kandinsky zitiert nach: N. Kandinsky, Kandinsky und Ich, 32. 
27 W. Grohmann, Kandinsky, 85. 
28 W. Kandinsky, Über die Formfrage, in: ders., F. Marc, Der blaue Reiter, [74]. 



Im Spiegel der Zeit Tb 1 

Suche nach dem Ausdruck des Geistigen und bekommt gleichzeitig eine neue, 
religiöse Dimension.29 

Im Gegensatz zur Gotik, wo die religiöse Dimension in einen naturalen Rah- 
men gestellt wurde, wird in der abstrakten Kunst die naturale Dimension in einen 
religiösen Rahmen projiziert. Sowohl die Gotik als auch der Expressionismus zie- 
len auf spezifische Wirkungen beim Betrachter ab. So wie der mittelalterliche 
Mensch sich im Kunstwerk mit dem Leiden oder der Glorie identifizierte, erkennt 
der moderne Mensch in der abstrakten Kunst neue, mystische Dimensionen von 
Wirklichkeit.30 Bilderverehrung heißt nun nicht mehr Anschauung Gottes via 
biblischer Motive, sondern Gottesschau in der Materie, deren geistige Transzen- 
denz die Malerei vermittelt. 

Freilich beklagt Kandinsky: •Das Verhüllen des Geistes in der Materie ist oft 
so dicht, daß es im allgemeinen wenig Menschen gibt, die den Geist hindurchse- 
hen können. Es gibt sogar viele Menschen, die in einer geistigen Form den Geist 
nicht sehen können. So sehen gerade heute viele den Geist in der Religion, in der 
Kunst nicht."31 

Noch deutlicher wird die Beziehung von moderner Kunst und Christenglau- 
ben, wenn man die kunsttheoretischen Überlegungen und die Werke von Marc 
und Kandinsky mit den Erfahrungen des Jesuiten Pierre Teilhard de Chardin ver- 
gleicht. 

Die Wirklichkeit Gottes 

•Auf den Ruinen des Materialismus stehen wir derzeit mit dem ganzen ange- 
wachsenen Elan unserer Bedürfnisse und unserer Hoffnungen ohne festen Halt. 

29 In ähnlichem Sinne scheint Peter Handke auch Cezanne zu interpretieren, der für Kan- 
dinsky und Marc Vorbild war: •Und so sehe ich jetzt auch Cezannes Verwirklichungen' 
..., Verwandlung und Bergung der Dinge in Gefahr - nicht in einer religiösen Zeremonie, 
sondern in der Glaubensform, die des Malers Geheimnis war." (P. Handke, Die Lehre der 
Saint-Victoire. Frankfurt a. M. 1984, 66.) Kandinsky selbst formuliert als Aufgabe der 
Kunst: •Ahnen der Freude. Das Rufen. Das Sprechen vom Geheimen durch Geheimes. Ist 
das nicht Inhalt? Ist das nicht der bewußte oder unbewußte ZWECK des zwingenden 
Schaffendranges? Schade um den, welcher die Macht hat, in den Mund der Kunst die nö- 
tigen Worte zu legen, und es nicht tut. Schade um den, welcher sein Seelenohr vom Munde 
der Kunst abwendet." (W. Kandinsky, Vorwort zum Katalog der 2. Ausstellung der 
N.K.V.M. August 1910, zitiert nach: W. Grohmann, Kandinsky, 64.) 
30 Hierin liegt möglicherweise auch Kandinskys Nähe zur Ikonenmalerei: •Als ich endlich 
ins Zimmer trat, fühlte ich mich von allen Seiten umgeben von der Malerei, in die ich hin- 
ein gegangen war. Dasselbe Gefühl schlummerte bis dahin ganz unbewußt in mir, wenn 
ich in den Moskowitischen Kirchen war und besonders im Hauptdom des Kreml. Bei dem 
nächsten Besuch dieser Kirchen nach meiner Rückkehr von dieser Reise wurde dasselbe 
Gefühl in mir vollkommen klar lebendig. Später hatte ich oft dasselbe Erlebnis in den Bay- 
rischen und Tiroler Kapellen. Natürlich war jedesmal der Eindruck ganz anders gefärbt, 
da ganz andere Bestandteile diesen Eindruck bildeten: Kirche! Russische Kirche! Ka- 
pelle! Katholische Kapelle!" (W. Kandinsky, Rückblicke. 1913, in: H. K Roethel, J. Hahl- 
Koch, Kandinsky. Die gesammelten Schriften Bd. 1. Bern 1980, 37 f.) 
31 W. Kandinsky, Über die Formfrage, [74]. 



Im Spiegel der Zeit 232 

(...) Die Religion der Wissenschaft ist tot. Es muß eine neue Mystik geben, um sie 
abzulösen."32 Die Materialismus-Kritik Kandinskys und Marcs findet sich 
ebenso bei Teilhard de Chardin. Der Jesuitenpater wendet sich nach frühen my- 
stischen Erfahrungen neben seinem Theologie-Studium vor allem der Paläontolo- 
gie und der Physik zu und gelangt im Laufe seines Lebens zu einer Synthese von 
Naturwissenschaft und Mystik." Seine besondere Leistung besteht darin, daß er 
religiöse Fragestellungen in das wissenschaftliche Denken integriert, wie auch 
Kandinsky versucht, •nicht von der Malerei allein oder von der Kunst allein zu 
reden, sondern die tiefgehenden Verbindungen zur Natur, zur Wissenschaft und 
natürlich zu anderen Kunstgebieten verständlich, greifbar zu machen."34 

Damit wenden sich Teilhard und Kandinsky nicht vom wissenschaftlichen 
Denken ab, sondern nur von der Haltung eines bornierten Positivismus, und kom- 
men zu dem Postulat der Einheit von Materie und Geist: •Materie und Geist: 
[sind] gar nicht zwei Dinge, - sondern zwei Zustände, zwei Gesichter ein und des- 
selben kosmischen Stoffes, je nachdem man ihn betrachtet oder in der Richtung 
verlängert, in der (wie Bergson sagen würde) er sich bildet - oder im Gegenteil in 
der Richtung in der er sich auflöst."35 •Können die Unterschiede, die wir zwi- 
schen Geist und Materie legen, nicht nur Abstufungen der Materie sein oder nur 
des Geistes?"36 

Die Vorstellung der göttlichen Dimension der Materie wird in der Literatur zu 
Kandinsky immer wieder in den ausschließlichen Zusammenhang der Theoso- 
phie oder Anthroposophie gestellt. Sie war jedoch auch im Christentum verbrei- 

32 P. Teilhard de Chardin, Die Mystik der Wissenschaft (1939) in: ders., Die menschliche 
Energie. Freiburg u. a. 1966, 220-244, hier 238 f. 
" Diese Synthese entfaltet er besonders in seiner Evolutionstheorie, vgl. P.Teilhard de 
Chardin, Der Mensch im Kosmos (1940/47). München, 85.-92. Tsd. 1981. 
34 W. Kandinsky in einem Brief an Mies van der Rohe, in: N. Kandinsky, Kandinsky und 
Ich, 152. 
35 P.Teilhard de Chardin in seiner Erinnerung: Das Herz der Materie (1950). Ölten u. a. 
1990, 43. Ebenso wie Teilhard hier (und an anderen zahlreichen Stellen), hat sich vermut- 
lich auch Kandinsky in seinen Gedanken auf Henri Bergson bezogen, insofern scheinen 
die aufgezeigten Parallelen nicht zufällig zu sein. Auch hier fehlt eine eingehende Analyse; 
am ausführlichsten berichtet über die Verbindung W. Grohmann, Kandinsky, 145-151. O. 
Stelzer erklärt hierzu: •Umgekehrt mußte die Bergsonsche Vorstellung von der Intuition 
als einer überwissenschaftlichen Erkenntnismethode, sowie der Einbeziehung der Mystik 
in den allgemeinen Erkenntnisprozeß auf Künstler wie Delaunay, Kandinsky, Marc, Klee 
mächtig wirken, zumal sich bei Bergson Beziehungen zu diesen Malern vertrauten roman- 
tischen Gedankengängen finden." (O. Stelzer, Die Vorgeschichte der abstrakten Kunst. 
München 1964, 223, siehe ferner: A. Zweite, Die Linie zum inneren Klang befreien, 11.) Zur 
Verbindung Teilhard und Bergson: M. Barthelemy-Madaule, Bergson und Teilhard de 
Chardin. Die Anfänge einer neuen Welterkenntnis (frz. 1963). Ölten u. a. 1970 und T. Bek- 
ker, Geist und Materie in den ersten Schriften Pierre Teilhard de Chardins. Freiburg u. a. 
1987, bes. 36-47. Über das Verhältnis von Materie und Bild, das ihn zur These vom Innen 
und Außen der Materie führt, siehe auch: H. Bergson, Materie und Gedächtnis. Eine Ab- 
handlung über die Beziehung zwischen Körper und Geist (1896). Jena 21919, bes. 6ff. und 
22ff. (ferner: G. Pflug, Henri Bergson. Quellen und Konsequenzen einer induktiven Meta- 
physik. Berlin 1959, bes. 137-198.) 
36 Kandinsky nach P. Overy, Kandinsky, Die Sprache des Auges, 50. 



Im Spiegel der Zeit 233 

tet, wie das Beispiel Teilhard de Chardins zeigt: •Purpurnes Leuchten der Mate- 
rie, unmerklich übergehend in das Gold des Geistes, um sich schließlich in die 
Glut eines Universal-Personalen zu verwandeln; - all dies durchwirkt, beseelt, er- 
füllt von einem Atem der Einigung [...]. Das habe ich im Kontakt mit der Erde er- 
fahren: das Durchscheinen des Göttlichen im Herzen eines brennenden Univer- 
sums. - Das Göttliche, strahlend aus den Tiefen einer feurigen Materie."37 

Das Anliegen der Kunst des Expressionismus und vor allem der Entwicklung 
abstrakter Formen ist es, diese geistige Dimension der Materie zu verdeutlichen 
und dadurch dem Betrachter zur tieferen Erkenntnis seiner selbst und der Welt zu 
verhelfen: •Dieses letzte Ziel (Erkenntnis) wird in der menschlichen Seele er- 
reicht durch feinere Vibrationen derselben. Diese feineren Vibrationen, die im 
letzten Ziele identisch sind, haben aber an und für sich verschiedene innere Bewe- 
gungen und unterscheiden sich dadurch voneinander. Der undefinierbare und 
doch bestimmte Seelenvorgang (Vibration) ist das Ziel der einzelnen Kunstmittel. 
Ein bestimmter Komplex der Vibrationen - das Ziel eines Werkes. Die durch das 
Summieren bestimmter Komplexe vor sich gehende Verfeinerung der Seele - das 
Ziel der Kunst."38 

Geradezu wie eine Antwort auf diese Ziele der Kunst wirkt Teilhards Rezeption 
eines Christus-Bildes: •Jedenfalls steht fest, daß ich, als ich meinen Blick über die 
Konturen des Bildes laufen ließ, plötzlich bemerkte, daß sie zerschmolzen: sie zer- 
schmolzen, aber in einer besonderen Art und Weise, die schwierig auszusagen ist. 
Wenn ich versuchte, den Umriß der Person Christi zu sehen, erschien Er mir deut- 
lich umgrenzt. Und dann, wenn ich mein Bemühen zu sehen sich entspannen ließ, 
ging der Lichtschein Christi, die Falte seines Gewandes, das Strahlen seiner 
Haare, die Blume Seines Fleisches sozusagen (wenn auch ohne zu verschwinden) 
in alles übrige ein ... Man hätte sagen mögen, die trennende Oberfläche zwischen 
Christus und der umgebenden Welt verwandele sich in eine vibrierende Schicht, 
in der alle Grenzen verschmolzen. [...] Zunächst bemerkte ich, daß die vibrierende 
Atmosphäre, die Christus wie einen Lichtschein umgab, nicht auf eine kleine 
Schicht um ihn herum begrenzt war, sondern bis ins Unendliche ausstrahlte. Von 
Zeit zu Zeit zog etwas wie phosphoreszierende Streifen dahin, die ein fortwähren- 
des Aussprühen bis in die äußersten Sphären der Materie verrieten - sie zeichne- 
ten eine Art von Adergeflecht oder Nervensystem, das sich durch alles Leben 
durchzog. Der ganze Kosmos vibrierte."39 

Lösen sich in der mystischen Betrachtung bereits die Konturen eines traditio- 
nellen Bildes auf40, wie müssen dann erst die Bilder von Marc und Kandinsky auf 
den Zuschauer wirken, die sich von der Gegenständlichkeit lösen? 

Ein Bild wie ,TiroP (1913/14) von Franz Marc deutet Landschaftsformen wie 

37 P. Teilhard de Chardin, Das Herz der Materie. 28. Die auffallenden Parallelen zwischen 
den Aussagen dieses christlichen Mystikers und denen Kandinskys weisen auf den religiö- 
sen Kern des Expressionismus hin, der m. M. über die Theosophie allein hinausgeht. 
38 W. Kandinsky, Über Bühnenkomposition, in: W. Kandinsky, F. Marc, Der blaue Reiter, 
[104]. 
39 P. Teilhard de Chardin, Das Herz der Materie, 92. 
40 Es ist nicht näher bekannt, welches Christus-Bild Teilhard de Chardin beschreibt. 



Im Spiegel der Zeit 234 

Weg, Bauernhäuser, Tannen und Felsen nur noch an. Wichtiger als die Land- 
schaft selbst wird das Landschaftserlebnis: in irrealer Farbigkeit eröffnet das Ge- 
mälde eine kosmische Vision. Die Formen sind nicht mehr naturalistisch kontu- 
riert, sondern durch diagonale, sich zerbrechende Strahlenbündel kubistisch zer- 
gliedert. Dadurch wird der Blick des Betrachters sensibilisiert für die Wirklichkeit 
Gottes in der Welt. 

Diese Wirklichkeit hat Marc symbolisch dargestellt, indem er eine Madonna 
mit Kind in die flimmernde Spannung der zerklüfteten Landschaft in der Bild- 
mitte integriert hat, die erst bei genauem Hinsehen erkennbar wird. 

Und wieder fühlt sich der Betrachter an Teilhard de Chardin und seine Vorstel- 
lung von der Christifikation des Kosmos41 erinnert: •Je mehr ich [...] zu beten ver- 
suchte, um so mehr materialisierte' sich für mich Gott tief in einer zugleich geisti- 
gen und greifbaren Realität, in der, ohne daß ich es schon geahnt hätte, sich die 
große Synthese herauszubilden begann, in welcher sich die Anstrengung meiner 
ganzen Existenz zusammenfassen sollte: die Synthese des Über-uns und des Vor- 
uns. Eintauchen des Göttlichen in das Fleischliche [...] durch eine unvermeidliche 
Reaktion, Transfiguration (oder Transformation) des Fleischlichen in eine un- 
glaubliche Energie der Strahlung ..."42 

Die neuen künstlerischen Ausdrucksformen dienen einer Bilderfahrung, die 
die Trennung von Bild und Betrachter überspringt. Im Idealfall vermittelt das 
Bild die mystischen Visionen des Künstlers. Was Kandinsky das ,Vibrieren der 
Seele' nennt, wird durch das Kunstwerk vom Maler auf den Betrachter über- 
tragen: •[Der] Mensch spricht zum Menschen vom Übermenschlichen - die 
SPRACHE der Kunst."43 

In der Tradition gotischer Andachtsbilder wird die Distanz von Bild und Be- 
trachter aufgehoben: •Das Andachtsbild [...] ruht auf den Beziehungen der Ähn- 
lichkeit und des Überganges. Es schlägt Brücken. In ihm kommt das Göttliche 
herab, und das Menschliche steigt hinauf. Vor ihm ist Vertrautheit möglich, Da- 
beisein. Es ruft zum Hinein- und Hinüberleben. Die Innerlichkeit des Menschen 
setzt sich in das Bild hinein fort, und das Bild kann von der Innerlichkeit aufge- 
nommen, eingeeignet, zu einem Stück des Daseins gemacht werden."44 

41 ebd. 60-90, vgl. auch ders., Das göttliche Milieu (1926). Ölten u. a., 1990, bes. 129-198; 
ders., Wissenschaft und Christus. Ölten u. a. 1970. Ferner die entsprechenden Artikel in: A. 
Haas, Teilhard de Chardin-Lexikon (2 Bde.). Freiburg 1971. 
42 P. Teilhard de Chardin, Das Herz der Materie, 66. 
43 W. Kandinsky, Vorwort zum Katalog der 2. Ausstellung der N.K. V.M. August 1910, zi- 
tiert nach: W. Grohmann, Kandinsky, 64. 
44 R. Guardini, Kultbild und Andachtsbild. Würzburg o. J. [um 1950], 15. Ein kurzer Ver- 
gleich zeigt auch erneut die Nähe Guardinis zum Blauen Reiter und seine Zeit. So schreibt 
August Macke im Almanach: •Die Form ist uns Geheimnis, weil sie der Ausdruck von ge- 
heimnisvollen Kräften ist. Nur durch sie ahnen wir die geheimen Kräfte, den .unsichtba- 
ren Gott'. Die Sinne sind uns die Brücke vom Unfaßbaren zum Faßbaren." A. Macke, Die 
Masken, in: W. Kandinsky/F. Marc, Der blaue Reiter, [21]. Auch von Max Beckmann, der 
sich über die .mysteriösen' Tendenzen der damaligen Kunst lustig machte (•Gewiß, auch 
ich kann bei dem Anblick einer schönen Tapete angenehme, wenn ich will und gerade in 
der Stimmung bin, auch mysteriöse Gefühle haben." Aus: M. Beckmann, Gedanken über 



Im Spiegel der Zeit 235 

Der Künstler erhält kultische Funktionen, er wird •der Diener höherer Zwecke, 
dessen Pflichten präzis, groß und heilig sind"45 und •Priester des Schönen"46 mit 
dem Ziel, •daß dieser Geist der Malerei im organischen direkten Zusammenhang 
mit dem schon begonnenen Neubau des neuen geistigen Reiches steht, da dieser 
Geist die Seele ist der Epoche des großen Geistigen."47 Gleichzeitig bekommt er 
den Status eines Auserwählten: •Christus sagte: Lasset die Kindlein zu mir kom- 
men, denn ihrer ist das Himmelreich. Der Künstler, der sein ganzes Leben in vie- 
lem dem Kinde gleicht, kann oft leichter als ein anderer zu dem inneren Klang der 
Dinge gelangen."48 

Ähnlich schreibt Franz Marc, •daß es keine große und reine Kunst ohne Reli- 
gion gibt; daß die Kunst desto künstlerischer war, je religiöser sie gewesen; und 
um so künstlerischer, je unreligiöser die Zeit war [...] die Begriffe Gott, Kunst und 
Religion werden wiederkommen; neue Symbole und Legenden werden in unsre 
erschütterten Herzen einziehen."49 

Diesen kultischen Status schreibt auch Teilhard de Chardin den Künstlern zu: 
•Ich glaube, man darf sagen, es gibt keine tiefe Poesie, keine wahre Lyrik, keine 
Größe in der Literatur, Kunst oder Musik außerhalb der Beschwörung, der Vor- 
ahnung des Ganzen oder der Sehnsucht nach ihm. - Es hat aber immer Dichter 
gegeben. Also hat es immer von Natur aus pantheistische Seelen gegeben. [...] 
Dichter, Philosoph, Mystiker, man kann kaum das eine ohne das andere sein."50 

In diesem Kontext stehen auch die Bibelillustrationen des Blauen Reiters, die 
durch den Tod von Franz Marc niemals zu ihrem Abschluß gelangen. Sie werden 
in den Darstellungen zu Marc und Kandinsky in der Regel lediglich beiläufig er- 
wähnt. Dabei müssen auch sie als Manifestation des Willens gesehen werden, 
sich in die Tradition der christlichen Spiritualität zu integrieren, dabei aber 
gleichzeitig eine neue, zeitgemäßere Ikonographie zu finden. Schon die Auswahl 
der Genesis durch Marc und der Apokalypse durch Kandinsky zeigen, daß die 
Bibelillustrationen nicht losgelöst vom jeweiligen Gesamtwerk zu interpretieren 
sind, sondern als dessen konstitutiver Bestandteil betrachtet werden müssen, in- 
dem sie die enge Verbindung von Gott und Kosmos darstellen. 

Die Kunst von Franz Marc und Wassily Kandinsky setzt somit das Axiom der 
Mystik, ,Gott zu schauen in allen Dingen', bildnerisch in konkreten und abstrak- 
ten Werken um.51 Der Expressionismus versucht, die Wirklichkeit Gottes als eine 

zeilgemäße und unzeitgemäße Kunst, in: R. Pillep, M. Beckmann. Die Realität der Träume 
in den Bildern. Leipzig 1984, 40), auch von ihm wird berichtet: •Ich suche nach der 
Brücke, die vom Sichtbaren ins Unsichtbare führt." (zitiert nach O. Stelzer, Die Vorge- 
schichte der abstrakten Kunst, 127.) 
45 W. Kandinsky, Das Geistige in der Kunst, 135. 
46 ebd. 136. 
47 ebd. 143. 
48 W. Kandinsky, Über die Formfrage, [94]. 
4' F. Marc, Religiöses (1912/1913), in: ders., Briefe, Schriften, Aufzeichnungen, 250. Diese 
Symbole werden •auf die Altäre der kommenden geistigen Religion gehören". (F. Marc, 
Die , Wilden' Deutschlands, [7]) 
50 P. Teilhard de Chardin, Mein Glaube (\934). Ölten u. a. 1972, 74f. 
51 Auch die Kunst der Gegenwart greift die ignatianische Spiritualität wieder auf. Vgl. F. 



Buchbesprechungen 236 

Teildimension der Welt zu vermitteln. Da sie eine religiöse Erfahrung dokumen- 
tieren, lassen sie sich als christliche Bilder verstehen. Für den Betrachter dieser 
Bilder freilich gilt: •eine Melodie, ein Bild (...) stellen nicht das Objekt religiöser 
Erfahrung schlechthin dar (...) sie werden ständig transzendiert (...) Sie vermitteln 
auf ein Unbedingtes hin, daß in ihnen zum Vorschein kommt (...)•"" 
(Für wichtige, kritische Anmerkungen dankt der Autor Thomas Lentes, Prof. Dr. 
J. Meyer zu Schlochtern und besonders Birgitta Robert). 

Caspar Söling, Münster 

Mennekes, Joseph Beuys. Manresa. Eine Aktion als geistliche Übung zu Ignatius von 
Loyola. Frankfurt a. M., Leipzig 1992. 
52 H. Vorgrimler, Was ist religiöse Erfahrung?Zur Eingrenzung eines vieldeutigen Begriffs, 
in: Evangelische Kommentare, 12. Jg., H.l 1, 1979, 629-632, hier 631 f. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Seelsorge und Theologie 

Gerl, Hanna-Barbara: Nach dem Jahr- 
hundert der Wölfe. Werte im Auf- 
bruch. Zürich: Benziger 1992. 196 S., 
kart., DM 29,80. 

•Die Sinnlehre findet ihre Antworten... 
kaum aus dem vorangegangenen Versagen. 
Zertrümmerung und Zerfall der Werte, 
Trauer über das Zerstörte setzen nicht auto- 
matisch das jetzt Tragsame frei", so heißt es 
im Vorwort. Darum will die Verfasserin, seit 
kurzem Inhaberin des Lehrstuhls für Reli- 
gionsphilosophie in Dresden, zu einer 
•Suchbewegung nach neuen Inhalten", 
nach vergessenen und auch neuen Werten, 
einladen, will auch die Auseinandersetzung 
mit Zeitströmungen und scheut dabei kei- 
neswegs, •heiße Eisen" anzufassen. So 
macht sie aufmerksam auf Konturen-Un- 
scharfe, Mißverständnisse und auch auf 
Einseitigkeiten in der eigenen Kirche. 

In den drei ersten der insgesamt neun Ka- 
pitel geht es wesentlich um •offene Aufga- 
benfelder für das (schon in Aussicht genom- 
mene) 21. Jahrhundert". Es geht insbeson- 
dere um ein Deutlichmachen der Tatsache, 
daß Glaube und Christentum, gerade in be- 
zug auf eine immer wichtiger werdende In- 

kulturation, keineswegs deckungsgleich 
sein können und dürfen mit •westlicher", 
sprich: europäischer Kultur. Inkulturation, 
daran läßt die Verfasserin keinen Zweifel, 
meint freilich etwas anderes als Relativie- 
rung der Glaubenswirklichkeit auf vielerlei 
gegenläufige Meinungen hin. 

In den fünf folgenden Kapiteln unter- 
sucht Frau Gerl überkommene Frauen- und 
Männerbilder in unserer Gesellschaft, sie 
untersucht aber auch überkommene und 
übernommene Traditionen in der Kirche. 
Dabei werden Vorschläge gemacht im •Ho- 
rizont des Kommenden" (94-99), die vor al- 
lem darauf verweisen, daß, vor allen Unter- 
schieden, •wissentlich und willentlich das 
Zugehören zum einen Gemeinsamen tiefer 
betont werden müsse" (95), daß die Stände, 
•Laien oder Klerus, Berufungsunterschiede 
sind, nicht Gnadenunterschiede" (ebd.). - 
In einem letzten Kapitel geht es um die tra- 
dierten Gottesbilder. Wir können nir- 
gendwo und niemals, auch nicht in der Kir- 
che, ohne Bilder leben und sprechen. Das 
Unfaßliche des bildlosen Geheimnisses läßt 
sich nur im Faßlichen des Bildes wiederge- 
ben. Aber Gott ist mehr als alle bildhafte 
Rede von ihm und über ihn, er ist wie ausge- 




