Zolibat im Klartext 243

ihrer sozial-innerweltlich aufbauenden Kraft zu wiirdigen®. Die Lektiire
solcher Beitrdge ist spannend und mithsam zugleich. Wer die eheliche
Gemeinschaft von Frau und Mann hochschitzen und dennoch selbst ehe-
los leben mochte, wird zumindest gelegentlich auch derartige Studien
konsultieren miissen. Vor allem aber geht es dabei um grundsitzliche phi-
losophische Fragen nach dem Sinn des Lebens sowie um eine Theologie
der Entsagung, der Aszese und der Passion, wie sie etwa Thomas von
Aquin, Karl Rahner und Pierre Teilhard de Chardin freilich in recht ver-
schiedener Weise vorgetragen haben®. DaBl auch diese Versuche in ihrer
Begrifflichkeit jeweils zeitgebunden waren und das Mysterium der
menschlichen Geschlechtlichkeit nicht v6llig durchleuchten konnten,
macht sie keineswegs wertlos. Sie kénnten vielmehr die Voraussetzung
fiir zukiinftige Theorien bilden, die die Ehelosigkeit und ihre christliche
Motivation noch einmal anders systematisch zu reflektieren suchen.

*J. Sudbrack, Das Charisma der Nachfolge. Um die zukiinftige Gestalt geistlicher Gemein-
schaften. Wiirzburg 1994.

’ Thomas von Aquin, Summa contra Gentiles. Liber Tertius, cap. 136 und 137; K. Rahner,
Zur Theologie der Entsagung, in: Schriften zur Theologie 111, 61-72; ders., Passion und As-
zese, in: Schriften zur Theologie 111, 73-104; P. Teilhard de Chardin, Die Evolution der
Keuschheit, erstmals in deutscher Ubersetzung in dieser Zeitschrift, Seite 243-263.

Die Evolution der Keuschheit

Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955)

Seit es Religionen gibt, haben sie in ihren héchsten Entwicklungsstufen —
im Buddhismus wie auch im Christentum - stets danach gestrebt, sich un-
ter der Form der Keuschheit! auszudriicken. Dem ,,Vollkommenen* er-
scheint die Uberwindung der sexuellen Anziehung immer letzten Endes
als der hochste Ausdruck fiir den Triumph des Geistes.

Ich méchte hier den tiefen Wert dieser Haltung nicht bestreiten, son-
dern ihn sogar rechtfertigen. In seiner Spontaneitit und Universalitiit
scheint mir der Ruf zur Keuschheit den unfehlbaren Instinkten des Le-
bens zu nahe zu liegen, als dal} es méglich wiire, ihn als einen iiberholten
Wert zu betrachten.



Pierre Teilhard de Chardin 244

In dieser wie in so manch anderer Sache glaube ich jedoch zu erken-
nen, dafl wir noch weit davon entfernt sind, die Natur dessen, was wir er-
spiiren, genau erfallt zu haben. Entwickelt sich nicht das BewuBtsein nur
tastend und approximativ? Ich bin sicher, unter der Idee der Jungfriu-
lichkeit verbirgt sich eine wertvolle, signifikative und energiegeladene
Wirklichkeit. Aber ich bin nicht weniger sicher: Diese Idee hat weder in
der Praxis noch in der Theorie ihre addquate Ausformulierung gefunden.
Der Zweifel stammt aus meiner persoénlichen Erfahrung. Er wird ver-
stiarkt durch die wachsende Zahl hochgesinnter und vertrauenswiirdiger
Geister, die in den Einschridnkungen der Aszese nichts moralisch Sché-
nes mehr sehen.

Die Keuschheit zeichnet sich nur noch unscharf in unser physisches
und moralisches Universum ein. Sie wird weithin in veralteten Wortern
und Systemen ausgedriickt - oder durch einen Komplex disparater
Griinde gerechtfertigt, von denen viele uns nicht mehr bewegen. Es geht
darum, exakt zu bestimmen, was ihre Vortrefflichkeit ausmacht — und sie
damit genau in die Struktur und die Werte der Welt von heute einzufii-
gen.

Das ist das Ziel, das wir uns hier vornehmen.

I. Die christliche Erscheinungsform (,,I’empirisme*) der Keuschheit

Das Christentum ist heute die am meisten fortgeschrittene Form der Reli-
gion. Aufgrund dieser Tatsache ist es angebracht, in ihm den am meisten
entwickelten Ausdruck der Lehre von der Keuschheit zu suchen. Gegen-
wirtig driickt sich diese Lehre (oder besser, wie wir es nennen werden,
diese Praxis) sehr deutlich gemiB den zwei folgenden Richtlinien? aus:

1. Die Vereinigung der Geschlechter ist gut und sogar heilig, — dies aber
ausschlieflich im Hinblick auf die Fortpflanzung.

2. Abgesehen davon missen die geschlechtlichen Beziehungen auf ein
Minimum reduziert werden. Das sittliche Ideal (hoherstehend auch als
die Ehe) ist die Jungfriaulichkeit.

Mit diesen beiden Richtlinien wird der ganze Bereich der Méglichkei-
ten geregelt — und dies auch mit Erfolg. Mit ihnen gelang es, iiber Jahr-
hunderte hin, die zwei grundlegenden menschlichen Funktionen, ,,Fort-
pflanzung des Menschengeschlechts“ und ,,Vergeistigung“ lebendig zu
erhalten. Doch sie [letztere, JS] sind kaum aufeinander bezogen - sie er-
ginzen sich nur in der Praxis, ohne in logischer Weise verbunden zu sein.
Man spiirt unter dieser weisen Zusammenfassung zwei entgegenstehende
Gesichtspunkte, die recht unvollkommen aufeinander abgestimmt sind.



Die Evolution der Keuschheit 245

Grund dafiir ist, daf3 es fiir das Gebiet der Sexualitét keine gut durch-
dachte Theorie gibt, sondern nur ein christliches Erfahrungswissen. Schla-
gen wir doch irgendein Buch der Moraltheologie oder der Aszese auf.
Was finden wir darin, das uns im Gebrauch der Sinnlichkeit helfen
konnte? Vorschriften (Du catégorique)? Ja. Verstehenshilfen (De I'expli-
catif)? Nein. AuBer einigen isolierten und meist bizarren Ansétzen gibt es
keine systematische Darstellung der ,formenden Bedeutung® der , heili-
gen Tugend“. Hingegen wird ein sehr ausfiihrlicher und sehr psychologi-
scher Codex von Regeln, von Methoden, von Ratschldgen entwickelt -
gestiitzt auf die traditionelle Praxis der Heiligen und schlieBlich auf eine
kleine Anzahl von Texten aus dem Evangelium. Das ist alles.

Doch dieser ,,empirische* Charakter ist, wie wir sehen, keineswegs ein
Zeichen biologischer Minderwertigkeit. Ganz im Gegenteil. Je breiter die
empirische Basis ist, auf der eine Realitét in ihrer Entwicklung und in ih-
rer naturhaften Entfaltung aufruht — desto mehr hat sie Chancen, reich
und endgiiltig zu sein. Jedoch mit dem Auftrag, daf3 wir sie geistig zu verar-
beiten (intellectualiser) suchen.

Nun, welche gefiithlsméBigen oder rationalen Elemente liegen der Ver-
ehrung zugrunde, die das Christentum der Keuschheit erweist? — Ich
glaube deren eine ganze Reihe zu entdecken —, die aber ziemlich weit aus-
einanderliegen, sei es durch die Motive, die sie ins Spiel bringen, sei es
durch den Stand der sittlichen Evolution, den sie widerspiegeln.

Zuerst und grundlegend zeigt sich eine physiologische Voraussetzung,
die stidrker als man meint die ganze Entwicklung des christlichen Den-
kens iiber Siindenfall, Heiligung und Gnade durchzieht. Ich meine die
Idee (es wire treffender zu sagen ,,die Meinung®), da3 die sexuellen Be-
ziehungen von irgendeiner Verderbnis und irgendeinem Schmutz be-
fleckt sind. Durch die materielle Bedingtheit ihres Vollzugs; durch die
physischen Folgen, die sich daraus ergeben; durch eine Art Benebelung
der Personlichkeit, die mit ihr einhergeht - rithrt die ,,Leidenschaft* im
menschlichen Instinkt an Tierhaftes, an Schande, an Fieber, an Erschrek-
ken, an Furcht, an Geheimnis. Darin liegt schon ursprungshaft, in der
Uberbordung und in all seiner Schirfe, das ganze (intellektuelle und sitt-
liche) Problem der Materie. Das Sexuelle ist Siinde. Wir werden weiter un-
ten zu zeigen versuchen, was von diesem urspriinglichen ,,Schrecken* be-
wahrt werden kann und muB. Hier ist festzuhalten, daB sein EinfluB vom
Judentum ererbt (trotz der Heiligkeit, die der Ehe zuerkannt wird) ins
christliche Verstindnis der Keuschheit Eingang gefunden hat: ,,Hi sunt
qui cum mulieribus non sunt coinquinati.

Nach dem physiologischen Element nun das soziale Element. Man
wiirde das religiése Phinomen entstellen, reduzierte man es zu einer



Pierre Teilhard de Chardin 246

Schutzvorrichtung, die die Gruppe gegen das menschliche Individuum
aufbaut. Doch ohne diese auf die Gemeinschaft bezogene Funktion hitte
man nicht die ganze Religion im Blick. Denn was gibt es fiir die menschli-
che Gesellschaft Wichtigeres als die Erhaltung und die Entwicklung der
menschlichen Fortpflanzungskrifte? Was das betrifft, braucht es eine
strenge Verhaltensregel, um die beste Ordnung aufzubauen und gegen
Ubeltiter zu verteidigen. Aus dieser Sorge fiir das ,,6ffentliche Wohl* er-
klart sich im Christentum weithin die Schwere der Strafen, der Drohun-
gen, der Verurteilungen, die tiber die Fehltritte des Fleisches verhingt
werden - aber auch das iiberschwengliche Lob der Keuschheit. Der
Brand schwelt im Bauwerk Mensch. Es ist sicherer, das Haus unter Was-
ser zu setzen.

Das ist sozialer Tutiorismus®, aber auch individueller Tutiorismus. In
wohl iiberzogenem MaBe (weil nicht ausgeglichen) hat das Christentum
im eigenen Verhalten den Gedanken der Verurteilung und des Schuldig-
seins [franz. ,,couple“?] bis zur Uberspannung entwickelt. Der Seele wird
die groB3e Aufgabe vor Augen gestellt, sich selbst zu retten, und dies durch
Absage an die Siinde. Daher stammt die Aszese, die fiir das Gebiet der
Sexualitét so restriktiv ist. Um sich nicht dem Taumeln auszusetzen, muf3
man sich moglichst weit vom Abgrund entfernt halten: fliechen. Um den
Verlockungen der Geniisse nicht zu erliegen, muB man schon die Anreize
der Lust unterdriicken und sich in Zucht nehmen: Enthaltsamkeit und
Bufle.

Nur fiir sich genommen 146t sich diese Praxis weitgehend verteidigen.
Sie enthilt die Elemente einer wertvollen Hygiene. Aber es beunruhigt
immer mehr, sehen zu miissen, wie sich dies allmahlich umgestaltet zu ei-
nem praktischen System, in dem stillschweigend dem Schmerz und dem
Opfer eine Art absolute heiligmachende Qualitéit zuerkannt wird. Diese
merkwiirdige Umkehrung der natiirlichen Werte heiligt zunichst den
Wert der Keuschheit als moralisches Eunuchentum verstanden — und sie
hat all der Virtuositit der groBen BuBlpraxis den Weg bereitet. Zur Ehre
des Evangeliums muB} jedoch gesagt werden: Diese Aszese ist in den Au-
gen der Christen nur insoweit legitim, wie sie sich in eine subtile Mystik
hinein entfaltet. Wenn der wahrhaft Glaubige eine so dngstliche Liebe fiir
die restriktive Praxis der Keuschheit hegt, dann darum, weil er darin das
notwendige Mittel sieht, die Bliite der Liebe zu retten — und dies folgen-
dermaBen.

Fiir jede Religion, die dieses Namens wiirdig ist, bedeutet anbeten, sich
in der Form des Einswerdens in Gott hinein zu verlieren. Im Christentum
aber, in dem Gott als hochst personal verstanden wird, erhilt dieses Eins-
werden einen genauen Sinn. Es nimmt die Gestalt innigster Vermahlung



Die Evolution der Keuschheit 247

an. Die heilige Seele ist gewissermaBen die ,,mit Christus Vermihlte*.
Aus dieser grundlegenden Sicht heraus wurde die Keuschheit in der
christlichen Tradition (und darin liegt ihre ganze Stirke und ihre Schwi-
che) als eine Ubersetzung der idealen Verhaltensnorm irdischer Liebes-
paare auf die Beziehung ,Mensch-Gott*“ verstanden. Das aber schlieB3t
ein: Jungfriulichkeit im Bereich der Materie; und besonders — was dann
sehr einleuchtet: Bewahrung der Liebeskrifte. Keusch sein ist also eine
Sache des Herzens. Vorher bewegten wir uns noch im physiologischen
Halbschatten. Nun endlich sehen wir das leuchtend Menschliche. Die
christliche Keuschheit ist von ihrem idealen Ziel her gesehen eine Uber-
tragung der liebenden Treue ins Religiose.

Wenn wir weiter unten die liberaus delikate Frage nach der Evolution
der Keuschheit direkt behandeln, wird es daher der Begriff der ,,Treue”
sein, der in erster Linie kritisch zu beleuchten ist. Stellen wir hier einfach-
hin fest: Im Einklang mit einer jiidisch-orientalisch verkiindeten Ver-
zichts- und BuBlaszese hat sich diese Treue im Christentum bisher vor al-
lem in Begriffen der Enthaltsamkeit ausgedriickt. Dies so sehr, dal} die
gesamte Theorie der christlichen Heiligung, die (zu Recht) auf die Subli-
mation der Liebe zentriert ist, darauf hinausliduft, ihren Hohepunkt in ei-
ner Art Loslosung von der Materie zu finden.

Das authentische Christentum hat die Materie nie verurteilt. Es hat sie
im Gegenteil stindig gegen die hiretischen Monisten und Manichéer ver-
teidigt. Es ndhrt sich von sakramentalen Handlungen. Und es lebt in der
Hoffnung auf eine Auferstehung. Aber dieses Sich-Kiimmern um den
Leib verbiindet sich mit einem seltsamen Miftrauen gegeniiber den Gii-
tern der Erde. Die Geschopfe sind gut; und doch sind sie nicht gut. Die
Welt hiitte so geschaffen sein kdnnen, wie wir sie sehen; und doch trigt
sie eine geheime Perversion in sich. Und so sehen wir uns wieder mit dem
Komplex des (noch ungeniigend durchdachten) Begriffs der Erbsiinde
konfrontiert!

In dieser doch etwas zwiespiltigen Situation gilt fiir den Christen die
Weisung (wie das Buch der Nachfolge’ sagt), lieber weniger zu nehmen
als mehr. Er wird seinen Leib retten, indem er ihn verliert. Er wird die
Materie sublimieren, indem er sie entkriftet. Das Fleisch, das um die gei-
stige Seele herum geformt ist, bedeutet zwar keine luftige oder nebuldse
Atmosphire, aber ist ein Zweites. Dieser vom Schopfer seltsamerweise
neben den Geist gestellte Satellit ist aus dunklen Griinden unzuverldBlich
und gefihrlich. Dariiber hinaus ist er noch lasziv. Man muf} ihn in Ban-
den halten — und so ihm wirklich dienen.

Daraus folgt logischerweise, da der Heilige zum Maximum seiner
Vollkommenheit durch minimalen Gebrauch der Materie gelangt — und



Pierre Teilhard de Chardin 248

ganz besonders der Materie in ihrer lebendigsten Gestalt (la plus viru-
lente): dem Weiblichen.

I1. Eine neue Moralitit der Materie

Das Christentum hat also die Praxis der Keuschheit weiter vorangebracht
als irgendeine andere Religion. Es hat Jahrhunderte hindurch in der
Jungfrau Maria die vollkommenste Gestalt der Keuschheit entwickelt
und sie liebevoll bedacht. Sie bildet bis zur Stunde den sichersten Schutz
und wertvollsten Schatz dieser Praxis.

Noch vieles ist notig, damit das Tugendideal, das dadurch bewahrt und
verbreitet werden soll, die Stirke und Reinheit seiner urspriinglichen An-
ziehungskraft auch gegeniiber unseren modernen Einsichten behilt.
Lange Zeit fast widerspruchslos anerkannt — dann durch die Reformation
stark in Zweifel gezogen - ist der moralische Wert der Keuschheit (oder
zumindest ihr Sinn und die tiberlieferte Praxis) dabei, fiir viele von uns
seine Einsichtigkeit zu verlieren. Dieses Phinomen darf nicht einfach der
menschlichen Verderbtheit angelastet - und konsequenterweise verachtet
werden. Man muf3 ihm loyal ins Anlitz schauen. Und dann zeigt sich, da3
es unter mehr als einer Riicksicht nicht die Ziige eines Riickschritts hat,
sondern sich ,entpuppt“ als von einem hoheren Ideal angezogen.

An der Basis der Einwiinde, die das moderne BewuBtsein gegen die
Lehre des Evangeliums von der Reinheit erhebt - also tiefer griindend
also jeder Gedanke an heidnische Emanzipation —, glaube ich ein Erwa-
chen der Religion des Geistes zu erkennen. Einerseits ist die ganze phy-
siologische wie auch die soziale Seite der Keuschheit implizit damit in
Frage gestellt: Das Interesse an der Jungfriulichkeit oder der materiellen
Unversehrtheit des Leibes ist uns so uneinsichtig geworden, als sei es der
Kult eines Tabus. Und andererseits zieht uns doch die siegreich bestan-
dene Bewdhrung hundertmal mehr an als die Bewahrung der Unschuld -
und dies aus Griinden, die wir spiter untersuchen werden: Der sittliche
Wert von Handlungen bemiBt sich fiir uns seitdem nach dem geistigen
Elan, den sie verleihen [und nicht an dem aszetischen Verzicht, aus dem
sie stammen, JS].

Im Extremfall driickt sich die Verachtung, die man fiir die materielle
Seite der Keuschheit empfindet, in einer radikalen und einfachen Losung
aus. ,,Eigentlich®, sagt man oft, ,,von der Moral und der Religion her ge-
sehen, ist das Geschlechtliche ohne Belang. Man kdnnte ebensogut auch
den Gebrauch des Magens moralisieren. Was diesen Bereich seiner selbst
anbetrifft, muB3 der Mensch selbstverstandlich sorgfiltig auf die Hygiene



Die Evolution der Keuschheit 249

und die MiBigkeit achten. Er wird bei maBvollem Umgang inneres
Gleichgewicht und Freude in seinem Tun finden. Aber daB3 die Keusch-
heit des Leibes mit der Tugend der Seele zu tun haben soll, kdnnen wir
uns nicht vorstellen, Es gibt iiberhaupt keine direkte Verkniipfung von
Heiligkeit und Geschlechtlichkeit.“

Diese Auffassung, da es im Bereich des sittlichen Wachstums eine
Unabhingigkeit der beiden Verdnderlichen ,,Geist“ und ,,Materie“ geben
konne, gefillt mir nicht. Sie entspricht weder dem Grund-Gespiir, das die
Menschen hat vermuten lassen, in der Tiefe der Keuschheit liege etwas
Kostbareres als nur reine ,,Selbstbeherrschung“ - noch entspricht sie
schlechthin den auf Einswerden ausgerichteten Gesetzen der biologi-
schen Entwicklung. Sie ist iiberdies nur ein unmittelbarer Ausdruck oder
eine UngeduldsduBerung, die auf dem Boden der Reaktion entstanden
ist, mit der das moderne BewuBtsein den héheren Wert der Keuschheit
bezweifelt. Da scheint mir die andere Sicht (die seridseste Basis der Psy-
choanalyse), wonach die Energie, aus der sich unser inneres Leben néhrt
und aufbaut, vom Ursprung her leidenschaftlicher Natur ist, enger mit
der Tiefenentwicklung unseres Denkens verbunden zu sein. Der Mensch
ist, wie jedes andere Lebewesen, von Natur her ein Streben nach sich-er-
ginzender Einheit, eine Miéchtigkeit des Liebens. Das hat vor langer Zeit
Plato schon gesagt. Wurzelnd in diesem uranfanglichen Elan entwickelt
sich, steigt empor und veristelt sich der lippig wachsende Reichtum des
intellektuellen und des Gefiihlslebens. Unsere geistigen Veréstelungen,
so hoch und weitreichend sie auch sein mogen, wurzeln im Korperlichen.
Aus den Reserven der Leidenschaft des Menschen steigen umgewandelt
die Warme und das Licht seiner Seele empor. In seinen Leidenschaften
schon finden sich uranfinglich und keimhaft fiir uns die feinste Bliite, die
zarteste Triebkraft aller geistigen Entwicklung, wie in konzentrierter
Form.

Selbstverstindlich ist letztlich nur der Geist es wert, dafl man ihn er-
strebt. Aber auf dem Grund unseres Wesens herrscht zwischen Geist und
Materie ein Gefiige sensibler und grundlegender Zusammenhinge. Es ist
nicht nur so, wie die christlichen Morallehrer sagen, daB eins das andere
stiitzt. Vielmehr wird das eine aus dem anderen geboren. Man darf des-
halb nicht mehr einfach sagen: ,,Um das Schwergewicht des Leibes zu
mindern, enthaltet euch.”¢ Sondern: ,,Um den Elan des Geistes lebendig
zu erhalten, pflegt euren Leib.” - An der Basis der Religion (oder Moral)
des Geistes zeigt sich eine neue Auffassung der Moral der Materie.

Die Idee, daBl der Geist ganz und gar im Durchgang durch die Materie
entsteht, (anders gesagt: die Idee einer geistigen Potenz der Materie), ist
vom Ursprung her weiterreichend als das Problem der Keuschheit. Sie



Pierre Teilhard de Chardin 250

entspringt der ungeheuren Erfahrung der Menschen, die im Laufe eines
Jahrhunderts das Angesicht der Welt fiir uns vollig erneuert hat: der Ent-
deckung der universalen Zeit und der Evolution. Bis etwa zum 18. Jahr-
hundert wurden die Konflikte im Bereich der Moral zwischen zwei klar
abgegrenzten Gruppen ausgetragen: den Spiritualisten und den Materia-
listen. Diese behaupteten, man verwirkliche das Leben, indem man sich
der Natur, so wie sie ist, erfreue. Jene predigten, es sei im Gegenteil nétig,
den Staub der Dinge so rasch wie méglich abzuschiitteln. Aber die einen
wie die anderen nahmen stillschweigend an, die Welt habe sich niemals
entwickelt — oder sei zumindest endgiiltig zum Stillstand gekommen. —
Aber dann ist durch alle Fugen des Denkens und des Erfahrens das Be-
wultsein in uns eingedrungen, daB das ,,Universum um uns herum* noch
in Bewegung ist wie ein ungeheurer Speicher voller Lebensmdglichkei-
ten. Man hielt die Materie fir erstarrt oder erschopft. Sie hat sich aber als
unversiegbar reich an neuen psychologischen Energien erwiesen. Man
glaubte, es gebe nichts Wesentliches meht zu entdecken. Wir merken
aber, daB alles erst noch zu finden ist. Um ein Haar hitten die ., Yollkom-
menen* die Welt weggeworfen wie eine ausgepreBte Zitrone. Wir schau-
dern beim Gedanken an solch eine Geste, die rundweg den Aufbruch des
Geistes, der noch im Werden ist, abgestoppt hitte. Und als wir dann im
Licht dieser Entdeckung andere Wertungen iiberpriiften, merkten wir,
daB3 die Umwandlung unserer geistigen Einschitzung der Materie Schritt
um Schritt, faktisch wie theoretisch unser affektives und sensibles Leben
beeinfluflte. Die Frau ist fiir den Menschen Symbol und Personifikation
aller Komplementaritit geworden, die man im Universum findet. Das
Problem, wie die Erkenntnis sich praktisch und theoretisch vollendet, hat
sein natiirliches ,,Klima“ im Problem der Sublimation der Liebe gefun-
den. Am Endpunkt der geistigen Potenz der Materie steht die geistige Po-
tenz des Fleisches und des Weiblichen.

Wenn ich mich nicht tiusche, beriihren wir hier den Ursprung des
Zwiespalts, der unsere modernen Sympathien von der herkémmlichen
Verehrung der Keuschheit abzuwenden scheint. Die christliche Tugend-
ordnung baut offenbar auf der Meinung auf, daB die Frau fiir den Men-
schen wesentlich ein Instrument der Fortpflanzung sei. Die Frau (diene)
fiir die Ausbreitung der Menschheit - sonst habe sie als Frau keine Be-
deutung’: Das ist das von den Moralisten aufgestellte Dilemma. Aber ge-
gen diese Vereinfachung erheben sich unsere wertvollsten und sichersten
Erfahrungen. So fundamental fiir die Frau auch die Mutterschaft ist, sie
ist beinahe nichts im Vergleich zu ihrer geistigen Fruchtbarkeit. Die Frau
bringt zur Entfaltung, sensibilisiert, fiihrt zu sich selbst den, den sie liebt.
Diese Wahrheit ist so alt wie der Mensch. Damit sie aber voll zur Geltung



Die Evolution der Keuschheit 251

kam, muBte die Welt eine Stufe seelischen BewufBtseins und sozialer Ent-
wicklung erreichen, auf der in einer weit ausgebreiteten und wirtschaft-
lich gesicherten Menschheit die Frage nach dem téglichen Brot und der
Nachkommenschaft zuriicktrat vor den Problemen der Erhaltung und
Entwicklung der geistigen Energien. In der Tat: Trotz der weitverbreite-
ten Auswirkungen des moralischen Riickgangs und der Freiziigigkeit
scheint die derzeitige ,,Freiheit“ der Sitten ihre wahre Ursache dort zu ha-
ben, wo nach einer Form von Einung gesucht wird, die reicher und geistig
anregender ist als jene, die sich auf den Horizont einer Wiege beschrankt.
Das ist ein Symptom, das wir folgendermallen deuten:

Die Liebeskrifte zeigen, dall im Herzen der Menschheit eine gewisse
Kraft zur Entfaltung lebt, die jene unendlich iibersteigt, die in der Erhal-
tung der Nachkommenschaft aufgeht. Die alte Meinung von der Keusch-
heit setzte voraus, dieser Elan kénne und miisse direkt auf Gott hinge-
lenkt werden, ohne es nétig zu haben, sich auf das Geschaffene zu stiit-
zen. Dabei wurde tibersehen, daB3 eine solche, noch weithin als blof3e
Moglichkeit verborgene Energie (wie auch all die anderen geistigen Po-
tenzen der Materie) danach strebt, auf den natiirlichen Bahnen [ihrer
noch schlummernenden Méglichkeit, JS] sich weiter zu entwickeln. In
der Tat ist beim derzeitigen Stand der Welt der Mann durch die Frau
noch nicht ganz zu sich selbst gekommen wie auch umgekehrt. Wegen der
evolutiven Struktur des Universums sollte deshalb der eine vom andern
im Laufe ihrer geistigen Entfaltung nicht getrennt werden. Nicht isoliert
(verheiratet oder nicht verheiratet), sondern als Paar miissen die beiden
Teile der Natur, der ménnliche und der weibliche, zu Gott emporsteigen.
Man hat gefordert, die Geschlechtsunterschiede durch den Geist zu un-
terdriicken. Doch dies nur, weil man nicht begriffen hat, da3 ihre Zwei-
heit sich auch im Gefiige des vergéttlichten Seins wiederfinden muf.
SchlieBlich ist der Mensch — so ,,sublimiert“ man sich ihn auch denken
mag — kein Eunuch!Nicht auf einer ,Monade“, sondern auf der menschli-
chen ,,Dyade“ ruht die Spiritualitit.

Es gibt eine allgemeine Frage des Weiblichen, die in der christlichen
Theorie der Heiligkeit bis heute ungeldst und unentfaltet geblieben ist.
Daher unser Unbefriedigtsein und unser Unbehagen gegeniiber der alten
Tugendlehre. Man sprach davon, die natiirlichen AuBerungen der Liebe
zu bagatellisieren. Wir aber stellen fest, dafl nichts anderes in Frage
kommt, als sie zu packen und umzuformen. Nicht einschrianken, sondern
iiberschreiten. Das ist unser neues Ideal der Keuschheit.



Pierre Teilhard de Chardin 252

IIL. Der Geist der Keuschheit

Wenn man einmal begriffen und insbeondere erfahren hat, was die
Worte: ,,Geistige Potenz der Materie“ bedeuten, so sieht man zunichst
den klassischen, zwischen Heiligkeit des Leibes und Heiligkeit des Gei-
stes errichteten Gegensatz verschwinden. Die materielle Schopfung stellt
sich dann nicht mehr wie eine Wolke oder ein Hindernis zwischen
Mensch und Gott. Sie entfaltet sich wie eine erhebende, bereichernde
Umwelt, die nicht zu meiden oder loszulassen, sondern zu realisieren und
zu durchschreiten ist. Recht gesehen gibt es daher keine heiligen oder
profanen, keine reinen oder unreinen Dinge. Es gibt nur einen guten und
einen schlechten Richtungssinn: Die Richtung des Aufsteigens, der weit-
machenden Einung, des méglichst groBen geistigen Elans; und die Rich-
tung des Abstiegs, der einengenden Selbstsucht, des materialisierenden
GenieBens. Der Sinnrichtung nach oben folgend sind alle Geschopfe
leuchtend; geleitet von der Sinnrichtung nach unten erweisen sie sich als
finster und geradezu diabolisch. Auf seiner Fahrt wird unser Boot ge-
hemmt oder im Gegenteil vorwirtsgetrieben, je nachdem es uns gelingt,
unsere Segel in deren Wind zu setzen. Bisher hat die Aszese eher verwor-
fen: um heilig zu sein, mufite man vor allem entsagen. Kiinftig wird der
geistige Verzicht, auf Grund der neuen moralischen Qualitit, die in unse-
rer Sicht der Materie zukommt, die Gestalt einer Eroberung annehmen.
In die Flut der geschaffenen Energien eintauchen, um erhoben zu werden
und um zu heben - ohne die erste und die gliihendste unter ihnen davon
auszunehmen. Die Keuschheit (wie der Verzicht, die ,,Armut® und die an-
deren evangelischen Tugenden,) ist vom Wesen Geist (un esprit). Damit
beginnt sich vor uns eine umfassende Losung fiir das Problem des Weibli-
chen abzuzeichnen.

In sich betrachtet steht das Ablosen durch Hindurchgang in vollkomme-
ner Harmonie mit der Idee der Menschwerdung, in der das Christentum
zusammengefaflt ist. Die Bewegung des Menschen, der in die Welt ein-
taucht, um zuerst an den Dingen teilzuhaben, dann um sie mit sich zu zie-
hen, - diese Bewegung, sage ich, ist Nachvollzug der Taufhandlung:
»Wer ist der, der hinaufsteigt, sagt der heilige Paulus?, ,,wenn nicht der,
der zuvor herabgestiegen ist, um alles zu vollenden.* Es ist also nur natiir-
lich, daB die Kirche Gottes unter dem Antrieb dieser menschlichen Sinn-
richtung, die sie doch kanalisiert, Schritt fiir Schritt korrigiert, was in der
Theorie der Entsagung ein wenig zu ,orientalisch“ (oder negativ) sein
mochte. Die eher neue These, daB3 die christliche Vollkommenheit weni-
ger darin besteht, sich vom irdischen Staub zu reinigen, als vielmehr die
Schépfung zu vergottlichen, ist ein Fortschritt. Man beginnt in den kon-



Die Evolution der Keuschheit 253

servativsten Kreisen anzuerkennen, daB sich in Ausstrahlung (nimbant)
der Eucharistie eine Communio mit Gott durch die Erde findet - ein Sa-
krament der Welt. Zwar mi3t man der irdischen Nahrung solche Bedeu-
tung bei, doch man hilt weiterhin eifersiichtig an einem Vorbehalt fest.
Ganz wie im biblischen Paradies sind dem Vollkommenen jetzt die Mehr-
zahl der Friichte erlaubt. Falls er sich hingezogen, die ,,Berufung® fithlt —
stehen ihm die Freuden des kiinstlerischen Schaffens zu, die Errungen-
schaften des Denkens, die Eroberungen des Entdeckens. Diese Erfiillun-
gen werden als heiligend oder als heilig-zu-machen anerkannt. Aber ein
Baum bleibt vom urspriinglichen Verbot gebrandmarkt: der des Weibli-
chen. Und so stehen wir wieder vor dem immer wiederkehrenden Di-
lemma: Entweder die Frau in der Ehe — oder die Flucht vor dem Weibli-
chen.

Warum diese Ausnahme? Warum diese Unlogik?

Ich sehe dafiir zwei Hauptgriinde: der eine stammt aus praktischer
Vorsicht — der andere aus einem Ideal oder einer Theorie.

Aus praktischer Vorsicht wird das Weibliche unter die verbotenen Ga-
ben der Natur eingereiht, weil es zu gefihrlich ist. Es ist ein Parfiim, das
verwirrt — ein Likor, der betidubt. Seit eh und je haben die Menschen die
unberechenbare Macht dieses Elements bestaunt. Und die Weisen haben
schlieBlich ihren Gebrauch auf die wesentlichen Fille eingeschrdnkt, da
man es nicht vollkommen unterdriicken kénne. Man mif3traut nicht etwa
(wie man es logischerweise tun miiite, vielleicht ...) der Leidenschaft fiir
Ideen und Zahlen oder gar der Hinneigung zu den Sternen und zur Na-
tur. Weil von diesen Wirklichkeiten (sehr zu Unrecht) angenommen wird,
sie spriachen nur zum Verstand, betrachtet man sie als ungeféhrlich oder
als leicht zu vergeistigen. Die sexuelle Anziehung hingegen erschreckt
wegen der komplexen und dunklen Triebe, die sie ganz plotzlich zu wek-
ken droht. Es scheint, als sei die Liebe in der Tiefe unserer selbst ein
schlafendes Ungeheuer, dessen wir uns zeitlebens nur erwehren kénnen,
wenn es uns gelingt, es nicht aufzuwecken.

Ich werde mich sehr hiiten, die zerstdrerischen oder auflésenden
Michte der Leidenschaft in Abrede zu stellen. Ich gebe sogar zu, daB die
Menschen abgesehen von der Zeugungsfunktion die Liebe vor allem zu
ihrem Verderben und um sich zu berauschen benutzt haben. Aber was be-
weisen diese Exzesse? Weil die Flammen verzehren und die Elektrizitét
erschligt, hdren wir auf, sie dienstbar zu machen? Das Weibliche ist die
furchtbarste unter den Kriiften der Materie. Das ist wahr. ,,Also muf3 man
sie meiden®, sagen die Moralisten. ,,Also mufl man sich ihrer bemichti-
gen“, erwidere ich. In allen Bereichen der (physikalischen, affektiven, in-
tellektuellen) Wirklichkeit ist die ,, Gefahr” ein Zeichen von Mdchtigkeir.



Pierre Teilhard de Chardin 254

Sind es denn nicht eben die Berge, die die Abgriinde schaffen? Die gin-
gige christliche Gewissenserziehung bringt uns dazu, Tutiorismus mit
Vorsicht, Sicherheit mit Wahrheit zu verwechseln. Das Risiko eines Fehl-
tritts zu vermeiden, ist in unseren Augen wichtiger geworden, als fiir Gott
eine schwierige Situation zu bestehen. Das ist es, was uns umbringt. ,,Je
gefdhrlicher eine Sache ist, desto mehr gebietet das Leben ihre Erobe-
rung.“ Aus dieser Uberzeugung ist die moderne Welt entstanden. Aus ihr
muB auch unsere Religion wiedergeboren werden. - Um das grundsitzli-
che Verbot, das ein gewisser christlicher Aszetismus zum Umgang mit
dem Weiblichen erldBt, zu rechtfertigen, niitzt es nichts, uns die Gefahren
eines Abenteuers vor Augen zu stellen. Diese ziehen uns doch nur noch
mehr an, wenn wir eine ,,abenteuerliche* Seele haben. Um auf das Bestei-
gen dieses Gipfels zu verzichten, erwarten wir, daB man uns klar macht,
warum der Aufstieg uns nicht niher zu Gott fiihrt.

Der zweite Grund (diesmal ein positiver), um den EinfluB der Frau aus
dem Herzen der Vollkommenen zu bannen, wird von der traditionellen
Aszese im Ideal der ,, Treue“ gesucht, von dem wir zu Beginn dieser Seiten
gesprochen haben. Was Gott vom Christen verlangt, das ist sein Herz. Es
kommt darauf an, ihm dieses Herz zu bewahren, ungeteilt. Was aber ist es,
das das Herz teilt? Etwa auler dem Geliebten noch etwas anderes zu lie-
ben? Vielleicht. Aber diese Anhinglichkeit, die dem materiell oder ab-
strakt Anderen zugestanden wird, 148t sich korrigieren, wiedergutma-
chen. Sie erreicht ja nur die Oberfliche. Schwerwiegender, ja todlich ist
es, sich einem Anderen selbst zuzuwenden: Jemanden zu lieben. Sich als
Christ leidenschaftlich der Wissenschaft oder dem Denken hingeben -
oder jeder anderen unpersonlichen Sache, ist noch moglich, weil diese
Reize, unlebendig wie sie sind, durch uns vergottlicht werden kénnen.
Aber die Frau, sie steht fiir etwas Personalisiertes, sie ist eine Weise des
Seins, die in sich selbst geschlossen und wie etwas Absolutes dasteht. Es
ist unmoglich, sie in unser inneres Gefiige einzulassen, ohne in einem ge-
wissen Ma@3 die Einheit der Kraft, die uns nach oben ziehen muB, zu be-
eintrachtigen. In Sachen der Liebe kann man nicht, weniger noch als
sonstwo, zwei Herren dienen. Dies ist das SchluBwort der Verteidiger der
»alten“ Keuschheit.

Ganz allgemein schon muf ich gestehen, daB3 ich einer Lehre mifitraue,
die unser Herz mit einem Glas Wasser vergleicht, das durch Teilen leerer
wird. Ich habe schon gesagt, daB3 ich davon tiberzeugt bin: Unsere Lei-
denschaftlichkeit ist ein feinfithliger Organismus, dessen Reserven wir
allzu oft verschwenden, indem wir schlecht lieben. Ich habe aber Schwie-
rigkeiten anzunehmen, daf sich unser Herz notwendigerweise fiir den ei-
nen schwicht, wenn es sich (unter einem anderen Gesichtspunkt oder in



Die Evolution der Keuschheit 255

hierarchischer Abstufung) einem anderen zuwendet. Ich kann zwei Blu-
men schon finden — und von der einen meine empfindsamer gewordenen
Augen der andern zuwenden. Eine Fahigkeit wird durch ihre Anwendung
reicher. Es ist natiirlich wahr, daBl im Spezialfall der Liebe, der Gatte der
Gattin jene privilegierte Stellung vorbehalten und festigen muB, die sie
gewissermaBen zur Sonne seines inneren Universums macht. Und hierbei
hat die Eifersucht recht: Es kann am Himmel unseres Herzens nur eine
Sonne geben. Aber untergeordnete Gestirne, warum nicht?

Diese Uberlegungen scheinen mir schon spiirbar den psychologischen
Wert des ,,Gesetzes der Abschirmung® des Herzens abzuschwéchen, auf
das sich die Verteidiger einer Keuschheit ,,des Verzichts* berufen. Aber
wir kénnen in unserer Antwort noch weitergehen. - Um die Verhaltensre-
gel der Keuschheit zu bestimmen, pflegt man Gott und die christliche
Seele ,, univoce“® mit zwei Liebenden zu vergleichen. Das aber heifit die
wesentliche Tatsache vergessen, dal Gott keine Person gleicher Ordnung
ist wie wir. Er ist eine ,,Uberperson,,, ein ,,Uberzentrum*, — das heiBt je-
mand, der tiefer ist als wir selbst. Das will sagen: Wenn ein Mann eine
Frau zur Mitte seines Herzens macht, so folgt nicht notwendig daraus,
daB dieser Mann sich gegeniiber dem ,,Géttlichen® affektiv neutralisiert
vorfindet. Die gottliche Sonne kann (weil viel tiefer) noch durch das weib-
liche Gestirn hindurch wahrgenommen werden. Sie kann — und dies sogar
mit erhéhtem Glanz — auf der gleichen Ebene und dariiber hinaus leuch-
ten. Das Liebespaar kann, selbst wenn seine Liebeskraft gegeniiber ande-
ren menschlichen Personen erschopft ist, sich frei und aufgrund seiner
Zweiheit sogar intensiver der hoheren Anziehungskraft Gottes aussetzen.
Es gibt eine Art zu lieben, die nicht unter den Vorwurf des ,, Teilens* fillt,
den der Apostel Paulus'® erhoben hat*. Ein chimérischer!! Fall des Tei-
lens werden Sie sagen. Aber gehen wir damit nicht noch einmal an der
Verwirrung zugrunde, die zwischen VorsichtsmaBregeln und Werturtei-
len angerichtet wurde? - Nein, das Weibliche darf aus den christlichen
,»Nahrungsmitteln“ nicht ausgeschlossen werden. Es ist durch seine au-
Berordentliche Macht sogar etwas Besonderes. Weniger als irgendein an-
derer Bereich der Materie sollte es sich der siegreichen Herrschaft des
Geistes entziehen.

* Anm. Teithards: Die Keuschheit zieht uns zu Recht durch ihre Austrahlungskraft von
Freiheit an. Es gibt in der Tat Beschiftigungen, die den ganzen Menschen anfordern. Doch
wenn man dariiber nachdenkt, wird klar: Das, was fesselt und trennt, ist nicht die Frau,
sondern entweder die Familie oder die Frau als fleischlich Geliebte. Eine ,,edle” Leiden-
schaft schenkt Fliigel. Und so ist es das beste Kriterium, um zu erkennen, inwieweit eine
Liebe ,,edel“ ist, wenn man beobachtet, inwieweit sie sich in Richtung einer gréBeren Gei-
stesfreiheil emwickelt. Je spiritueller eine Zuneigung ist, um so weniger fesselt sie — und
um so mehr spornt sie an zur Aktion.



Pierre Teilhard de Chardin 256

Die Keuschheit ist demnach eine Tugend des Teilnehmens und des Er-
oberns. In keiner Weise eine Schule der Restriktion und der Flucht. Die
Reinheit wird uns oft als ein zerbrechlicher Kristall vorgestellt, der sich
nur geschiitzt vor Erschiitterungen und Licht unversehrt bewahren 148t.
Sie dhnelt aber vielmehr der Flamme, die alles nach dem MaB ihrer Glut
assimiliert. - Omnia munda mundis'?: Dieses Wort hat sicher etwas Rich-
tiges an sich. Zwischen Geist und Leib ist doch alles eine Frage der ,,Po-
tentialitdt“. ,,Brennen oder Gebrannt-Werden.“* Der Materie Fliigel ver-
leihen oder durch sie zugrunde gerichtet werden. Das ist durch alle Berei-
che hindurch das Gesetz des Lebens. Wie kénnen wir uns einbilden, wir
vermdchten dem zu entrinnen, wenn wir den Gipfel (fine pointe!?) unse-
res Seins zu verwirklichen suchen?

Natiirlich kostet es etwas, soweit zu kommen. Wenn eine Frau sich uns
naht und wir ihr begegnen, tiberfillt uns eine Art dunkle Erleuchtung -
die Ahnung, daB uns eine neue Welt erwartet und sich in den Tiefen der
Materie entfalten will — wenn wir nur die Fliigel des Geistes schlieBen
und uns loslassen. Das ist in gefithlvoller Weise (was noch heimtiicki-
scher ist als in intellektueller Weise) ,,die materialistische Illusion“. Aber
wenn wir uns das Geheimnis des Fleisches ganz zu eigen machen wollen,
miissen wir durch eine iiberlegte Entscheidung, in der das Miihen der
Schopfung selbst sich in unserem BewuBtsein ausdriickt, die falsche Evi-
denz der Fata Morgana iiberwinden, die uns nach unten zieht. Ja, es ist
wahr: Die Liebe ist die Schwelle zu einem anderen Universum. Uber die
Schwingungen, die wir kennen, hinaus ist der Farbenreichtum (iris) ihrer
Abstufungen erst im vollen Wachstum. Aber ungeachtet der Faszination,
welche die unteren Ténungen auf uns ausiiben, ist es allein zum ,,Ultra*
(Dariiber-Hinaus), wohin die Erschaffung des Lichtes voranschreitet. In
diesen unsichtbaren und wie immateriell erscheinenden Bereichen erwar-
ten uns die eigentlichen Initiationen'* in die Einung. Die Tiefen, die wir
der Materie zuschreiben, sind nichts anderes als der Widerschein der Héhen
des Geistes.

Dies scheint uns durch die Erfahrung und das menschliche Denken ge-
klart zu sein.

Die (theoretisch zweitrangige, fiir die Praxis aber sehr ernsthafte)
Frage, die noch bleibt, besteht darin, abzuschitzen, inwieweit im Verlauf
der ,,Spektral“-Verschiebung zu qualitdtsmidBig immer hoheren Farben

* Anm. Teilhards: In der Frage der Keuschheit stehen im Grunde zwei Theorien einander
entgegen, - zwei Begriffe der Reinheit. ,,Vor allem keine Siinde, - auch wenn Sie deswegen
noch drmer wiirden“, sagen die einen. ,,Vor allem mehr Reichtum, - sollten Sie auch da-
durch einige Blessuren riskieren“, sagen die anderen. Natiirlich glauben wir, daB die
Wahrheit und die Zukunft bei diesen letzteren sind.



Die Evolution der Keuschheit 257

hin, die unteren Strahlen weiterleuchten - oder ob sie erléschen. — Das
Zentrum der Anziehung und des liebenden Einanderbesitzens verlagert
sich fortschreitend zum Geistigen hin. Hoher und héher miissen die Sei-
enden sich gegenseitig folgen, um sich zu finden. Um aber die Fiille der
Vergeistigung zu erlangen — um nicht die Kanile zu unterbrechen, durch
welche ihnen die geistigen Potenzen der Materie zuflieBen —, von welcher
Ebene aus miissen sie beginnen, einander in Besitz zu nehmen? Wieviel
Leib fiir ein Hochstmaf3 an Geist?

Damit sind wir, nachdem wir die schopferische Funktion von Keusch-
heit-Geist (chasteté-esprit) herausgerarbeitet haben, bei der Frage nach
der Jungfraulichkeit angelangt: Was bedeutet sie und was ist ihr Wert.

IV. Der Wert der Jungfriaulichkeit

Wir haben es oben schon gesagt. Die materielle Seite der Jungfriulich-
keit, bedeutungsvoll fiir die Urvélker, interessiert uns iiberhaupt nicht
mehr. Diese physische Seite der Tugend hat fiir uns alle Einsichtigkeit
verloren. Aber besitzt die Jungfréulichkeit - viel tiefer als die kérperliche
Unberiihrtheit — nicht einen gewissen, verborgenen geistigen Wert, des-
wegen wir noch, und mehr denn je, gehalten sind, sie zu fordern und sie
zu verehren? Es ist an der Zeit, uns dies zu fragen.

Auf den ersten Blick scheint der Gedanke einer Heiligkeit, die in spe-
zieller Weise mit der Enthaltsamkeit verkniipft ist, nicht gerade mit der
moralischen Bedeutung tibereinzustimmen, die wir soeben der Keusch-
heit zuerkannt haben. Wenn die Keuschheit ein Geist ist, der sich nihrt,
warum ihr dann die kriftigste Nahrung entziehen? Ist die Hingabe des
Leibes nicht die vollstindige und natiirliche Weise, in der sich die natiirli-
che Potenz der Materie zur Sublimation anbietet? Wartet nicht der Geist
auf den Anstof3 dieser Begegnung, um wie ein Funken aufzuspriihen?
Geht es nicht vor allem darum, diese Stréme, diese Krifte, welche die
physische Liebe freisetzt, herauszufordern, zu erobern, umzuwandeln?

Hier, das muB8 ich zugeben, sehe ich, meinem eigenen Urteil tiberlas-
sen, nicht klar ,,quod non licet“!>. Die physiche Vereinigung ist aus nahe-
liegenden Griinden in der Tradition mit dem ausschlieBlichen Gedanken
der materiellen Zeugung verbunden. Eine gewisse ,,theologische Biolo-
gie* lehrt immer noch, es kénne eben wegen der Zuordnung der Kérper
nur so sein, wenn nicht die Naturordnung verletzt wiirde. Als ob die ,,Na-
turordnung* der Welt eine vorgegebene und endgiiltig fertige Sache wiire
- und nicht ein Gleichgewicht, das sich sucht! Als wiren unsere Organe
von Anbeginn voll ausgebildet gewesen und hétten sich nicht vielmehr im



Pierre Teilhard de Chardin 258

Gegenteil im Lauf der Evolution dem Dienst neuer Anforderungen ange-
paBt! Als wire die Zunge fiir die Sprache gemacht und nicht zum Spre-
chen gebraucht worden! Rein nichts von alledem ist haltbar.

Je mehr ich so dariiber nachdenke, desto weniger komme ich dazu, den
Gedanken der Heldin eines russischen Romans absurd zu finden, da3
,.wir schlieBlich noch eine andere Form des Liebens finden werden*!¢. -
Die geistige Fruchtbarkeit erobert sich mehr und mehr einen Platz an der
Seite der materiellen Fruchtbarkeit - bis sie dann schlieBlich a/lein die
Einung rechtfertigt. Vereinigung fiir das Kind. Aber Einung ebenso fiir
das Werk, Einung fiir die Idee? Warum nicht? - Bei der Vielzahl von
Menschen finde jede Form der Verbindung ihre Anhidnger; und dies
wiirde keineswegs riskieren, sie vorzeitig zu zerstdren. Ist es nicht im
Grunde dieser geistige Gebrauch des Fleisches, den instinktiv und ohne
die Moralisten um Erlaubnis zu fragen viele Genies, die wirklich schopfe-
risch waren, entdeckt und sich zu eigen gemacht haben? Und wurde nicht
aus diesen unrein genannten Quellen ein Leben geschopft, von dem heute
auch die Konservativsten unter uns sich néhren?

Das also ist es, was abstrakt betrachtet ich nicht sehen kann. Aber
ebenso spiire ich, wenn ich die theoretische Ebene verlasse, um die Praxis
dieser physisch-geistigen Liebe zu erproben oder auch nur dazu einen
Rat zu geben, dal mich ein uniiberwindliches Hindernis zurtickhélt, - ich
weil3 nicht was fiir ein Instinkt; ein Instinkt, in dem ich etwas anderes er-
kenne als die meiner Seele mechanisch beigebrachte Gewohnheit; sie ist
doch entstanden im langen Umgang mit dem ,,Du sollst nicht®, wie es
eine lange Folge von Generationen wiederholt hat. Wire es eine Befrei-
ung oder nur eine Regression, die Bande der moralischen Pflicht und re-
spektvoller Bewunderung zu zerreissen, die sich im Lauf der Jahrhun-
derte menschlicher Erfahrung um das Ideal der Jungfriulichkeit ge-
schlungen hat? Konnte da nicht ein verborgenes Motiv vorliegen, weswe-
gen sich dem Geist, der auf dem Gebiet der Keuschheit doch so allméch-
tig ist, gewisse physische Nihrstoffe seiner umgestaltenden Kraft entzo-
gen - und dies kraft eben seiner Vollkommenheit?

Um die affektive Enthaltsamkeit des Fleisches — oder wenigstens die
Tendenz zu einem moglichst geringen Gebrauch - zu rechtfertigen, schei-
nen die Moralisten hiufig (wir haben es schon gesagt) sich auf Griinde
personaler oder kollektiver Sicherheit zu berufen. Verzichten, um nicht
zu miBbrauchen. Sich fernhalten, um sich nicht zu verstricken. Nach
rechts dringen, um nicht nach links zu geraten. Steigen, um nicht zu fal-
len. - Fiir sich allein genommen, wir wiederholen es, geniigen diese
Griinde nicht. Einerseits wire die vorgeschlagene Malnahme von zwei-
felhafter Wirksamkeit. Sich Gewalt antun bedeutet oft sich verfilschen.



Die Evolution der Keuschheit 259

Einschrianken tendiert zum Explodieren. Man hat noch nie eine Kraft
oder eine Idee beherrscht, indem man sie unterdriickte — sondern nur, in-
dem man sie integrierte. Anderseits: Wenn es eine solche Sache gibt, in
der die Religionen iibereinstimmen und in der insbesondere das Chri-
stentum seine Autoritdt einsetzte, dann ist es die, daB die koérperliche
Keuschheit eine Art absoluter Uberlegenheit mit sich bringt. Wenn man
das Wesen der iiberkommenen Praxis retten will, ist es deshalb unerlaB-
lich, eine Vollkommenbheit zu entdecken, die der Jungfriulichkeit von Na-
tur aus 7u eigen ist.

In diese Richtung geht, was ich erahne.

Die tiefstdringende Interpretation, die wir der Welt geben konnen,
jene, die in allen Mystiken und Philosophien gleichermaBBen zum Aus-
druck kommt, - besteht darin, sie als eine Bewegung universaler Konver-
genz zu sehen, in deren Verlauf die materielle Vielfalt sich im Geist voll-
endet. Diese Sicht entspricht der grundlegenden und schopferischen
Rolle, die der Anziehungskraft der Liebe zukommt. Sie entwirrt miihelos
mit einer einfachen Formel die komplizierten Schwierigkeiten, die sich
aus der biologischen, intellektuellen und moralischen Evolution der Welt
ergeben. Bedeutet nicht Fortschreiten in jeder Hinsicht soviel wie Sich-
Einen? Aus dieser Perspektive heraus zeigt sich Gott als das oberste Zen-
trum, um das herum sich die darunter liegende Vielzahl anordnet, — der
Brennpunkt, aus dem die Materie sich in den Geist hinein vollendet. Ak-
zeptieren wir diese Hypothese — und wenden wir sie auf das Problem an,
das uns beschiftigt.

An der Stelle, an der das Leben in der gegenwirtigen Welt angelangt
ist, wird die vergeistigende Einung der menschlichen Monaden von zwei
Anzichungskriften gleicher Natur, aber unterschiedlicher Werthaftigkeit
beherrscht: von der gegenseitigen Liebe zwischen Mann und Frau und
von der Liebe zu Gott. Jede von beiden wird, um sich in der Einheit zu
vollenden, durch die miteinander verbundenen Krifte der Leidenschaft
und des Mystischen bewegt. Die Einung muB zugleichim Weiblichen ihre
menschliche Einheit — und im Géttlichen ihre kosmische Einheit zur Voll-
endung bringen. All das ist im Grunde die gleiche konvergierende Ener-
gie, die gleiche Liebe. Aber die beiden Kriifte wirken nicht unmittelbar in
Ubereinstimmung zusammen. Wie soll man sie verbinden, um eine Resul-
tante!” zu erzielen, die ein Hochstmaf an geistigem Gewinn bringt? — Das
ist die eigentliche Frage, die durch die Keuschheit gestellt wird.

Eine erste Anwort, die einem in den Sinn kommt, um das Problem zu
16sen, ist diejenige, auf die wir am Anfang dieses Kapitels hingewiesen
haben. Der Mann geht zuerst zur Frau. Er vereint sich ihr ganz. Und diese
Flamme, die aus dieser ersten Vereinigung auflodert, erhebt sich zu Gott.



Pierre Teilhard de Chardin 260

Kontakt beider Elemente in der menschlichen Liebe. Und dann Aufstieg
zu zweit auf das groBere gottliche Zentrum hin. — Dieser ProzeB3, so sag-
ten wir, scheint den Vorzug zu haben, am intensivsten die geistigen Kréfte
der Leidenschaft fiir Gott freizusetzen. Er hat unbestreitbar groBe Wahr-
heit und groBe Schonheiten auf Erden zutage treten lassen. Welche
Griinde kdénnten wir haben, ihm zu miitrauen?

Ich sehe nur einen, aber der ist schwerwiegend. Folgendes:

Durch die physische Liebe - so setzten wir voraus - sind die Kriifte des
Menschen auf groBartige Weise freigesetzt worden. Was sonst in unseren
Seelen geschlafen hitte, erwacht und springt vorwirts. Ist das absolut
wahr? - Eine andere Moglichkeit bietet sich an. Dall ndmlich in der licht-
voll-blendenden Hingabe des Leibes sich eine Art ,,Kurzschluf3“ ereignet,
— ein Aufleuchten, das einen Teil der Seele absorbiert und neutralisiert.
Etwas ist geboren worden, aber es hat sich weithin sofort verbraucht. Was
die spezielle Trunkenheit der Ganzhingabe ausmacht, konnte es nicht
sein, daB3 wir darin einen Teil unseres ,,Absoluten® verbrennen? Und so
bietet sich fiir das Problem der Keuschheit eine zweite Losung an.
Warum jene Unterscheidung zweier Zeiten in der Einung: Erst die eine
Hingabe und dann die andere? Ist es wirklich ohne Verlust moglich, sich
zweimal zu schenken? Vielleicht ist der Augenblick gekommen, daB, ge-
mifl den unbeugsamen Gesetzen der Evolution, der Mann und die Frau,
vom Leben dazu bestimmt, bis zum hochstmoglichen Grad die Vergeisti-
gung der Erde voranzubringen, die Art und Weise aufgeben miissen, um
einander zu vereinen, die bis heute die einzige Regel der Geschdpfe war.
Warum sollten sie nicht, wenn sie von ihrer gegenseitigen Anziehung nur
das beibehalten, das sie in ihrer Begegnung emporsteigen 148t, sich
gleichsam nach vorwdrts — einer auf den anderen hin - stiirzen? Kein un-
mittelbarer Kontakt, sondern Konvergenz nach oben. Der Augenblick der
Ganzhingabe wiirde dann mit der géttlichen Begegnung zusammenfallen.
Das ist immer noch der Glaube an den geistigen Wert der Fleisches, —
aber zugleich wird ein Platz fiir die Jungfréaulichkeit geschaffen. Sie wird
in ihrem Wesen zu einer aufgeschobenen Hingabe.

Zwei Losungen. Zwei Wege. Welcher ist der gute? In diesem Punkt
sind die persénlichen Zeugnisse einander entgegengesetzt und widerspre-
chen sich. Von Geburt her, kann ich sagen, habe ich mich fiir den zweiten
Weg engagiert. Ich bin ihm so weit wie moglich gefolgt. Ich habe selbst-
verstindlich schwierige Wegstrecken zuriickgelegt. Ich bin mir dabei aber
nie benachteiligt, nie verloren vorgekommen.

Und jetzt, von der Stufe aus, auf der ich angelangt bin, scheinen sich
mir um mich herum folgende zwei Phasen in der schopferischen Umfor-
mung der menschlichen Liebe abzuzeichnem. — Im Verlauf einer ersten



Die Evolution der Keuschheit 261

Phase der Menschheit: Mann und Frau, hingegeben dem physischen
Sich-Schenken und der Sorge um die Nachkommenschaft, entwickeln
um dieses fundamentale Tun herum einen wachsenden Strahlenkranz des
geistigen Austauschs. Zuerst war es ein kaum merkbarer Schimmer am
Rande; die Fruchtbarkeit und das Geheimnis der Vereinigung verlegen
sich immer mehr dort hin; zuletzt neigt sich die Waage in ihrem Gleichge-
wicht ganz zu dessen Gunsten. Aber genau in diesem Augenblick erweist
sich das Zentrum der physischen Vereinigung, von der das Licht aus-
stromte, als unvermogend, dieses neue Anwachsen zu integrieren. Der
Brennpunkt der Anziehung verschiebt sich plotzlich wie ins Unbegrenzte
nach vorn. Und um sich einander weiter dariiber hinaus im Geist zu er-
greifen, miissen die Liebenden dem Leib den Riicken kehren, um sich in
Gott zu suchen. Die Jungfriulichkeit legt sich iiber die Keuschheit wie
das Denken iiber das Leben: durch eine Wende oder durch einen kriti-
schen Punkt (un point singulier).

Auf dem Erdenrund kann eine solche Umwandlung natiirlich nicht in
einem Augenblick erfolgen. Es bedarf dazu wesentlich der Zeit. Das Was-
ser, das man erhitzt, verdampft nicht alles auf einmal. Bei ihm laufen eine
»flissige Phase“ und eine ,,gasformig Phase* lange nebeneinander. Das
muB so sein. Aber auch dieser Dualitit liegt nur ein einziges Geschehen
zugrunde, - dessen Sinn und ,, Wertigkeit“ sich auf das Ganze bezieht. -
So behilt zur Stunde die korperliche Vereinigung ihre Notwendigkeit
und ihren Wert fiir das Menschengeschlecht. Aber ihre geistige Qualitét
ist von nun an durch die héhere Art der Einung bestimmt, die sie ndhrt,
nachdem sie sie vorbereitet hat. Die Liebe befindet sich im Begriff der
~Zustandsdnderung® im SchoB3 der Noosphére'®. Und, wenn die Religio-
nen Recht haben, bereitet sich in diese neue Richtung hinein der kollek-
tive Ubergang der Menschheit auf Gott hin vor.

So stelle ich mir die Evolution der Keuschheit vor.

In der Theorie ist diese Umwandlung der Liebe moglich. Fiir ihre Ver-
wirklichung geniigt es, daB der Anruf des personalen gottlichen Zentrums
genligend stark empfunden wird, um die natiirliche Anziechung zu mei-
stern, die die Paare der menschlichen Monaden veranlaBte, sich vorzeitig
aufeinander zu stiirzen.

In der Praxis — und ich verhehle mir das nicht - erscheint die Schwierig-
keit des Versuchs so groB3, daB alles, was ich auf diesen Seiten geschrie-
ben habe, von neun Zehnteln der Menschheit als Naivitit oder Verriickt-
heit bezeichnet wird. Ist die Erfahrung nicht allgemein und schliissig, daf3
die geistigen Liebesbeziehungen immer im Schmutz geendet haben? Der
Mensch ist geschaffen, um auf dem Boden zu marschieren. Hat man je
die Idee gehabt, zu fliegen ...!



Pierre Teilhard de Chardin 262

Ja, Verriickte haben diesen Traum gehabt, wiirde ich antworten. Und
eben deswegen gehort uns heute die Luft. Nicht zu glauben und nicht zu
wagen, das ist es, was das Leben ldhmt. Das Schwierige ist nicht, die Pro-
bleme zu l6sen, sondern sie zu stellen. Nun, wir sehen es jetzt: Sich der
Leidenschaft zu beméchtigen, um sie dem Geist dienstbar zu machen, ist
mit biologischer Evidenz eine Bedingung des Fortschritts. Frither oder
spéter wird die Welt iiber unseren Unglauben hinweg diesen Schritt tun.
Denn was wabhrer ist, findet sich, und was besser ist, trifft schlieBlich ein.

Eines Tages, nach dem Ather, den Winden, den Gezeiten, der
Schwerkraft werden wir die Energie der Liebe erobern, fiir Gott. - Und
alsdann, ein zweitesmal in der Geschichte der Welt, wird der Mensch das
Feuer gefunden haben.

Peking, Februar 1934

Nachwort:

In der heutigen, meist rein negativ gefiihrten Diskussion um den Sinn der evangelischen
»Jungfraulichkeit” ist es gut, die Stimme des groBen franzdsischen Jesuiten zu héren. Seine
geniale Weltschau hat das wichtigste Dokument des I1. Vatikanischen Konzils ,,Kirche in
der Welt von heute” mafigeblich mit beeinflut. Zum vorliegenden, erstmals iibersetzten
Text vgl. Ida Friederike Garres, Sohn der Erde: Der Mensch Pierre Teilhard de Chardin,
1971; Henri de Lubac, Kommentar zu: T. d. Ch. Hymne an das Ewig Weibliche (iibertr. v.
Hans Urs von Balthasar). Freiburg 21969; Giinter Schiwy, P. T. d. Ch., Briefe an Frauen.
Freiburg 1988, 23-29; Mathias Trennert-Hellwig, Die Urkraft des Kosmos, Dimensionen der
Liebe im Werk P. T. d. Ch. Freiburg 1993, 460-471. Wie innig das persénliche Verhiltnis
Teilhards zu Frauen war, zeigt besonders sein vor kurzem herausgekommener Briefwechsel
mit Lucile Swan (The Letters of Teilhard de Chardin and Lucile Swan. Hrsg. Th. M. King, M.
W. Gilbert. Georgetown University Press, Hampton Station, Baltimore); vorliegender Text
will nicht zuletzt /Ar die zolibatire Entscheidung verdeutlichen. Man wird kaum noch wie
G. Schiwy in seiner Biographie (Teilhard de Chardin. Sein Leben und seine Zeit. Miinchen
1981, I, 177) schreiben diirfen: ,,Die spiritualistische Deutung des Ewig-Weiblichen gibt
Teilhard die Maglichkeit“, Liebe zur Frau und Jungfriulichkeit zu vereinen. ,,Der Preis frei-
lich ist hoch: Teilhards geliebte Materie erscheint nun als das, was iiberwunden werden
muB.“ Doch der Leser bilde sich selbst sein Urteil.

Ich danke allen, die zum Gelingen einer lesbaren und zugleich wortgetreuen deutschen
Ubersetzung beigetragen haben. Sie erfolgte mit freundlicher Genehmigung der Editions du
Seuil nach der Ausgabe in: Les directions de I'avenir (Euvres de Teilhard de Chardin). Paris
1973,67-92. Josef Sudbrack SJ, Miinchen



Die Evolution der Keuschheit 263
Anmerkungen des Ubersetzers:

! Unter Keuschheit versteht Teilhard die humane ,,Beherrschung” der sexuellen Triebhaf-
tigkeit. Jungfraulichkeit ist dariiber hinaus der ganzheitliche Verzicht auf die Ausiibung der
Sexualitit — eine Haltung, von der Teilhard sah, daB sie eng verwandt ist mit der ,,Sublima-
tion“, die nach Sigmund Freud Triger der menschlichen Kultur ist.

2 Die Kritik Teilhards an der Sexualmoral geht auf die damalige, noch jansenistisch durch-
zogene kirchliche Lehre in Frankreich (vgl. die Artikel im Dictionnaire de Theologie Catho-
ligue). Aber wesentliche Teile seiner Kritik sind auch heute noch giltig.

3 Offb 14,4: ,,Sie sind es, die sich nicht mit Weibern befleckt haben.“

4 Tutiorismus ist ein Moralsystem, das in Zweifelsfillen vorschreibt, stets die einschranken-
dere Moglichkeit zu befolgen.

$ Im Buch II1. Kap. 23 der Thomas von Kempen zugeschriebenen ,, Biicher von der Nachfolge
Christi“heilit es: ,,Ich wihle stets lieber weniger als mehr zu haben.*

¢ Der Satz aus dem Vulgata-Text des Buches der Weisheit(9, 15): ,,Der Leib, der verderbt ist,
beschwert die Seele*, war ein beliebtes Zitat in aszetischen Handbiichern.

7 Franzosisch: La Femme pour la propagation de la race - ou pas de Femme du tout.

8 Eph 4,9f.

° Gleichsinnig, ohne die Unterschiede der Verhiltnisgleichung zu sehen.

10 Vel. 1 Kor 7,34.

U Die ,,Chimire* ist ein Fabelwesen; nach Homer: Vorne Lowe, hinten Schlange, in der
Mitte Ziege. Die Klage Bernhards v. Clairvaux, daB} er ,,die Chimire des Jahrhunderts“
(Monch und zugleich aktiv in der Gesellschaft) sei, war Teilhard zweifelsohne geldufig.

12 Lateinisch: Den Reinen ist alles rein. )

13 Fine pointe ist in der franzésischen Mystik (Franz v. Sales) das, was in der deutschen My-
stik ,,Seelenfunke* besagt.

14 Fiir die Vereinnahmung Teilhards von New Age und dhnlichen Kreisen ist es wichtig zu
wissen, daB er sich intensiv mit esoterischen Gedanken auseinandersetzte; z. B. mit Edou-
ard Schuré, der in Les grands Initiés, 1893 die , Initiation*“, also die spirituell-rituelle ,,Ein-
fithrung® in den Kreis der Eingeweihten feiert. Um Teilhard, der sich scharf vom &stlichen
Pantheismus distanzierte, in einen christlich verbrimten Buddhismus einordnen zu kénnen,
wirft man ihm Unkenntnis 6stlicher Religiositit vor. Matthias Trennert-Hellwig, Die Ur-
kraft des Kosmos. Freiburg 1993, hat gezeigt, wie falsch der Vorwurf ist.

15 Lateinisch: ,,Es ist nicht erlaubt*“; es klingt das scharfe Wort des Taufers gegen Konig He-
rodes nach: ,,Es ist dir nicht erlaubt!* (Mk 6, 18)

1¢ Teilhard denkt wohl an Sonja aus Dostojewskis ,,Schuld und Siihne*, die als Dirne Geld
verdient und dabei die ganz und gar Reine ist.

17 In der Mathematik wird mit ,,Resultante” der Richtungsanweiser, die Richtungsformel ei-
ner Kurve bezeichnet, die sich aus den zwei Koordinaten ergibt.

18 Griechisch: Sphire des Geistes; nach Teilhard die ,,neue denkende Schicht, die sich iiber
der Biosphire erhebt“ (A. Haas), in der die individuellen Menschen zusammenklingen wer-
den zu einem neuen ,,Organ des kollektiven BewufBtseins der Menschheit” (Die Entstehung
des Menschen), ohne daB} sie darin ihre Individualitat verlieren, sondern sie - im Gegenteil -
zur liebenden Personalitit hin erfiillen.

19 Der Ather, von dem Teilhards schreibt, war nach einer physikalischen Theorie in der 1.
Hilfte des Jahrhunderts ein vermeintlicher kosmischer Urstoff, der die Zwischenrdume zwi-
schen den Sternen ausfiillte.





