
Zölibat im Klartext 243 

ihrer sozial-innerweltlich aufbauenden Kraft zu würdigen4. Die Lektüre 
solcher Beiträge ist spannend und mühsam zugleich. Wer die eheliche 
Gemeinschaft von Frau und Mann hochschätzen und dennoch selbst ehe- 
los leben möchte, wird zumindest gelegentlich auch derartige Studien 
konsultieren müssen. Vor allem aber geht es dabei um grundsätzliche phi- 
losophische Fragen nach dem Sinn des Lebens sowie um eine Theologie 
der Entsagung, der Aszese und der Passion, wie sie etwa Thomas von 
Aquin, Karl Rahner und Pierre Teilhard de Chardin freilich in recht ver- 
schiedener Weise vorgetragen haben5. Daß auch diese Versuche in ihrer 
Begrifflichkeit jeweils zeitgebunden waren und das Mysterium der 
menschlichen Geschlechtlichkeit nicht völlig durchleuchten konnten, 
macht sie keineswegs wertlos. Sie könnten vielmehr die Voraussetzung 
für zukünftige Theorien bilden, die die Ehelosigkeit und ihre christliche 
Motivation noch einmal anders systematisch zu reflektieren suchen. 

4 J. Sudbrack, Das Charisma der Nachfolge. Um die zukünftige Gestalt geistlicher Gemein- 
schaften. Würzburg 1994. 
5 Thomas von Aquin, Summa contra Gentiles. Liber Tertius, cap. 136 und 137; K. Rahner, 
Zur Theologie der Entsagung, in: Schriften zur Theologie III, 61-72; ders., Passion und As- 
zese, in: Schriften zur Theologie III, 73-104; P. Teilhard de Chardin, Die Evolution der 
Keuschheit, erstmals in deutscher Übersetzung in dieser Zeitschrift, Seite 243-263. 

Die Evolution der Keuschheit 
Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) 

Seit es Religionen gibt, haben sie in ihren höchsten Entwicklungsstufen - 
im Buddhismus wie auch im Christentum - stets danach gestrebt, sich un- 
ter der Form der Keuschheit1 auszudrücken. Dem •Vollkommenen" er- 
scheint die Überwindung der sexuellen Anziehung immer letzten Endes 
als der höchste Ausdruck für den Triumph des Geistes. 

Ich möchte hier den tiefen Wert dieser Haltung nicht bestreiten, son- 
dern ihn sogar rechtfertigen. In seiner Spontaneität und Universalität 
scheint mir der Ruf zur Keuschheit den unfehlbaren Instinkten des Le- 
bens zu nahe zu liegen, als daß es möglich wäre, ihn als einen überholten 
Wert zu betrachten. 



Pierre Teilhard de Chardin 244 

In dieser wie in so manch anderer Sache glaube ich jedoch zu erken- 
nen, daß wir noch weit davon entfernt sind, die Natur dessen, was wir er- 
spüren, genau erfaßt zu haben. Entwickelt sich nicht das Bewußtsein nur 
tastend und approximativ? Ich bin sicher, unter der Idee der Jungfräu- 
lichkeit verbirgt sich eine wertvolle, signifikative und energiegeladene 
Wirklichkeit. Aber ich bin nicht weniger sicher: Diese Idee hat weder in 
der Praxis noch in der Theorie ihre adäquate Ausformulierung gefunden. 
Der Zweifel stammt aus meiner persönlichen Erfahrung. Er wird ver- 
stärkt durch die wachsende Zahl hochgesinnter und vertrauenswürdiger 
Geister, die in den Einschränkungen der Aszese nichts moralisch Schö- 
nes mehr sehen. 

Die Keuschheit zeichnet sich nur noch unscharf in unser physisches 
und moralisches Universum ein. Sie wird weithin in veralteten Wörtern 
und Systemen ausgedrückt - oder durch einen Komplex disparater 
Gründe gerechtfertigt, von denen viele uns nicht mehr bewegen. Es geht 
darum, exakt zu bestimmen, was ihre Vortrefflichkeit ausmacht - und sie 
damit genau in die Struktur und die Werte der Welt von heute einzufü- 
gen. 

Das ist das Ziel, das wir uns hier vornehmen. 

I. Die christliche Erscheinungsform (•rempirisme") der Keuschheit 

Das Christentum ist heute die am meisten fortgeschrittene Form der Reli- 
gion. Aufgrund dieser Tatsache ist es angebracht, in ihm den am meisten 
entwickelten Ausdruck der Lehre von der Keuschheit zu suchen. Gegen- 
wärtig drückt sich diese Lehre (oder besser, wie wir es nennen werden, 
diese Praxis) sehr deutlich gemäß den zwei folgenden Richtlinien2 aus: 

1. Die Vereinigung der Geschlechter ist gut und sogar heilig, - dies aber 
ausschließlich im Hinblick auf die Fortpflanzung. 

2. Abgesehen davon müssen die geschlechtlichen Beziehungen auf ein 
Minimum reduziert werden. Das sittliche Ideal (höherstehend auch als 
die Ehe) ist die Jungfräulichkeit. 

Mit diesen beiden Richtlinien wird der ganze Bereich der Möglichkei- 
ten geregelt - und dies auch mit Erfolg. Mit ihnen gelang es, über Jahr- 
hunderte hin, die zwei grundlegenden menschlichen Funktionen, •Fort- 
pflanzung des Menschengeschlechts" und •Vergeistigung" lebendig zu 
erhalten. Doch sie [letztere, JS] sind kaum aufeinander bezogen - sie er- 
gänzen sich nur in der Praxis, ohne in logischer Weise verbunden zu sein. 
Man spürt unter dieser weisen Zusammenfassung zwei entgegenstehende 
Gesichtspunkte, die recht unvollkommen aufeinander abgestimmt sind. 



Die Evolution der Keuschheit 245 

Grund dafür ist, daß es für das Gebiet der Sexualität keine gut durch- 
dachte Theorie gibt, sondern nur ein christliches Erfahrungswissen. Schla- 
gen wir doch irgendein Buch der Moraltheologie oder der Aszese auf. 
Was finden wir darin, das uns im Gebrauch der Sinnlichkeit helfen 
könnte? Vorschriften (Du categorique)? Ja. Verstehenshilfen (De l'expli- 
catif)? Nein. Außer einigen isolierten und meist bizarren Ansätzen gibt es 
keine systematische Darstellung der •formenden Bedeutung" der •heili- 
gen Tugend". Hingegen wird ein sehr ausführlicher und sehr psychologi- 
scher Codex von Regeln, von Methoden, von Ratschlägen entwickelt - 
gestützt auf die traditionelle Praxis der Heiligen und schließlich auf eine 
kleine Anzahl von Texten aus dem Evangelium. Das ist alles. 

Doch dieser •empirische" Charakter ist, wie wir sehen, keineswegs ein 
Zeichen biologischer Minderwertigkeit. Ganz im Gegenteil. Je breiter die 
empirische Basis ist, auf der eine Realität in ihrer Entwicklung und in ih- 
rer naturhaften Entfaltung aufruht - desto mehr hat sie Chancen, reich 
und endgültig zu sein. Jedoch mit dem Auftrag, daß wir sie geistig zu verar- 
beiten (intellectualiser) suchen. 

Nun, welche gefühlsmäßigen oder rationalen Elemente liegen der Ver- 
ehrung zugrunde, die das Christentum der Keuschheit erweist? - Ich 
glaube deren eine ganze Reihe zu entdecken -, die aber ziemlich weit aus- 
einanderliegen, sei es durch die Motive, die sie ins Spiel bringen, sei es 
durch den Stand der sittlichen Evolution, den sie widerspiegeln. 

Zuerst und grundlegend zeigt sich eine physiologische Voraussetzung, 
die stärker als man meint die ganze Entwicklung des christlichen Den- 
kens über Sündenfall, Heiligung und Gnade durchzieht. Ich meine die 
Idee (es wäre treffender zu sagen •die Meinung"), daß die sexuellen Be- 
ziehungen von irgendeiner Verderbnis und irgendeinem Schmutz be- 
fleckt sind. Durch die materielle Bedingtheit ihres Vollzugs; durch die 
physischen Folgen, die sich daraus ergeben; durch eine Art Benebelung 
der Persönlichkeit, die mit ihr einhergeht - rührt die •Leidenschaft" im 
menschlichen Instinkt an Tierhaftes, an Schande, an Fieber, an Erschrek- 
ken, an Furcht, an Geheimnis. Darin liegt schon ursprungshaft, in der 
Überbordung und in all seiner Schärfe, das ganze (intellektuelle und sitt- 
liche) Problem der Materie. Das Sexuelle ist Sünde. Wir werden weiter un- 
ten zu zeigen versuchen, was von diesem ursprünglichen •Schrecken" be- 
wahrt werden kann und muß. Hier ist festzuhalten, daß sein Einfluß vom 
Judentum ererbt (trotz der Heiligkeit, die der Ehe zuerkannt wird) ins 
christliche Verständnis der Keuschheit Eingang gefunden hat: •Hi sunt 
qui cum mulieribus non sunt coinquinati.3 

Nach dem physiologischen Element nun das soziale Element. Man 
würde das religiöse Phänomen entstellen, reduzierte man es zu einer 



Pierre Teilhard de Chardin 246 

Schutzvorrichtung, die die Gruppe gegen das menschliche Individuum 
aufbaut. Doch ohne diese auf die Gemeinschaft bezogene Funktion hätte 
man nicht die ganze Religion im Blick. Denn was gibt es für die menschli- 
che Gesellschaft Wichtigeres als die Erhaltung und die Entwicklung der 
menschlichen Fortpflanzungskräfte? Was das betrifft, braucht es eine 
strenge Verhaltensregel, um die beste Ordnung aufzubauen und gegen 
Übeltäter zu verteidigen. Aus dieser Sorge für das •öffentliche Wohl" er- 
klärt sich im Christentum weithin die Schwere der Strafen, der Drohun- 
gen, der Verurteilungen, die über die Fehltritte des Fleisches verhängt 
werden - aber auch das überschwengliche Lob der Keuschheit. Der 
Brand schwelt im Bauwerk Mensch. Es ist sicherer, das Haus unter Was- 
ser zu setzen. 

Das ist sozialer Tutiorismus4, aber auch individueller Tutiorismus. In 
wohl überzogenem Maße (weil nicht ausgeglichen) hat das Christentum 
im eigenen Verhalten den Gedanken der Verurteilung und des Schuldig- 
seins [franz. •couple"?] bis zur Überspannung entwickelt. Der Seele wird 
die große Aufgabe vor Augen gestellt, sich selbst zu retten, und dies durch 
Absage an die Sünde. Daher stammt die Aszese, die für das Gebiet der 
Sexualität so restriktiv ist. Um sich nicht dem Taumeln auszusetzen, muß 
man sich möglichst weit vom Abgrund entfernt halten: fliehen. Um den 
Verlockungen der Genüsse nicht zu erliegen, muß man schon die Anreize 
der Lust unterdrücken und sich in Zucht nehmen: Enthaltsamkeit und 
Buße. 

Nur für sich genommen läßt sich diese Praxis weitgehend verteidigen. 
Sie enthält die Elemente einer wertvollen Hygiene. Aber es beunruhigt 
immer mehr, sehen zu müssen, wie sich dies allmählich umgestaltet zu ei- 
nem praktischen System, in dem stillschweigend dem Schmerz und dem 
Opfer eine Art absolute heiligmachende Qualität zuerkannt wird. Diese 
merkwürdige Umkehrung der natürlichen Werte heiligt zunächst den 
Wert der Keuschheit als moralisches Eunuchentum verstanden - und sie 
hat all der Virtuosität der großen Bußpraxis den Weg bereitet. Zur Ehre 
des Evangeliums muß jedoch gesagt werden: Diese Aszese ist in den Au- 
gen der Christen nur insoweit legitim, wie sie sich in eine subtile Mystik 
hinein entfaltet. Wenn der wahrhaft Gläubige eine so ängstliche Liebe für 
die restriktive Praxis der Keuschheit hegt, dann darum, weil er darin das 
notwendige Mittel sieht, die Blüte der Liebe zu retten - und dies folgen- 
dermaßen. 

Für jede Religion, die dieses Namens würdig ist, bedeutet anbeten, sich 
in der Form des Einswerdens in Gott hinein zu verlieren. Im Christentum 
aber, in dem Gott als höchst personal verstanden wird, erhält dieses Eins- 
werden einen genauen Sinn. Es nimmt die Gestalt innigster Vermählung 



Die Evolution der Keuschheit 247 

an. Die heilige Seele ist gewissermaßen die •mit Christus Vermählte". 
Aus dieser grundlegenden Sicht heraus wurde die Keuschheit in der 
christlichen Tradition (und darin liegt ihre ganze Stärke und ihre Schwä- 
che) als eine Übersetzung der idealen Verhaltensnorm irdischer Liebes- 
paare auf die Beziehung •Mensch-Gott" verstanden. Das aber schließt 
ein: Jungfräulichkeit im Bereich der Materie; und besonders - was dann 
sehr einleuchtet: Bewahrung der Liebeskräfte. Keusch sein ist also eine 
Sache des Herzens. Vorher bewegten wir uns noch im physiologischen 
Halbschatten. Nun endlich sehen wir das leuchtend Menschliche. Die 
christliche Keuschheit ist von ihrem idealen Ziel her gesehen eine Über- 
tragung der liebenden Treue ins Religiöse. 

Wenn wir weiter unten die überaus delikate Frage nach der Evolution 
der Keuschheit direkt behandeln, wird es daher der Begriff der •Treue" 
sein, der in erster Linie kritisch zu beleuchten ist. Stellen wir hier einfach- 
hin fest: Im Einklang mit einer jüdisch-orientalisch verkündeten Ver- 
zichts- und Bußaszese hat sich diese Treue im Christentum bisher vor al- 
lem in Begriffen der Enthaltsamkeit ausgedrückt. Dies so sehr, daß die 
gesamte Theorie der christlichen Heiligung, die (zu Recht) auf die Subli- 
mation der Liebe zentriert ist, darauf hinausläuft, ihren Höhepunkt in ei- 
ner Art Loslösung von der Materie zu finden. 

Das authentische Christentum hat die Materie nie verurteilt. Es hat sie 
im Gegenteil ständig gegen die häretischen Monisten und Manichäer ver- 
teidigt. Es nährt sich von sakramentalen Handlungen. Und es lebt in der 
Hoffnung auf eine Auferstehung. Aber dieses Sich-Kümmern um den 
Leib verbündet sich mit einem seltsamen Mißtrauen gegenüber den Gü- 
tern der Erde. Die Geschöpfe sind gut; und doch sind sie nicht gut. Die 
Welt hätte so geschaffen sein können, wie wir sie sehen; und doch trägt 
sie eine geheime Perversion in sich. Und so sehen wir uns wieder mit dem 
Komplex des (noch ungenügend durchdachten) Begriffs der Erbsünde 
konfrontiert! 

In dieser doch etwas zwiespältigen Situation gilt für den Christen die 
Weisung (wie das Buch der Nachfolge5 sagt), lieber weniger zu nehmen 
als mehr. Er wird seinen Leib retten, indem er ihn verliert. Er wird die 
Materie sublimieren, indem er sie entkräftet. Das Fleisch, das um die gei- 
stige Seele herum geformt ist, bedeutet zwar keine luftige oder nebulöse 
Atmosphäre, aber ist ein Zweites. Dieser vom Schöpfer seltsamerweise 
neben den Geist gestellte Satellit ist aus dunklen Gründen unzuverläßlich 
und gefährlich. Darüber hinaus ist er noch lasziv. Man muß ihn in Ban- 
den halten - und so ihm wirklich dienen. 

Daraus folgt logischerweise, daß der Heilige zum Maximum seiner 
Vollkommenheit durch minimalen Gebrauch der Materie gelangt - und 



Pierre Teilhard de Chardin 248 

ganz besonders der Materie in ihrer lebendigsten Gestalt (la plus viru- 
lente): dem Weiblichen. 

II. Eine neue Moralität der Materie 

Das Christentum hat also die Praxis der Keuschheit weiter vorangebracht 
als irgendeine andere Religion. Es hat Jahrhunderte hindurch in der 
Jungfrau Maria die vollkommenste Gestalt der Keuschheit entwickelt 
und sie liebevoll bedacht. Sie bildet bis zur Stunde den sichersten Schutz 
und wertvollsten Schatz dieser Praxis. 

Noch vieles ist nötig, damit das Tugendideal, das dadurch bewahrt und 
verbreitet werden soll, die Stärke und Reinheit seiner ursprünglichen An- 
ziehungskraft auch gegenüber unseren modernen Einsichten behält. 
Lange Zeit fast widerspruchslos anerkannt - dann durch die Reformation 
stark in Zweifel gezogen - ist der moralische Wert der Keuschheit (oder 
zumindest ihr Sinn und die überlieferte Praxis) dabei, für viele von uns 
seine Einsichtigkeit zu verlieren. Dieses Phänomen darf nicht einfach der 
menschlichen Verderbtheit angelastet - und konsequenterweise verachtet 
werden. Man muß ihm loyal ins Anlitz schauen. Und dann zeigt sich, daß 
es unter mehr als einer Rücksicht nicht die Züge eines Rückschritts hat, 
sondern sich •entpuppt" als von einem höheren Ideal angezogen. 

An der Basis der Einwände, die das moderne Bewußtsein gegen die 
Lehre des Evangeliums von der Reinheit erhebt - also tiefer gründend 
also jeder Gedanke an heidnische Emanzipation -, glaube ich ein Erwa- 
chen der Religion des Geistes zu erkennen. Einerseits ist die ganze phv- 
siologische wie auch die soziale Seite der Keuschheit implizit damit in 
Frage gestellt: Das Interesse an der Jungfräulichkeit oder der materiellen 
Unversehrtheit des Leibes ist uns so uneinsichtig geworden, als sei es der 
Kult eines Tabus. Und andererseits zieht uns doch die siegreich bestan- 
dene Bewährung hundertmal mehr an als die Bewahrung der Unschuld - 
und dies aus Gründen, die wir später untersuchen werden: Der sittliche 
Wert von Handlungen bemißt sich für uns seitdem nach dem geistigen 
Elan, den sie verleihen [und nicht an dem aszetischen Verzicht, aus dem 
sie stammen, JS]. 

Im Extremfall drückt sich die Verachtung, die man für die materielle 
Seite der Keuschheit empfindet, in einer radikalen und einfachen Lösung 
aus. •Eigentlich", sagt man oft, •von der Moral und der Religion her ge- 
sehen, ist das Geschlechtliche ohne Belang. Man könnte ebensogut auch 
den Gebrauch des Magens moralisieren. Was diesen Bereich seiner selbst 
anbetrifft, muß der Mensch selbstverständlich sorgfältig auf die Hygiene 



Die Evolution der Keuschheit 249 

und die Mäßigkeit achten. Er wird bei maßvollem Umgang inneres 
Gleichgewicht und Freude in seinem Tun finden. Aber daß die Keusch- 
heit des Leibes mit der Tugend der Seele zu tun haben soll, können wir 
uns nicht vorstellen, Es gibt überhaupt keine direkte Verknüpfung von 
Heiligkeit und Geschlechtlichkeit." 

Diese Auffassung, daß es im Bereich des sittlichen Wachstums eine 
Unabhängigkeit der beiden Veränderlichen •Geist" und •Materie" geben 
könne, gefällt mir nicht. Sie entspricht weder dem Grund-Gespür, das die 
Menschen hat vermuten lassen, in der Tiefe der Keuschheit liege etwas 
Kostbareres als nur reine •Selbstbeherrschung" - noch entspricht sie 
schlechthin den auf Einswerden ausgerichteten Gesetzen der biologi- 
schen Entwicklung. Sie ist überdies nur ein unmittelbarer Ausdruck oder 
eine Ungeduldsäußerung, die auf dem Boden der Reaktion entstanden 
ist, mit der das moderne Bewußtsein den höheren Wert der Keuschheit 
bezweifelt. Da scheint mir die andere Sicht (die seriöseste Basis der Psy- 
choanalyse), wonach die Energie, aus der sich unser inneres Leben nährt 
und aufbaut, vom Ursprung her leidenschaftlicher Natur ist, enger mit 
der Tiefenentwicklung unseres Denkens verbunden zu sein. Der Mensch 
ist, wie jedes andere Lebewesen, von Natur her ein Streben nach sich-er- 
gänzender Einheit, eine Mächtigkeit des Liebens. Das hat vor langer Zeit 
Plato schon gesagt. Wurzelnd in diesem uranfänglichen Elan entwickelt 
sich, steigt empor und verästelt sich der üppig wachsende Reichtum des 
intellektuellen und des Gefühlslebens. Unsere geistigen Verästelungen, 
so hoch und weitreichend sie auch sein mögen, wurzeln im Körperlichen. 
Aus den Reserven der Leidenschaft des Menschen steigen umgewandelt 
die Wärme und das Licht seiner Seele empor. In seinen Leidenschaften 
schon finden sich uranfänglich und keimhaft für uns die feinste Blüte, die 
zarteste Triebkraft aller geistigen Entwicklung, wie in konzentrierter 
Form. 

Selbstverständlich ist letztlich nur der Geist es wert, daß man ihn er- 
strebt. Aber auf dem Grund unseres Wesens herrscht zwischen Geist und 
Materie ein Gefüge sensibler und grundlegender Zusammenhänge. Es ist 
nicht nur so, wie die christlichen Morallehrer sagen, daß eins das andere 
stützt. Vielmehr wird das eine aus dem anderen geboren. Man darf des- 
halb nicht mehr einfach sagen: •Um das Schwergewicht des Leibes zu 
mindern, enthaltet euch."6 Sondern: •Um den Elan des Geistes lebendig 
zu erhalten, pflegt euren Leib." - An der Basis der Religion (oder Moral) 
des Geistes zeigt sich eine neue Auffassung der Moral der Materie. 

Die Idee, daß der Geist ganz und gar im Durchgang durch die Materie 
entsteht, (anders gesagt: die Idee einer geistigen Potenz der Materie), ist 
vom Ursprung her weiterreichend als das Problem der Keuschheit. Sie 



Pierre Teilhard de Chardin 250 

entspringt der ungeheuren Erfahrung der Menschen, die im Laufe eines 
Jahrhunderts das Angesicht der Welt für uns völlig erneuert hat: der Ent- 
deckung der universalen Zeit und der Evolution. Bis etwa zum 18. Jahr- 
hundert wurden die Konflikte im Bereich der Moral zwischen zwei klar 
abgegrenzten Gruppen ausgetragen: den Spiritualisten und den Materia- 
listen. Diese behaupteten, man verwirkliche das Leben, indem man sich 
der Natur, so wie sie ist, erfreue. Jene predigten, es sei im Gegenteil nötig, 
den Staub der Dinge so rasch wie möglich abzuschütteln. Aber die einen 
wie die anderen nahmen stillschweigend an, die Welt habe sich niemals 
entwickelt - oder sei zumindest endgültig zum Stillstand gekommen. - 
Aber dann ist durch alle Fugen des Denkens und des Erfahrens das Be- 
wußtsein in uns eingedrungen, daß das •Universum um uns herum" noch 
in Bewegung ist wie ein ungeheurer Speicher voller Lebensmöglichkei- 
ten. Man hielt die Materie für erstarrt oder erschöpft. Sie hat sich aber als 
unversiegbar reich an neuen psychologischen Energien erwiesen. Man 
glaubte, es gebe nichts Wesentliches mehr zu entdecken. Wir merken 
aber, daß alles erst noch zu finden ist. Um ein Haar hätten die •Vollkom- 
menen" die Welt weggeworfen wie eine ausgepreßte Zitrone. Wir schau- 
dern beim Gedanken an solch eine Geste, die rundweg den Aufbruch des 
Geistes, der noch im Werden ist, abgestoppt hätte. Und als wir dann im 
Licht dieser Entdeckung andere Wertungen überprüften, merkten wir, 
daß die Umwandlung unserer geistigen Einschätzung der Materie Schritt 
um Schritt, faktisch wie theoretisch unser affektives und sensibles Leben 
beeinflußte. Die Frau ist für den Menschen Symbol und Personifikation 
aller Komplementarität geworden, die man im Universum findet. Das 
Problem, wie die Erkenntnis sich praktisch und theoretisch vollendet, hat 
sein natürliches •Klima" im Problem der Sublimation der Liebe gefun- 
den. Am Endpunkt der geistigen Potenz der Materie steht die geistige Po- 
tenz des Fleisches und des Weiblichen. 

Wenn ich mich nicht täusche, berühren wir hier den Ursprung des 
Zwiespalts, der unsere modernen Sympathien von der herkömmlichen 
Verehrung der Keuschheit abzuwenden scheint. Die christliche Tugend- 
ordnung baut offenbar auf der Meinung auf, daß die Frau für den Men- 
schen wesentlich ein Instrument der Fortpflanzung sei. Die Frau (diene) 
für die Ausbreitung der Menschheit - sonst habe sie als Frau keine Be- 
deutung7: Das ist das von den Moralisten aufgestellte Dilemma. Aber ge- 
gen diese Vereinfachung erheben sich unsere wertvollsten und sichersten 
Erfahrungen. So fundamental für die Frau auch die Mutterschaft ist, sie 
ist beinahe nichts im Vergleich zu ihrer geistigen Fruchtbarkeit. Die Frau 
bringt zur Entfaltung, sensibilisiert, führt zu sich selbst den, den sie liebt. 
Diese Wahrheit ist so alt wie der Mensch. Damit sie aber voll zur Geltung 



Die Evolution der Keuschheit 251 

kam, mußte die Welt eine Stufe seelischen Bewußtseins und sozialer Ent- 
wicklung erreichen, auf der in einer weit ausgebreiteten und wirtschaft- 
lich gesicherten Menschheit die Frage nach dem täglichen Brot und der 
Nachkommenschaft zurücktrat vor den Problemen der Erhaltung und 
Entwicklung der geistigen Energien. In der Tat: Trotz der weitverbreite- 
ten Auswirkungen des moralischen Rückgangs und der Freizügigkeit 
scheint die derzeitige •Freiheit" der Sitten ihre wahre Ursache dort zu ha- 
ben, wo nach einer Form von Einung gesucht wird, die reicher und geistig 
anregender ist als jene, die sich auf den Horizont einer Wiege beschränkt. 
Das ist ein Symptom, das wir folgendermaßen deuten: 

Die Liebeskräfte zeigen, daß im Herzen der Menschheit eine gewisse 
Kraft zur Entfaltung lebt, die jene unendlich übersteigt, die in der Erhal- 
tung der Nachkommenschaft aufgeht. Die alte Meinung von der Keusch- 
heit setzte voraus, dieser Elan könne und müsse direkt auf Gott hinge- 
lenkt werden, ohne es nötig zu haben, sich auf das Geschaffene zu stüt- 
zen. Dabei wurde übersehen, daß eine solche, noch weithin als bloße 
Möglichkeit verborgene Energie (wie auch all die anderen geistigen Po- 
tenzen der Materie) danach strebt, auf den natürlichen Bahnen [ihrer 
noch schlummernenden Möglichkeit, JS] sich weiter zu entwickeln. In 
der Tat ist beim derzeitigen Stand der Welt der Mann durch die Frau 
noch nicht ganz zu sich selbst gekommen wie auch umgekehrt. Wegen der 
evolutiven Struktur des Universums sollte deshalb der eine vom andern 
im Laufe ihrer geistigen Entfaltung nicht getrennt werden. Nicht isoliert 
(verheiratet oder nicht verheiratet), sondern als Paar müssen die beiden 
Teile der Natur, der männliche und der weibliche, zu Gott emporsteigen. 
Man hat gefordert, die Geschlechtsunterschiede durch den Geist zu un- 
terdrücken. Doch dies nur, weil man nicht begriffen hat, daß ihre Zwei- 
heit sich auch im Gefüge des vergöttlichten Seins wiederfinden muß. 
Schließlich ist der Mensch - so •sublimiert" man sich ihn auch denken 
mag - kein Eunuch/Nicht auf einer •Monade", sondern auf der menschli- 
chen •Dyade" ruht die Spiritualität. 

Es gibt eine allgemeine Frage des Weiblichen, die in der christlichen 
Theorie der Heiligkeit bis heute ungelöst und unentfaltet geblieben ist. 
Daher unser Unbefriedigtsein und unser Unbehagen gegenüber der alten 
Tugendlehre. Man sprach davon, die natürlichen Äußerungen der Liebe 
zu bagatellisieren. Wir aber stellen fest, daß nichts anderes in Frage 
kommt, als sie zu packen und umzuformen. Nicht einschränken, sondern 
überschreiten. Das ist unser neues Ideal der Keuschheit. 



Pierre Teilhard de Chardin 252 

III. Der Geist der Keuschheit 

Wenn man einmal begriffen und insbeondere erfahren hat, was die 
Worte: •Geistige Potenz der Materie" bedeuten, so sieht man zunächst 
den klassischen, zwischen Heiligkeit des Leibes und Heiligkeit des Gei- 
stes errichteten Gegensatz verschwinden. Die materielle Schöpfung stellt 
sich dann nicht mehr wie eine Wolke oder ein Hindernis zwischen 
Mensch und Gott. Sie entfaltet sich wie eine erhebende, bereichernde 
Umwelt, die nicht zu meiden oder loszulassen, sondern zu realisieren und 
zu durchschreiten ist. Recht gesehen gibt es daher keine heiligen oder 
profanen, keine reinen oder unreinen Dinge. Es gibt nur einen guten und 
einen schlechten Richtungssinn: Die Richtung des Aufsteigens, der weit- 
machenden Einung, des möglichst großen geistigen Elans; und die Rich- 
tung des Abstiegs, der einengenden Selbstsucht, des materialisierenden 
Genießens. Der Sinnrichtung nach oben folgend sind alle Geschöpfe 
leuchtend; geleitet von der Sinnrichtung nach unten erweisen sie sich als 
finster und geradezu diabolisch. Auf seiner Fahrt wird unser Boot ge- 
hemmt oder im Gegenteil vorwärtsgetrieben, je nachdem es uns gelingt, 
unsere Segel in deren Wind zu setzen. Bisher hat die Aszese eher verwor- 
fen : um heilig zu sein, mußte man vor allem entsagen. Künftig wird der 
geistige Verzicht, auf Grund der neuen moralischen Qualität, die in unse- 
rer Sicht der Materie zukommt, die Gestalt einer Eroberung annehmen. 
In die Flut der geschaffenen Energien eintauchen, um erhoben zu werden 
und um zu heben - ohne die erste und die glühendste unter ihnen davon 
auszunehmen. Die Keuschheit (wie der Verzicht, die •Armut" und die an- 
deren evangelischen Tugenden,) ist vom Wesen Geist (un esprit). Damit 
beginnt sich vor uns eine umfassende Lösung für das Problem des Weibli- 
chen abzuzeichnen. 

In sich betrachtet steht das Ablösen durch Hindurchgang in vollkomme- 
ner Harmonie mit der Idee der Menschwerdung, in der das Christentum 
zusammengefaßt ist. Die Bewegung des Menschen, der in die Welt ein- 
taucht, um zuerst an den Dingen teilzuhaben, dann um sie mit sich zu zie- 
hen, - diese Bewegung, sage ich, ist Nachvollzug der Taufhandlung: 
•Wer ist der, der hinaufsteigt", sagt der heilige Paulus8, •wenn nicht der, 
der zuvor herabgestiegen ist, um alles zu vollenden." Es ist also nur natür- 
lich, daß die Kirche Gottes unter dem Antrieb dieser menschlichen Sinn- 
richtung, die sie doch kanalisiert, Schritt für Schritt korrigiert, was in der 
Theorie der Entsagung ein wenig zu •orientalisch" (oder negativ) sein 
mochte. Die eher neue These, daß die christliche Vollkommenheit weni- 
ger darin besteht, sich vom irdischen Staub zu reinigen, als vielmehr die 
Schöpfung zu vergöttlichen, ist ein Fortschritt. Man beginnt in den kon- 



Die Evolution der Keuschheit 253 

servativsten Kreisen anzuerkennen, daß sich in Ausstrahlung (nimbant) 
der Eucharistie eine Communio mit Gott durch die Erde findet - ein Sa- 
krament der Welt. Zwar mißt man der irdischen Nahrung solche Bedeu- 
tung bei, doch man hält weiterhin eifersüchtig an einem Vorbehalt fest. 
Ganz wie im biblischen Paradies sind dem Vollkommenen jetzt die Mehr- 
zahl der Früchte erlaubt. Falls er sich hingezogen, die •Berufung" fühlt - 
stehen ihm die Freuden des künstlerischen Schaffens zu, die Errungen- 
schaften des Denkens, die Eroberungen des Entdeckens. Diese Erfüllun- 
gen werden als heiligend oder als heilig-zu-machen anerkannt. Aber ein 
Baum bleibt vom ursprünglichen Verbot gebrandmarkt: der des Weibli- 
chen. Und so stehen wir wieder vor dem immer wiederkehrenden Di- 
lemma: Entweder die Frau in der Ehe - oder die Flucht vor dem Weibli- 
chen. 

Warum diese Ausnahme? Warum diese Unlogik? 
Ich sehe dafür zwei Hauptgründe: der eine stammt aus praktischer 

Vorsicht - der andere aus einem Ideal oder einer Theorie. 
Aus praktischer Vorsicht wird das Weibliche unter die verbotenen Ga- 

ben der Natur eingereiht, weil es zu gefährlich ist. Es ist ein Parfüm, das 
verwirrt - ein Likör, der betäubt. Seit eh und je haben die Menschen die 
unberechenbare Macht dieses Elements bestaunt. Und die Weisen haben 
schließlich ihren Gebrauch auf die wesentlichen Fälle eingeschränkt, da 
man es nicht vollkommen unterdrücken könne. Man mißtraut nicht etwa 
(wie man es logischerweise tun müßte, vielleicht...) der Leidenschaft für 
Ideen und Zahlen oder gar der Hinneigung zu den Sternen und zur Na- 
tur. Weil von diesen Wirklichkeiten (sehr zu Unrecht) angenommen wird, 
sie sprächen nur zum Verstand, betrachtet man sie als ungefährlich oder 
als leicht zu vergeistigen. Die sexuelle Anziehung hingegen erschreckt 
wegen der komplexen und dunklen Triebe, die sie ganz plötzlich zu wek- 
ken droht. Es scheint, als sei die Liebe in der Tiefe unserer selbst ein 
schlafendes Ungeheuer, dessen wir uns zeitlebens nur erwehren können, 
wenn es uns gelingt, es nicht aufzuwecken. 

Ich werde mich sehr hüten, die zerstörerischen oder auflösenden 
Mächte der Leidenschaft in Abrede zu stellen. Ich gebe sogar zu, daß die 
Menschen abgesehen von der Zeugungsfunktion die Liebe vor allem zu 
ihrem Verderben und um sich zu berauschen benutzt haben. Aber was be- 
weisen diese Exzesse? Weil die Flammen verzehren und die Elektrizität 
erschlägt, hören wir auf, sie dienstbar zu machen? Das Weibliche ist die 
furchtbarste unter den Kräften der Materie. Das ist wahr. •Also muß man 
sie meiden", sagen die Moralisten. •Also muß man sich ihrer bemächti- 
gen", erwidere ich. In allen Bereichen der (physikalischen, affektiven, in- 
tellektuellen) Wirklichkeit ist die •Gefahr" ein Zeichen von Mächtigkeit. 



Pierre Teilhard de Chardin 254 

Sind es denn nicht eben die Berge, die die Abgründe schaffen? Die gän- 
gige christliche Gewissenserziehung bringt uns dazu, Tutiorismus mit 
Vorsicht, Sicherheit mit Wahrheit zu verwechseln. Das Risiko eines Fehl- 
tritts zu vermeiden, ist in unseren Augen wichtiger geworden, als für Gott 
eine schwierige Situation zu bestehen. Das ist es, was uns umbringt. •Je 
gefährlicher eine Sache ist, desto mehr gebietet das Leben ihre Erobe- 
rung." Aus dieser Überzeugung ist die moderne Welt entstanden. Aus ihr 
muß auch unsere Religion wiedergeboren werden. - Um das grundsätzli- 
che Verbot, das ein gewisser christlicher Aszetismus zum Umgang mit 
dem Weiblichen erläßt, zu rechtfertigen, nützt es nichts, uns die Gefahren 
eines Abenteuers vor Augen zu stellen. Diese ziehen uns doch nur noch 
mehr an, wenn wir eine •abenteuerliche" Seele haben. Um auf das Bestei- 
gen dieses Gipfels zu verzichten, erwarten wir, daß man uns klar macht, 
warum der Aufstieg uns nicht näher zu Gott führt. 

Der zweite Grund (diesmal ein positiver), um den Einfluß der Frau aus 
dem Herzen der Vollkommenen zu bannen, wird von der traditionellen 
Aszese im Ideal der •Treue" gesucht, von dem wir zu Beginn dieser Seiten 
gesprochen haben. Was Gott vom Christen verlangt, das ist sein Herz. Es 
kommt darauf an, ihm dieses Herz zu bewahren, ungeteilt. Was aber ist es, 
das das Herz teilt? Etwa außer dem Geliebten noch etwas anderes zu lie- 
ben? Vielleicht. Aber diese Anhänglichkeit, die dem materiell oder ab- 
strakt Anderen zugestanden wird, läßt sich korrigieren, wiedergutma- 
chen. Sie erreicht ja nur die Oberfläche. Schwerwiegender, ja tödlich ist 
es, sich einem Anderen selbst zuzuwenden: Jemanden zu lieben. Sich als 
Christ leidenschaftlich der Wissenschaft oder dem Denken hingeben - 
oder jeder anderen unpersönlichen Sache, ist noch möglich, weil diese 
Reize, unlebendig wie sie sind, durch uns vergöttlicht werden können. 
Aber die Frau, sie steht für etwas Personalisiertes, sie ist eine Weise des 
Seins, die in sich selbst geschlossen und wie etwas Absolutes dasteht. Es 
ist unmöglich, sie in unser inneres Gefüge einzulassen, ohne in einem ge- 
wissen Maß die Einheit der Kraft, die uns nach oben ziehen muß, zu be- 
einträchtigen. In Sachen der Liebe kann man nicht, weniger noch als 
sonstwo, zwei Herren dienen. Dies ist das Schlußwort der Verteidiger der 
•alten" Keuschheit. 

Ganz allgemein schon muß ich gestehen, daß ich einer Lehre mißtraue, 
die unser Herz mit einem Glas Wasser vergleicht, das durch Teilen leerer 
wird. Ich habe schon gesagt, daß ich davon überzeugt bin: Unsere Lei- 
denschaftlichkeit ist ein feinfühliger Organismus, dessen Reserven wir 
allzu oft verschwenden, indem wir schlecht lieben. Ich habe aber Schwie- 
rigkeiten anzunehmen, daß sich unser Herz notwendigerweise für den ei- 
nen schwächt, wenn es sich (unter einem anderen Gesichtspunkt oder in 



Die Evolution der Keuschheit 255 

hierarchischer Abstufung) einem anderen zuwendet. Ich kann zwei Blu- 
men schön finden - und von der einen meine empfindsamer gewordenen 
Augen der andern zuwenden. Eine Fähigkeit wird durch ihre Anwendung 
reicher. Es ist natürlich wahr, daß im Spezialfall der Liebe, der Gatte der 
Gattin jene privilegierte Stellung vorbehalten und festigen muß, die sie 
gewissermaßen zur Sonne seines inneren Universums macht. Und hierbei 
hat die Eifersucht recht: Es kann am Himmel unseres Herzens nur eine 
Sonne geben. Aber untergeordnete Gestirne, warum nicht? 

Diese Überlegungen scheinen mir schon spürbar den psychologischen 
Wert des •Gesetzes der Abschirmung" des Herzens abzuschwächen, auf 
das sich die Verteidiger einer Keuschheit •des Verzichts" berufen. Aber 
wir können in unserer Antwort noch weitergehen. - Um die Verhaltensre- 
gel der Keuschheit zu bestimmen, pflegt man Gott und die christliche 
Seele •univoce"9 mit zwei Liebenden zu vergleichen. Das aber heißt die 
wesentliche Tatsache vergessen, daß Gott keine Person gleicher Ordnung 
ist wie wir. Er ist eine •Überperson,,, ein •Überzentrum", - das heißt je- 
mand, der tiefer ist als wir selbst. Das will sagen: Wenn ein Mann eine 
Frau zur Mitte seines Herzens macht, so folgt nicht notwendig daraus, 
daß dieser Mann sich gegenüber dem •Göttlichen" affektiv neutralisiert 
vorfindet. Die göttliche Sonne kann (weil'viel tiefer) noch durch das weib- 
liche Gestirn hindurch wahrgenommen werden. Sie kann - und dies sogar 
mit erhöhtem Glanz - auf der gleichen Ebene und darüber hinaus leuch- 
ten. Das Liebespaar kann, selbst wenn seine Liebeskraft gegenüber ande- 
ren menschlichen Personen erschöpft ist, sich frei und aufgrund seiner 
Zweiheit sogar intensiver der höheren Anziehungskraft Gottes aussetzen. 
Es gibt eine Art zu lieben, die nicht unter den Vorwurf des •Teilens" fällt, 
den der Apostel Paulus10 erhoben hat*. Ein chimärischer11 Fall des Tei- 
lens werden Sie sagen. Aber gehen wir damit nicht noch einmal an der 
Verwirrung zugrunde, die zwischen Vorsichtsmaßregeln und Werturtei- 
len angerichtet wurde? - Nein, das Weibliche darf aus den christlichen 
•Nahrungsmitteln" nicht ausgeschlossen werden. Es ist durch seine au- 
ßerordentliche Macht sogar etwas Besonderes. Weniger als irgendein an- 
derer Bereich der Materie sollte es sich der siegreichen Herrschaft des 
Geistes entziehen. 

* Anm. Teilhards: Die Keuschheit zieht uns zu Recht durch ihre Austrahlungskraft von 
Freiheit an. Es gibt in der Tat Beschäftigungen, die den ganzen Menschen anfordern. Doch 
wenn man darüber nachdenkt, wird klar: Das, was fesselt und trennt, ist nicht die Frau, 
sondern entweder die Familie oder die Frau als fleischlich Geliebte. Eine •edle" Leiden- 
schaft schenkt Flügel. Und so ist es das beste Kriterium, um zu erkennen, inwieweit eine 
Liebe •edel" ist, wenn man beobachtet, inwieweit sie sich in Richtung einer größeren Gei- 
stesfreiheit entwickelt. Je spiritueller eine Zuneigung ist, um so weniger fesselt sie - und 
um so mehr spornt sie an zur Aktion. 



Pierre Teilhard de Chardin 256 

Die Keuschheit ist demnach eine Tugend des Teilnehmens und des Er- 
oberns. In keiner Weise eine Schule der Restriktion und der Flucht. Die 
Reinheit wird uns oft als ein zerbrechlicher Kristall vorgestellt, der sich 
nur geschützt vor Erschütterungen und Licht unversehrt bewahren läßt. 
Sie ähnelt aber vielmehr der Flamme, die alles nach dem Maß ihrer Glut 
assimiliert. - Omnia munda mundis12: Dieses Wort hat sicher etwas Rich- 
tiges an sich. Zwischen Geist und Leib ist doch alles eine Frage der •Po- 
tentialität". •Brennen oder Gebrannt-Werden."* Der Materie Flügel ver- 
leihen oder durch sie zugrunde gerichtet werden. Das ist durch alle Berei- 
che hindurch das Gesetz des Lebens. Wie können wir uns einbilden, wir 
vermöchten dem zu entrinnen, wenn wir den Gipfel (fine pointe13) unse- 
res Seins zu verwirklichen suchen? 

Natürlich kostet es etwas, soweit zu kommen. Wenn eine Frau sich uns 
naht und wir ihr begegnen, überfällt uns eine Art dunkle Erleuchtung - 
die Ahnung, daß uns eine neue Welt erwartet und sich in den Tiefen der 
Materie entfalten will - wenn wir nur die Flügel des Geistes schließen 
und uns loslassen. Das ist in gefühlvoller Weise (was noch heimtücki- 
scher ist als in intellektueller Weise) •die materialistische Illusion". Aber 
wenn wir uns das Geheimnis des Fleisches ganz zu eigen machen wollen, 
müssen wir durch eine überlegte Entscheidung, in der das Mühen der 
Schöpfung selbst sich in unserem Bewußtsein ausdrückt, die falsche Evi- 
denz der Fata Morgana überwinden, die uns nach unten zieht. Ja, es ist 
wahr: Die Liebe ist die Schwelle zu einem anderen Universum. Über die 
Schwingungen, die wir kennen, hinaus ist der Farbenreichtum (iris) ihrer 
Abstufungen erst im vollen Wachstum. Aber ungeachtet der Faszination, 
welche die unteren Tönungen auf uns ausüben, ist es allein zum •Ultra" 
(Darüber-Hinaus), wohin die Erschaffung des Lichtes voranschreitet. In 
diesen unsichtbaren und wie immateriell erscheinenden Bereichen erwar- 
ten uns die eigentlichen Initiationen14 in die Einung. Die Tiefen, die wir 
der Materie zuschreiben, sind nichts anderes als der Widerschein der Höhen 
des Geistes. 

Dies scheint uns durch die Erfahrung und das menschliche Denken ge- 
klärt zu sein. 

Die (theoretisch zweitrangige, für die Praxis aber sehr ernsthafte) 
Frage, die noch bleibt, besteht darin, abzuschätzen, inwieweit im Verlauf 
der •SpektraP'-Verschiebung zu qualitätsmäßig immer höheren Farben 

* Anm. Teilhards: In der Frage der Keuschheit stehen im Grunde zwei Theorien einander 
entgegen, - zwei Begriffe der Reinheit. •Vor allem keine Sünde, - auch wenn Sie deswegen 
noch ärmer würden", sagen die einen. •Vor allem mehr Reichtum, - sollten Sie auch da- 
durch einige Blessuren riskieren", sagen die anderen. Natürlich glauben wir, daß die 
Wahrheit und die Zukunft bei diesen letzteren sind. 



Die Evolution der Keuschheit 257 

hin, die unteren Strahlen weiterleuchten - oder ob sie erlöschen. - Das 
Zentrum der Anziehung und des liebenden Einanderbesitzens verlagert 
sich fortschreitend zum Geistigen hin. Höher und höher müssen die Sei- 
enden sich gegenseitig folgen, um sich zu finden. Um aber die Fülle der 
Vergeistigung zu erlangen - um nicht die Kanäle zu unterbrechen, durch 
welche ihnen die geistigen Potenzen der Materie zufließen -, von welcher 
Ebene aus müssen sie beginnen, einander in Besitz zu nehmen? Wieviel 
Leib für ein Höchstmaß an Geist? 

Damit sind wir, nachdem wir die schöpferische Funktion von Keusch- 
heit-Geist (chastete-esprit) herausgerarbeitet haben, bei der Frage nach 
der Jungfräulichkeit angelangt: Was bedeutet sie und was ist ihr Wert. 

IV. Der Wert der Jungfräulichkeit 

Wir haben es oben schon gesagt. Die materielle Seite der Jungfräulich- 
keit, bedeutungsvoll für die Urvölker, interessiert uns überhaupt nicht 
mehr. Diese physische Seite der Tugend hat für uns alle Einsichtigkeit 
verloren. Aber besitzt die Jungfräulichkeit - viel tiefer als die körperliche 
Unberührtheit - nicht einen gewissen, verborgenen geistigen Wert, des- 
wegen wir noch, und mehr denn je, gehalten sind, sie zu fördern und sie 
zu verehren? Es ist an der Zeit, uns dies zu fragen. 

Auf den ersten Blick scheint der Gedanke einer Heiligkeit, die in spe- 
zieller Weise mit der Enthaltsamkeit verknüpft ist, nicht gerade mit der 
moralischen Bedeutung übereinzustimmen, die wir soeben der Keusch- 
heit zuerkannt haben. Wenn die Keuschheit ein Geist ist, der sich nährt, 
warum ihr dann die kräftigste Nahrung entziehen? Ist die Hingabe des 
Leibes nicht die vollständige und natürliche Weise, in der sich die natürli- 
che Potenz der Materie zur Sublimation anbietet? Wartet nicht der Geist 
auf den Anstoß dieser Begegnung, um wie ein Funken aufzusprühen? 
Geht es nicht vor allem darum, diese Ströme, diese Kräfte, welche die 
physische Liebe freisetzt, herauszufordern, zu erobern, umzuwandeln? 

Hier, das muß ich zugeben, sehe ich, meinem eigenen Urteil überlas- 
sen, nicht klar •quod non licet"15. Die physiche Vereinigung ist aus nahe- 
liegenden Gründen in der Tradition mit dem ausschließlichen Gedanken 
der materiellen Zeugung verbunden. Eine gewisse •theologische Biolo- 
gie" lehrt immer noch, es könne eben wegen der Zuordnung der Körper 
nur so sein, wenn nicht die Naturordnung verletzt würde. Als ob die •Na- 
turordnung" der Welt eine vorgegebene und endgültig fertige Sache wäre 
- und nicht ein Gleichgewicht, das sich sucht! Als wären unsere Organe 
von Anbeginn voll ausgebildet gewesen und hätten sich nicht vielmehr im 



Pierre Teilhard de Chardin 258 

Gegenteil im Lauf der Evolution dem Dienst neuer Anforderungen ange- 
paßt ! Als wäre die Zunge für die Sprache gemacht und nicht zum Spre- 
chen gebraucht worden! Rein nichts von alledem ist haltbar. 

Je mehr ich so darüber nachdenke, desto weniger komme ich dazu, den 
Gedanken der Heldin eines russischen Romans absurd zu finden, daß 
•wir schließlich noch eine andere Form des Liebens finden werden"16. - 
Die geistige Fruchtbarkeit erobert sich mehr und mehr einen Platz an der 
Seite der materiellen Fruchtbarkeit - bis sie dann schließlich allein die 
Einung rechtfertigt. Vereinigung für das Kind. Aber Einung ebenso für 
das Werk, Einung für die Idee? Warum nicht? - Bei der Vielzahl von 
Menschen fände jede Form der Verbindung ihre Anhänger; und dies 
würde keineswegs riskieren, sie vorzeitig zu zerstören. Ist es nicht im 
Grunde dieser geistige Gebrauch des Fleisches, den instinktiv und ohne 
die Moralisten um Erlaubnis zu fragen viele Genies, die wirklich schöpfe- 
risch waren, entdeckt und sich zu eigen gemacht haben? Und wurde nicht 
aus diesen unrein genannten Quellen ein Leben geschöpft, von dem heute 
auch die Konservativsten unter uns sich nähren? 

Das also ist es, was abstrakt betrachtet ich nicht sehen kann. Aber 
ebenso spüre ich, wenn ich die theoretische Ebene verlasse, um die Praxis 
dieser physisch-geistigen Liebe zu erproben oder auch nur dazu einen 
Rat zu geben, daß mich ein unüberwindliches Hindernis zurückhält, - ich 
weiß nicht was für ein Instinkt; ein Instinkt, in dem ich etwas anderes er- 
kenne als die meiner Seele mechanisch beigebrachte Gewohnheit; sie ist 
doch entstanden im langen Umgang mit dem •Du sollst nicht", wie es 
eine lange Folge von Generationen wiederholt hat. Wäre es eine Befrei- 
ung oder nur eine Regression, die Bande der moralischen Pflicht und re- 
spektvoller Bewunderung zu zerreissen, die sich im Lauf der Jahrhun- 
derte menschlicher Erfahrung um das Ideal der Jungfräulichkeit ge- 
schlungen hat? Könnte da nicht ein verborgenes Motiv vorliegen, weswe- 
gen sich dem Geist, der auf dem Gebiet der Keuschheit doch so allmäch- 
tig ist, gewisse physische Nährstoffe seiner umgestaltenden Kraft entzö- 
gen - und dies kraft eben seiner Vollkommenheit? 

Um die affektive Enthaltsamkeit des Fleisches - oder wenigstens die 
Tendenz zu einem möglichst geringen Gebrauch - zu rechtfertigen, schei- 
nen die Moralisten häufig (wir haben es schon gesagt) sich auf Gründe 
personaler oder kollektiver Sicherheit zu berufen. Verzichten, um nicht 
zu mißbrauchen. Sich fernhalten, um sich nicht zu verstricken. Nach 
rechts drängen, um nicht nach links zu geraten. Steigen, um nicht zu fal- 
len. - Für sich allein genommen, wir wiederholen es, genügen diese 
Gründe nicht. Einerseits wäre die vorgeschlagene Maßnahme von zwei- 
felhafter Wirksamkeit. Sich Gewalt antun bedeutet oft sich verfälschen. 



Die Evolution der Keuschheit 259 

Einschränken tendiert zum Explodieren. Man hat noch nie eine Kraft 
oder eine Idee beherrscht, indem man sie unterdrückte - sondern nur, in- 
dem man sie integrierte. Anderseits: Wenn es eine solche Sache gibt, in 
der die Religionen übereinstimmen und in der insbesondere das Chri- 
stentum seine Autorität einsetzte, dann ist es die, daß die körperliche 
Keuschheit eine Art absoluter Überlegenheit mit sich bringt. Wenn man 
das Wesen der überkommenen Praxis retten will, ist es deshalb unerläß- 
lich, eine Vollkommenheit zu entdecken, die der Jungfräulichkeit von Na- 
tur aus zu eigen ist. 

In diese Richtung geht, was ich erahne. 
Die tiefstdringende Interpretation, die wir der Welt geben können, 

jene, die in allen Mystiken und Philosophien gleichermaßen zum Aus- 
druck kommt, - besteht darin, sie als eine Bewegung universaler Konver- 
genz zu sehen, in deren Verlauf die materielle Vielfalt sich im Geist voll- 
endet. Diese Sicht entspricht der grundlegenden und schöpferischen 
Rolle, die der Anziehungskraft der Liebe zukommt. Sie entwirrt mühelos 
mit einer einfachen Formel die komplizierten Schwierigkeiten, die sich 
aus der biologischen, intellektuellen und moralischen Evolution der Welt 
ergeben. Bedeutet nicht Fortschreiten in jeder Hinsicht soviel wie Sich- 
Einen? Aus dieser Perspektive heraus zeigt sich Gott als das oberste Zen- 
trum, um das herum sich die darunter liegende Vielzahl anordnet, - der 
Brennpunkt, aus dem die Materie sich in den Geist hinein vollendet. Ak- 
zeptieren wir diese Hypothese - und wenden wir sie auf das Problem an, 
das uns beschäftigt. 

An der Stelle, an der das Leben in der gegenwärtigen Welt angelangt 
ist, wird die vergeistigende Einung der menschlichen Monaden von zwei 
Anziehungskräften gleicher Natur, aber unterschiedlicher Werthaftigkeit 
beherrscht: von der gegenseitigen Liebe zwischen Mann und Frau und 
von der Liebe zu Gott. Jede von beiden wird, um sich in der Einheit zu 
vollenden, durch die miteinander verbundenen Kräfte der Leidenschaft 
und des Mystischen bewegt. Die Einung muß zugleich im Weiblichen ihre 
menschliche Einheit - und im Göttlichen ihre kosmische Einheit zur Voll- 
endung bringen. All das ist im Grunde die gleiche konvergierende Ener- 
gie, die gleiche Liebe. Aber die beiden Kräfte wirken nicht unmittelbar in 
Übereinstimmung zusammen. Wie soll man sie verbinden, um eine Resul- 
tante17 zu erzielen, die ein Höchstmaß an geistigem Gewinn bringt? - Das 
ist die eigentliche Frage, die durch die Keuschheit gestellt wird. 

Eine erste Anwort, die einem in den Sinn kommt, um das Problem zu 
lösen, ist diejenige, auf die wir am Anfang dieses Kapitels hingewiesen 
haben. Der Mann geht zuerst zur Frau. Er vereint sich ihr ganz. Und diese 
Flamme, die aus dieser ersten Vereinigung auflodert, erhebt sich zu Gott. 



Pierre Teilhard de Chardin 260 

Kontakt beider Elemente in der menschlichen Liebe. Und dann Aufstieg 
zu zweit auf das größere göttliche Zentrum hin. - Dieser Prozeß, so sag- 
ten wir, scheint den Vorzug zu haben, am intensivsten die geistigen Kräfte 
der Leidenschaft für Gott freizusetzen. Er hat unbestreitbar große Wahr- 
heit und große Schönheiten auf Erden zutage treten lassen. Welche 
Gründe könnten wir haben, ihm zu mißtrauen? 

Ich sehe nur einen, aber der ist schwerwiegend. Folgendes: 
Durch die physische Liebe - so setzten wir voraus - sind die Kräfte des 

Menschen auf großartige Weise freigesetzt worden. Was sonst in unseren 
Seelen geschlafen hätte, erwacht und springt vorwärts. Ist das absolut 
wahr? - Eine andere Möglichkeit bietet sich an. Daß nämlich in der licht- 
voll-blendenden Hingabe des Leibes sich eine Art •Kurzschluß" ereignet, 
- ein Aufleuchten, das einen Teil der Seele absorbiert und neutralisiert. 
Etwas ist geboren worden, aber es hat sich weithin sofort verbraucht. Was 
die spezielle Trunkenheit der Ganzhingabe ausmacht, könnte es nicht 
sein, daß wir darin einen Teil unseres •Absoluten" verbrennen? Und so 
bietet sich für das Problem der Keuschheit eine zweite Lösung an. 
Warum jene Unterscheidung zweier Zeiten in der Einung: Erst die eine 
Hingabe und dann die andere? Ist es wirklich ohne Verlust möglich, sich 
zweimal zu schenken? Vielleicht ist der Augenblick gekommen, daß, ge- 
mäß den unbeugsamen Gesetzen der Evolution, der Mann und die Frau, 
vom Leben dazu bestimmt, bis zum höchstmöglichen Grad die Vergeisti- 
gung der Erde voranzubringen, die Art und Weise aufgeben müssen, um 
einander zu vereinen, die bis heute die einzige Regel der Geschöpfe war. 
Warum sollten sie nicht, wenn sie von ihrer gegenseitigen Anziehung nur 
das beibehalten, das sie in ihrer Begegnung emporsteigen läßt, sich 
gleichsam nach vorwärts - einer auf den anderen hin - stürzen? Kein un- 
mittelbarer Kontakt, sondern Konvergenz nach oben. Der Augenblick der 
Ganzhingabe würde dann mit der göttlichen Begegnung zusammenfallen. 
Das ist immer noch der Glaube an den geistigen Wert der Fleisches, - 
aber zugleich wird ein Platz für die Jungfräulichkeit geschaffen. Sie wird 
in ihrem Wesen zu einer aufgeschobenen Hingabe. 

Zwei Lösungen. Zwei Wege. Welcher ist der gute? In diesem Punkt 
sind die persönlichen Zeugnisse einander entgegengesetzt und widerspre- 
chen sich. Von Geburt her, kann ich sagen, habe ich mich für den zweiten 
Weg engagiert. Ich bin ihm so weit wie möglich gefolgt. Ich habe selbst- 
verständlich schwierige Wegstrecken zurückgelegt. Ich bin mir dabei aber 
nie benachteiligt, nie verloren vorgekommen. 

Und jetzt, von der Stufe aus, auf der ich angelangt bin, scheinen sich 
mir um mich herum folgende zwei Phasen in der schöpferischen Umfor- 
mung der menschlichen Liebe abzuzeichnem. - Im Verlauf einer ersten 



Die Evolution der Keuschheit 261 

Phase der Menschheit: Mann und Frau, hingegeben dem physischen 
Sich-Schenken und der Sorge um die Nachkommenschaft, entwickeln 
um dieses fundamentale Tun herum einen wachsenden Strahlenkranz des 
geistigen Austauschs. Zuerst war es ein kaum merkbarer Schimmer am 
Rande; die Fruchtbarkeit und das Geheimnis der Vereinigung verlegen 
sich immer mehr dort hin; zuletzt neigt sich die Waage in ihrem Gleichge- 
wicht ganz zu dessen Gunsten. Aber genau in diesem Augenblick erweist 
sich das Zentrum der physischen Vereinigung, von der das Licht aus- 
strömte, als unvermögend, dieses neue Anwachsen zu integrieren. Der 
Brennpunkt der Anziehung verschiebt sich plötzlich wie ins Unbegrenzte 
nach vorn. Und um sich einander weiter darüber hinaus im Geist zu er- 
greifen, müssen die Liebenden dem Leib den Rücken kehren, um sich in 
Gott zu suchen. Die Jungfräulichkeit legt sich über die Keuschheit wie 
das Denken über das Leben: durch eine Wende oder durch einen kriti- 
schen Punkt (un point singulier). 

Auf dem Erdenrund kann eine solche Umwandlung natürlich nicht in 
einem Augenblick erfolgen. Es bedarf dazu wesentlich der Zeit. Das Was- 
ser, das man erhitzt, verdampft nicht alles auf einmal. Bei ihm laufen eine 
•flüssige Phase" und eine •gasförmig Phase" lange nebeneinander. Das 
muß so sein. Aber auch dieser Dualität liegt nur ein einziges Geschehen 
zugrunde, - dessen Sinn und •Wertigkeit" sich auf das Ganze bezieht. - 
So behält zur Stunde die körperliche Vereinigung ihre Notwendigkeit 
und ihren Wert für das Menschengeschlecht. Aber ihre geistige Qualität 
ist von nun an durch die höhere Art der Einung bestimmt, die sie nährt, 
nachdem sie sie vorbereitet hat. Die Liebe befindet sich im Begriff der 
•Zustandsänderung" im Schoß der Noosphäre18. Und, wenn die Religio- 
nen Recht haben, bereitet sich in diese neue Richtung hinein der kollek- 
tive Übergang der Menschheit auf Gott hin vor. 

So stelle ich mir die Evolution der Keuschheit vor. 
In der Theorie ist diese Umwandlung der Liebe möglich. Für ihre Ver- 

wirklichung genügt es, daß der Anruf des personalen göttlichen Zentrums 
genügend stark empfunden wird, um die natürliche Anziehung zu mei- 
stern, die die Paare der menschlichen Monaden veranlaßte, sich vorzeitig 
aufeinander zu stürzen. 

In der Praxis - und ich verhehle mir das nicht - erscheint die Schwierig- 
keit des Versuchs so groß, daß alles, was ich auf diesen Seiten geschrie- 
ben habe, von neun Zehnteln der Menschheit als Naivität oder Verrückt- 
heit bezeichnet wird. Ist die Erfahrung nicht allgemein und schlüssig, daß 
die geistigen Liebesbeziehungen immer im Schmutz geendet haben? Der 
Mensch ist geschaffen, um auf dem Boden zu marschieren. Hat man je 
die Idee gehabt, zu fliegen ...! 



Pierre Teilhard de Chardin 262 

Ja, Verrückte haben diesen Traum gehabt, würde ich antworten. Und 
eben deswegen gehört uns heute die Luft. Nicht zu glauben und nicht zu 
wagen, das ist es, was das Leben lähmt. Das Schwierige ist nicht, die Pro- 
bleme zu lösen, sondern sie zu stellen. Nun, wir sehen es jetzt: Sich der 
Leidenschaft zu bemächtigen, um sie dem Geist dienstbar zu machen, ist 
mit biologischer Evidenz eine Bedingung des Fortschritts. Früher oder 
später wird die Welt über unseren Unglauben hinweg diesen Schritt tun. 
Denn was wahrer ist, findet sich, und was besser ist, trifft schließlich ein. 

Eines Tages, nach dem Äther19, den Winden, den Gezeiten, der 
Schwerkraft werden wir die Energie der Liebe erobern, für Gott. - Und 
alsdann, ein zweitesmal in der Geschichte der Welt, wird der Mensch das 
Feuer gefunden haben. 
Peking, Februar 1934 

Nachwort: 

In der heutigen, meist rein negativ geführten Diskussion um den Sinn der evangelischen 
•Jungfräulichkeit" ist es gut, die Stimme des großen französischen Jesuiten zu hören. Seine 
geniale Weltschau hat das wichtigste Dokument des II. Vatikanischen Konzils •Kirche in 
der Welt von heute" maßgeblich mit beeinflußt. Zum vorliegenden, erstmals übersetzten 
Text vgl. Ida Friederike Görres, Sohn der Erde: Der Mensch Pierre Teilhard de Chardin, 
1971; Henri de Lubac, Kommentar zu: T. d. Ch. Hymne an das Ewig Weibliche (übertr. v. 
Hans Urs von Balthasar). Freiburg 21969; Günter Schiwy, P. T. d. Ch., Briefe an Frauen. 
Freiburg 1988, 23-29; Mathias Trennert-Hellwig, Die Urkraft des Kosmos, Dimensionen der 
Liebe im Werk P. T. d. Ch. Freiburg 1993, 460-471. Wie innig das persönliche Verhältnis 
Teilhards zu Frauen war, zeigt besonders sein vor kurzem herausgekommener Briefwechsel 
mit Lucile Swan (The Letters of Teilhard de Chardin and Lucile Swan. Hrsg. Th. M. King, M. 
W. Gilbert. Georgetown University Press, Hampton Station, Baltimore); vorliegender Text 
will nicht zuletzt ihr die zölibatäre Entscheidung verdeutlichen. Man wird kaum noch wie 
G. Schiwy in seiner Biographie (Teilhard de Chardin. Sein Leben und seine Zeit. München 
1981, I, 177) schreiben dürfen: •Die spiritualistische Deutung des Ewig-Weiblichen gibt 
Teilhard die Möglichkeit", Liebe zur Frau und Jungfräulichkeit zu vereinen. •Der Preis frei- 
lich ist hoch: Teilhards geliebte Materie erscheint nun als das, was überwunden werden 
muß." Doch der Leser bilde sich selbst sein Urteil. 

Ich danke allen, die zum Gelingen einer lesbaren und zugleich wortgetreuen deutschen 
Übersetzung beigetragen haben. Sie erfolgte mit freundlicher Genehmigung der Editions du 
Seuil nach der Ausgabe in: Les directions de l'avenir ((Euvres de Teilhard de Chardin). Paris 
1973,67-92. Josef Sudbrack SJ, München 



Die Evolution der Keuschheit 263 

Anmerkungen des Übersetzers: 

1 Unter Keuschheit versteht Teilhard die humane •Beherrschung" der sexuellen Triebhaf- 
tigkeit. Jungfräulichkeit ist darüber hinaus der ganzheitliche Verzicht auf die Ausübung der 
Sexualität - eine Haltung, von der Teilhard sah, daß sie eng verwandt ist mit der •Sublima- 
tion", die nach Sigmund Freud Träger der menschlichen Kultur ist. 
2 Die Kritik Teilhards an der Sexualmoral geht auf die damalige, noch jansenistisch durch- 
zogene kirchliche Lehre in Frankreich (vgl. die Artikel im Dictionnaire de Theologie Catho- 
lique). Aber wesentliche Teile seiner Kritik sind auch heute noch gültig. 
3 Offb 14,4: •Sie sind es, die sich nicht mit Weibern befleckt haben." 
4 Tutiorismus ist ein Moralsystem, das in Zweifelsfällen vorschreibt, stets die einschränken- 
dere Möglichkeit zu befolgen. 
5 Im Buch III. Kap. 23 der Thomas von Kempen zugeschriebenen •Bücher von der Nachfolge 
Christi"heißt es: •Ich wähle stets lieber weniger als mehr zu haben." 

6 Der Satz aus dem Vulgata-Text des Btfches der Weisheit (9,15): •Der Leib, der verderbt ist, 
beschwert die Seele", war ein beliebtes Zitat in aszetischen Handbüchern. 
7 Französisch: La Femme pour la propagation de la race - ou pas de Femme du tout. 
8 Eph4,9f. 
9 Gleichsinnig, ohne die Unterschiede der Verhältnisgleichung zu sehen. 
10 Vgl. 1 Kor 7,34. 
11 Die •Chimäre" ist ein Fabelwesen; nach Homer: Vorne Löwe, hinten Schlange, in der 
Mitte Ziege. Die Klage Bernhards v. Clairvaux, daß er •die Chimäre des Jahrhunderts" 
(Mönch und zugleich aktiv in der Gesellschaft) sei, war Teilhard zweifelsohne geläufig. 
12 Lateinisch: Den Reinen ist alles rein. 
13 Fine pointe ist in der französischen Mystik (Franz v. Sales) das, was in der deutschen My- 
stik •Seelenfunke" besagt. 
14 Für die Vereinnahmung Teilhards von New Age und ähnlichen Kreisen ist es wichtig zu 
wissen, daß er sich intensiv mit esoterischen Gedanken auseinandersetzte; z. B. mit Edou- 
ard Schure, der in Les grands Inities, 1893 die •Initiation", also die spirituell-rituelle •Ein- 
führung" in den Kreis der Eingeweihten feiert. Um Teilhard, der sich scharf vom östlichen 
Pantheismus distanzierte, in einen christlich verbrämten Buddhismus einordnen zu können, 
wirft man ihm Unkenntnis östlicher Religiosität vor. Matthias Trennert-Hellwig, Die Ur- 
kraß des Kosmos. Freiburg 1993, hat gezeigt, wie falsch der Vorwurf ist. 
15 Lateinisch: •Es ist nicht erlaubt"; es klingt das scharfe Wort des Täufers gegen König He- 
rodes nach: •Es ist dir nicht erlaubt!" (Mk 6,18) 
16 Teilhard denkt wohl an Sonja aus Dostojewskis •Schuld und Sühne", die als Dirne Geld 
verdient und dabei die ganz und gar Reine ist. 
17 In der Mathematik wird mit •Resultante" der Richtungsanweiser, die Richtungsformel ei- 
ner Kurve bezeichnet, die sich aus den zwei Koordinaten ergibt. 
18 Griechisch: Sphäre des Geistes; nach Teilhard die •neue denkende Schicht, die sich über 
der Biosphäre erhebt" (A. Haas), in der die individuellen Menschen zusammenklingen wer- 
den zu einem neuen •Organ des kollektiven Bewußtseins der Menschheit" (Die Entstehung 
des Menschen), ohne daß sie darin ihre Individualität verlieren, sondern sie - im Gegenteil - 
zur liebenden Personalität hin erfüllen. 
19 Der Äther, von dem Teilhards schreibt, war nach einer physikalischen Theorie in der 1. 
Hälfte des Jahrhunderts ein vermeintlicher kosmischer Urstoff, der die Zwischenräume zwi- 
schen den Sternen ausfüllte. 




