
Ignatius von Loyola und die Frauen 
Rogelio Garcia-Mateo, München 

Die Stellung der Frau um 1500 

Die sozialen Strukturen des 16. Jahrhunderts sind weitgehend durch die 
Konzeption der mittelalterlichen Stände-Gesellschaft bestimmt. Sie ver- 
steht sich als Widerspiegelung der himmlischen Hierarchie. So wie Gott 
an der Spitze der pyramidalen Himmelsordnung steht, so befindet sich 
auch der Papst bzw. der Kaiser an der höchsten Stelle der Stände-Gesell- 
schaft. Es folgen der Adel, die Geistlichkeit, die Bürgerschaft, die Bauern 
und die untersten Schichten: die Armen, Landstreicher und Vagabunden, 
die Bettler, Ausrufer, Hausierer, Invaliden und die entehrenden Berufe 
wie Schlächter oder Büttel, und dann die Zuhälter, Kuppler, Diebe, Ein- 
brecher. Eine literarische Darstellung dieser Gesellschaft findet man, was 
Spanien anbelangt, wenn auch oft übertrieben, in den Schelmenromanen, 
wie etwa •El lazarillo de Tormes" oder auch in •Don Quijote". 

Die Frau erscheint in dieser so bunten wie festgefahrenen Welt einer- 
seits als Sklavin, zum anderen als Königin, Herzogin, Gräfin, Äbtissin. 
Bemerkenswert ist der Fall der Äbtissin von Las Huelgas bei Burgos in 
Nordspanien. Sie besaß sogar die Vollmacht, den Priestern innerhalb ih- 
res Klostergebietes Beichterlaubnis zu erteilen. Das wäre heute als bi- 
schofsähnliche Jurisdiktionsgewalt zu bezeichnen. Das Klosterleben war 
oft sehr freizügig und hatte mit einer strengen Klausur kaum etwas zu 
tun. Es genügt, an die teresianische Reform des Karmels zu denken. Das 
Kloster la Encarnacion, wo Teresa (1515-1583) achtundzwanzig Jahre 
(1535-1562) lebte und zur Reformerin heranwuchs, war in vieler Hinsicht 
mehr ein Mädchenheim als ein echtes Kloster. Man konnte ein sehr selb- 
ständiges Leben führen, mit eigener Küche und Haushalt. 

Die Frau des Adels und des Bürgerstandes ist an das Haus gebun- 
den. Als Gattin und Mutter soll sie in Zurückgezogenheit und tiefer Reli- 
giosität leben, fern von den Gefahren der rauhen Welt der Gassen. Das 
Ideal dieses Frauenbildes hat der spanische Humanist Luis Vives geschil- 
dert1 und etwas später Luis de Leon in seiner Schrift •La perfecta casada" 
(Die vollkommene Ehefrau) anhand der tüchtigen Frau aus der Bibel 
weiter ausgeführt. Sie wird von ihrem Mann ängstlich behütet und im 
Not- und Zweifelsfall auch grausam gerächt. 

De institutione feminae christianae, 1523. 



Ignatius von Loyola und die Frauen 265 

Demgegenüber findet man die Figur der Welt- und Lebedame, jene lu- 
stige, in der Moral lockere Vertreterin der Gesellschaft, die in Männer- 
kleidung dem treulosen Geliebten nachläuft, heimliche Geburt und Kin- 
deraussetzung praktiziert. Sie ist oft das Opfer einer Gesellschaft mit ei- 
ner Doppelmoral für die Frauen: einmal die zurückgezogene Gattin, zum 
anderen die Weltdame als Gegenstand der Triebbefriedigung und der 
Galanterie: •metresse", •cortesana", •manceba". Dazu kommt die ge- 
wöhnliche auf Männerfang ausgehende Wanderdirne, die mit Vorliebe 
die Universitäts- und Hafenstädte heimsucht. Im starken Gegensatz zu 
dieser konkreten Realität steht das Frauenideal der höfischen Liebe. Die 
Minnesänger feierten alle guten Eigenschaften der Frau und ihre Schön- 
heit. Die Harmonie von Schönheit und moralischer Vollkommenheit ist 
ein wesentlicher Aspekt des höfischen Frauenbildes. Dadurch hat die hö- 
fische Dame zugleich eine wichtige gesellschaftliche Funktion erfüllt. Sie 
vermittelte die Werte, die sie repräsentierte. Daß Ritter ritterlich leben, 
das haben sie von den Frauen gelernt. Die Frau steht über dem Mann als 
Herrin. Er darf ihr dienen. Seine Liebe äußert sich vor allem als Dienst.2 

Frauen im Leben des jungen Inigo 

Wenn man das Leben des Ignatius von Loyola auch nur in seinen Grund- 
zügen anschaut, wird man bald feststellen, daß der Heilige aus dem Bas- 
kenland mit dieser kontrastreichen bis widersprüchlichen Frauenland- 
schaft in ihrer Gesamtheit zu tun hatte. Herauszustellen ist aber zunächst, 
daß der kleine Inigo seine Mutter wahrscheinlich nicht kennenlernte; sie 
soll bald nach seiner Geburt gestorben sein. Dieser Sachverhalt hatte 
aber damals, im Falle des Adels und der wohlhabenden Bürger, nicht die 
psychologischen Folgen, die heute konstatiert werden, weil sich die Be- 
zugspersonen nicht auf die Eltern beschränkten. Selbst wenn diese noch 
lebten, war es die Regel, daß die Kinder von einer Amme gestillt und von 
engvertrauten Personen erzogen wurden. Besonders relevant war in der 
Kindheit des Ignatius die Frau seines Bruders Martin Garcia de Onaz, 
der Familienoberhaupt der Loyolas wurde. Er heiratete 1498 Magdalena 
de Araoz. Sie war eine kultivierte Frau, die als Hofdame der Königin Isa- 
bella von Kastilien ein hohes religiöses und geistiges Niveau besaß.3 So 
hat der kleine Inigo schon durch seine Schwägerin Grundelemente der 

2 R. Garcia-Mateo, Ignatius von Loyola - Mystik und Dramatik. Zur geistigen Gestalt der 
Geistlichen Übungen, in: Stimmen der Zeit 209 (1991) 347. 
3 P. de Leturia, Damas vascas en la formaciön y transformaciön de Inigo de Loyola, in: 
Estudios Ignacianos, I. Bd. Rom 1957, 69-85. 



Rogelio Garcia-Mateo 266 

höfischen Erziehung mitbekommen. Die Welt des Hofes aber lernte er 
dann später in Kastilien um 1505 noch näher kennen. Im Haus des 
Schatzmeisters des Königreiches Kastilien wurde er von der Frau des 
Schatzmeisters, Dona Maria de Velsaco, direkt in die höfischen Gepflo- 
genheiten eingeführt. Dona Maria war Hofdame der Königin Germaine 
de Foix, der zweiten Frau Ferdinands des Katholischen. Das Leben am 
Königshof war im Gegensatz zu der Zeit Isabellas, die 1504 starb, ein für 
die Sitten der Renaissance typischer Ort: Luxus von Hofdamen und Rit- 
tern, große Festessen, Tänze, Ritterspiele und Turniere. Dabei war die 
Dame, wie angedeutet, eine entscheidende Gestalt. Die Frauendichtung 
der Minnesänger führt uns zu der höchsten Vorstellung, die damals über 
die Frau vorhanden war. Gegen die eingewurzelten Vorstellungen von 
der Minderwertigkeit und Schlechtigkeit des weiblichen Geschlechts, die 
auf die Tat Evas zurückgehen, verbreiteten die höfischen Dichter ein 
neues Bild der Schönheit und Vollkommenheit, wie es Beatrice oder Dul- 
cinea darstellen. Die Sehnsucht der höfischen Liebe zielt auf ein platoni- 
sches Liebesideal, das die Frau mit religiöser Hingabe verehrt und ihr be- 
dingungslos dient. Auf diese Liebesvorstellung verweist der schwerver- 
wundete Don Inigo de Loyola, wenn er in der Rekonvaleszenz an seine 
Zukunft denkt. •Und von vielen eitlen Dingen, die sich ihm anboten, 
hatte eines so sehr sein Herz in Besitz genommen, daß er alsbald zwei und 
drei oder vier Stunden, ohne es zu verspüren, darin vertieft war, an es zu 
denken. Er stellte sich vor, was er im Dienst für eine Herrin zu tun hätte; 
die Mittel, die er anwenden würde, um in das Gebiet gehen zu können, 
wo sie war; die Sinnsprüche und Worte, die er ihr sagen würde; die Waf- 
fentaten, die er in ihrem Dienst ausführen würde".4 Diese sublime Art zu 
lieben, die in der Hoheminne besonders zum Ausdruck kommt, sah in 
Wirklichkeit des öfteren anders aus. Im Alltag setzte sich der Hofritter 
allzuoft über die platonische Liebesweise hinweg. Auch das Leben Inigos 
bildet hier keine vollkommene Ausnahme. Seine Gefährten haben es 
nicht verschwiegen, daß der junge Inigo •versucht und besiegt wurde"5. 
Vielleicht war es ein Racheakt wegen einer Liebesaffäre, daß ein gewisser 
Francisco de Oya Inigo nach dem Leben trachtete. Dank einer Frau (ihr 
Name ist nicht bekannt), die ihn davor warnte, konnte er ihm entfliehen.6 

Nicht zuletzt ist seine Tante Maria de Guevara zu erwähnen. Sie war eine 
fromme, gebildete Frau, gehörte zum Dritten Orden der Franziskaner 

4 Ignatius von Loyola, Bericht des Pilgers, übersetzt und kommentiert von P. Knauer. Leip- 
zig 1990, 33. Im folgenden mit der Abkürzung BP zitiert. 
5 Monumenta ignatiana Fontes narrativi I. Bd. 76. 
6 L. Fernandez. Los anos juveniles de Inigo de Loyola. Su formation en Castilla. Valladolid 
1981,355. 



Ignatius von Loyola und die Frauen 267 

und hat in Arevalo, wo Inigo in Kastilien lebte, neben einem Spital ein 
Klarissenkloster gegründet, um der Krankenpflege zu Hilfe zu kommen. 
Ignatius' Vorliebe für den Dienst an den Kranken ist wahrscheinlich 
durch das Beispiel seiner Tante inspiriert. 

Der bekehrte Inigo und die Frauen 

Die Lebenswende des Ignatius hängt, wie schon angedeutet, mit der höfi- 
schen Liebe zusammen. Er stand vor der Entscheidung, als fahrender Rit- 
ter für eine Dame Großtaten zu vollbringen, d. h. den Weg des Heldenruh- 
mes einzuschlagen, so wie er ihn durch die Ritterromane von Amadis oder 
Esplandian kannte.7 Doch auf diese Gedanken folgten andere, •die aus 
den Dingen entstanden, die er las. Denn wenn er das Leben unseres Herrn 
und der Heiligen las, verweilte er dabei zu denken und bei sich zu reden: 
,Was wäre, wenn ich das täte, was der hl. Franziskus getan hat, und das, 
was der hl. Dominikus getan hat?'"8 Seine Entscheidung für das Letztere 
heißt aber nicht, daß alles, was zur höfisch-ritterlichen Welt gehörte, eitel 
und falsch war und deswegen verworfen werden sollte. Demgegenüber 
sagt er weiter: •Und er begab sich auf einen Weg zum Montserrat. Dabei 
dachte er, wie er es immer pflegte, an die Großtaten, die er aus Liebe zu 
Gott auszuführen hatte. Und da er den ganzen Verstand voll von jenen 
Dingen hatte, Amadis de Gaula und ähnlichen Büchern, kamen ihm einige 
Dinge in den Sinn, die jenen ähnlich waren. Und so entschloß er sich eine 
ganze Nacht, ohne sich zu setzen oder zu legen, sondern zeitweise stehend 
und zeitweise knieend Waffenwache vor dem Altar unserer Herrin vom 
Montserrat zu halten."9 Die tiefe Religiosität, die solche Nachtwache um- 
gab, wird im •Amadis" bei der Ritterweihe Esplandians zum Ausdruck ge- 
bracht. Vier Mädchen betreten die Kapelle mit Ritterkleidung und jedes 
von ihnen kleidet einen Knappen. Alle haben aber Hände und Haupt un- 
gewappnet. Esplandian, der Sohn des Amadis, •war in ihrer Mitte von sol- 
cher Schönheit, daß sein Antlitz wie die Strahlen der Sonne leuchtete, so 
sehr, daß es alle jene sehr verwundern machte, die ihn sahen: mit viel An- 
dacht und großer Demut bat er sie (die Jungfrau Maria) auf den Knien, sie 
möge seine Fürsprecherin bei ihrem glorreichen Sohn sein, auf daß er ihm 
helfe und ihn in seinem Dienst lenke, damit er sich zu seiner Ehre mühe 
und von seiner unendlichen Güte Gnade erlange ... So verweilte er die 

7 R. Garcia-Mateo, Elmundo caballeresco en la vida de Ignacio de Loyola, in: Archivum Hi- 
störicum Societatis Jesu, 60 (1991) 13-27. 
8 BP., 33. 
'Ibid., 42f. 



Rogelio Garcia-Mateo 268 

ganze Nacht, ohne etwas anderes als diese Sitten und viele weitere Gebete 
zu sagen."10 Es geht also um eine Marienfrömmigkeit, die auf Christus aus- 
gerichtet ist. Eine solche Christozentrik kennzeichnet auch die Nachtwa- 
che Inigos vor dem Altar der Madonna von Montserrat, es heißt nämlich 
weiter: •Er hatte beschlossen, dort seine Kleider zu lassen und sich mit den 
Waffen Christi zu kleiden."11 

Schon beim Abstieg vom Montserrat soll er ein paar Frauen getroffen 
haben, die ihm während seines elf Monate (von März 1522 bis Februar 
1523) dauernden Aufenthaltes in Manresa hilfreich gewesen sind. Unter 
ihnen ist Agnes Pascual zu erwähnen, eine sehr angesehene Witwe, die 
sowohl in Manresa als auch in Barcelona ansässig war. Mit ihr wird Igna- 
tius längere Zeit brieflich in Verbindung bleiben. Das erste Schriftstück, 
das wir von Ignatius besitzen, ist (zwar nur als Kopie) der Brief an Frau 
Pascual. Wichtig wurde für ihn auch Jeronima Claver, Verwalterin des 
Spitals Santa Lucia für mittellose Kranke, wo Inigo zunächst in Manresa 
untergebracht war. So bildete sich bald eine kleine Gruppe von Frauen, 
die bei ihm religiöse Orientierung suchten und sich um ihn kümmerten. 
Das war im damals kleinen Manresa (etwa 2000 Einwohner) eine allge- 
mein bekannte Tatsache, denn man nannte sie •les Iniges".12 Die erste 
Gruppe von Menschen um Ignatius bestand also aus Frauen. Wenn man 
andererseits bedenkt, daß der Manresa-Aufenthalt die entscheidendste 
Zeit im geistlichen Werden des Ignatius darstellt, dann gewinnt die Rolle 
dieser Frauen wesentlich an Bedeutung. 

Als Ignatius nach Manresa kam, hatte er sich schon entschieden, dem 
•armen und demütigen Christus" mit allen Konsequenzen nachzufolgen. 
Doch Nachfolge Jesu erfährt immer auch Versuchung und Anfechtung. So 
geriet Inigo nach etwa vier Monaten der Ruhe und inneren Ausgeglichen- 
heit auf seinem neuen Lebensweg in eine tiefe Krise. •Er fand sich die ei- 
nen Male so mürrisch, daß er weder Geschmack am Beten noch am Mes- 
sehören noch an irgendeinem anderen Gebet fand, das er hielt. Und an- 
dere Male kam es ihm so sehr im Gegensatz dazu und so plötzlich, daß es 
schien, die Traurigkeit und Trostlosigkeit sei von ihm genommen, wie 
wenn einem jemand einen Mantel von den Schultern nimmt. Und hier be- 
gann er sich über diese Verschiedenheit zu entsetzen, die er niemals zuvor 
erfahren hatte, und bei sich zu sagen: ,Was ist das für ein neues Leben, das 
wir jetzt beginnen?'".13 Der krisenhafte Zustand und die Orientierungslo- 

10 Libros de Caballerias. Biblioteca de Autores Espanoles (BAE). Madrid 1937, Bd. 40, 400. 
Zitiert nach BP., 42, Anmerkung 69. 
" BP., 43; vgl. Exerzitienbuch Nr. 109. 
12 Monumenta Ignatiana Scripta II, 365. 
13 BP., 46. 



Ignatius von Loyola und die Frauen 269 

sigkeit steigerten sich bis hin zur Suizidversuchung.14 Dabei bemühte er 
sich, Hilfe von Menschen zu bekommen, die im geistlichen Leben erfahren 
waren, doch nur eine Person fand er, die ihm in seiner inneren Not etwas 
helfen konnte. •In jener Zeit gab es in Manresa eine sehr betagte Frau, die 
auch schon sehr lange Dienerin Gottes war", sagt Ignatius in seinem auto- 
biographischen Bericht. Als diese Frau mit ihm sprach, •sagte sie ihm: ,0 
möchte es meinem Herrn Jesus Christus gefallen, daß er euch eines Tages 
erscheinen wolle!'. Doch er entsetzte sich darüber, da er die Sache so grob 
nahm: ,Wie soll denn mir Jesus Christus erscheinen?'".15 Rückblickend 
auf seine Zeit in Manresa und auf die Tage, die er in Barcelona auf die Ab- 
fahrt des Schiffes wartete, sagt er, daß er weder in Barcelona noch in Man- 
resa Personen finden konnte, •die ihm so viel hätten helfen können, wie er 
wünschte. Nur jene Frau in Manresa ...: von ihr allein schien es ihm, daß 
sie mehr in die geistlichen Dinge eindrang"16. Eine Frau tritt also hier auf 
als Meisterin des geistlichen Lebens beim religiösen Reifen des heiligen Ig- 
natius. Wer diese Frau eigentlich war, ist bisher unbekannt. Sie gehörte 
aber allem Anschein nach zu jenen Einsiedlerinnen, die •beatas" hießen, 
weil sie im geistlichen Leben sehr erfahren waren.17 

Auch in der Zeit, in der er auf das Segelschiff wartete, um nach Jerusa- 
lem zu pilgern (Februar 1523), hat er einige Frauen kennengelernt, die im 
weiteren Verlauf seines Lebens von Bedeutung sind, insbesondere Dona 
Isabel Roser, die eine seiner Wohltäterinnen wurde und ihm nach drei- 
undzwanzig Jahren in Rom wieder begegnet, wie wir unten sehen werden. 

Da Inigo in Jerusalem, wo er die Erinnerungsstätten Jesu besuchte und 
sich auch, um •den Seelen zu helfen", •für immer" niederlassen wollte, 
jedoch infolge der Ablehnung durch die kirchliche Autorität nicht blei- 
ben durfte, kehrte er nach Barcelona zurück und zwar mit der Absicht, 
dort zu studieren.18 Während der zwei Jahre (1524-1526), die er in Barce- 
lona der humanistischen Ausbildung als Vorbereitung in das Studium der 
Philosophie und Theologie widmete, sammelte sich wieder ein Kreis von 
Frauen um ihn, die er geistlich begleitete und für den Dienst an den Ar- 
men und Kranken heranzog; eine Weise der Frauenseelsorge, die erst 

14 •Als er in diesen Gedanken war, kamen ihm oft Versuchungen mit großen Ansturm, sich 
durch ein großes Loch zu stürzen ... Doch da er erkannte, daß es Sünde war, sich zu töten, 
schrie er wiederum: ,Herr, ich werde nichts tun, was dir entgegen ist!'" BP., 49. 
15 BP., 47. 
16 BP., 60. 
17 Es fehlte aber nicht an Beispielen, wo die religiöse Erfahrung in seltsame Phänomene 
ausartete, die an hysterische Erscheinugen denken lassen. Vgl. C. Serrano y Sanz, Fran- 
cisco Hernandez y el Bachiller Antonio de Medrano. Sus procesos por la Inquisiciön 
(1519-1532), in: Boletin de la Real Academiadde la Historia, XLI (1920) 105-138. 
18 BP., 66-70. 



Rogelio Garcia-Mateo 270 

zwanzig Jahre später in Rom eine gelungene Form erreichen sollte. Ne- 
ben der schon bekannten Agnes Pascual und Isabel Roser sind einige Da- 
men des Hochadels von Barcelona zu erwähnen: Dona Estefania de 
Requesens und Dona Guiomar Gralla. 

Kam Inigo in Barcelona hauptsächlich mit Frauen aus den vornehmen 
Schichten in Kontakt, so ist das anders in Alcala, in dessen Universität er 
mit dem Studium der Philosophie (Artes liberales) begann. Er trat über- 
wiegend mit Frauen in Verbindung, die zu den unteren Schichten der 
Stände-Gesellschaft gehörten. Durch seinen autobiographischen Bericht 
und durch die Akten der Prozesse, die er in Alcala wegen Häresiever- 
dacht durchmachen mußte, sind wir gut informiert.19 Hier begegnen uns 
etwa fünfzig Frauen aus dem Volk, Witwen, Handwerkerfrauen, Dienst- 
mägde, •Beatas" aus den Alumbrados, die zum Großteil eine Frauenbe- 
wegung war20, auch Frauen von zweifelhafter Lebensführung, eine Stu- 
dentendirne, aber auch zwei Damen •von Stand" befinden sich unter ih- 
nen. All diesen Frauen legt Inigo in Gesprächen Gedanken aus seiner 
Bekehrungserfahrung vor; er deutet ihnen die Worte des Evangeliums, 
den Kampf des bösen und des guten Geistes. Er spricht von den Zehn Ge- 
boten, von der Todsünde, von der Gewissenserforschung.21 Die Auswir- 
kungen waren zumindest merkwürdig genug, um großes Aufsehen in Al- 
cala hervorzurufen. Das Gerede kam bis zum Inquisitionsgericht von To- 
ledo, wo ein Prozeß gegen Ignatius und seine Gefährten (Calixto, Ar- 
teaga, Juanico, Caceres) eröffnet wurde. Die Untersuchung fand keinen 
•Irrtum in ihrer Lehre oder in ihrem Leben"22. Dennoch, als zwei Frauen, 
Mutter und Tochter, die zum Kreis um Inigo gehörten, auf eine Bettel- 
wallfahrt nach Jaen in Andalusien eines Tages verschwanden, wurde er 
dafür verantwortlich gemacht und ins Gefängnis gebracht. Zu seiner Ver- 
teidigung erklärte Inigo, daß diese beiden Frauen ihn sehr oft bedrängt 
hätten, •sie wollten durch die ganze Welt ziehen, um den Armen in diesen 
und in jenen Spitälern zu dienen. Und ich habe sie immer von diesem 
Vorsatz abgebracht, weil die Tochter so jung und so schön war usw. Und 
ich habe ihnen gesagt, wenn sie Arme besuchen wollen, könnten sie dies 

19 Ibid., 75-82. 
20 Die vielgestaltige Bewegung der Alumbrados (Erleuchtete), die sich in Mittelspanien zu 
Beginn des 16. Jahrhunderts zu entfalten begann, lehrte die Passivität als Meditationsform 
in der Erwartung der göttlichen Erleuchtung. Sie lehnten die Sakramente und die meisten 
äußeren Formen der Frömmigkeit ab. Nach einer bestimmten Stufe der Betrachtung seien 
sie zur Sünde unfähig. Vgl. M. Andres, La teologia espafiola en el siglo XVI, Madrid 1976 
II. Bd. 227-270. 
21 Monumenta Ignatiana Fontes documentales, 331-335. 
22 BP., 78. 



Ignatius von Loyola und die Frauen 271 

in Alcala tun, und sie könnten das heiligste Sakrament begleiten gehen"23. 
Als die beiden Frauen zurückkamen, bestätigten sie die Aussage Inigos, 
und er wurde freigelassen, aber unter der Bedingung, daß er keine Seel- 
sorge treiben solle, bis er mindestens drei Jahre lang studiert habe24. 

Mitarbeiterinnen am apostolischen Wirken 

Es mag sein, daß seine Erfahrungen in Alcala, wo er etwa anderhalb 
Jahre war (1526-1528), eine Rolle für die Zurückhaltung gespielt haben, 
die Inigo danach gegenüber der Frauenseelsorge zeigt. Der eigentliche 
Grund, warum Ignatius weder in Paris (1528-1535) noch in Venedig 
(1536-1538) eine direkte Frauenseelsorge, sehr wohl aber briefliche, be- 
trieben hat, ist anderswo zu suchen. In beiden Städten wollte er sich nur 
dem Studium widmen, wie es ihm befohlen wurde; zum anderen, er be- 
herrschte weder die französische noch die italienische Sprache. Studen- 
tinnen gab es sowieso keine. Erst in Rom, als die Fahrt nach Jerusalem 
wegen der Kriegsgefahren unmöglich wurde, hat er erneut den seelsorgli- 
chen Umgang mit Frauen aufgenommen. Ignatius hat nicht nur einige 
Frauen aus Rom geistlich begleitet, sondern zugleich eine Organisation 
geschaffen, damit Frauen Frauen helfen können. 

Die Prostitution war zu dieser Zeit eines der Grundübel der Ewigen 
Stadt. Nach der Volkszählung von 1517 soll die Zahl der Prostituierten 
die der ehrbaren Frauen überstiegen haben. Die meisten Römer sahen in 
der Prostitution kein besonderes Übel, sondern beinahe ein anständiges 
Gewerbe. Nicht wenige Eltern leiteten ihre halbwüchsige Tochter selber 
dazu an. Ein deutliches Zeichen für die gesellschaftliche Stellung, die da- 
mals die Dirne einnahm, sind die neuen Namen, die man dafür ge- 
brauchte; z. B. Cortegiana (eigentlich Hofdame), Meisterinnen der fröhli- 
chen Wissenschaft25. Die Bezeichnung •Peccatrici" (Sünderinnen) wurde 
immer weniger verwendet. 

Seit 1520 bestand schon das Haus zur Heiligen Magdalena am Corso, 
die Frauen aber, die aus der Prostitution hier Hilfe suchten, mußten in ein 
Frauenkloster eintreten. Dadurch waren zugleich die verheirateten und 
die ledigen Prostituierten, die keine Berufung für das klösterliche Leben 
spürten, ausgeschlossen. An diese denkt Ignatius insbesondere, als er die 
•Compagnia della Grazia" ins Leben rief und dafür das Haus •Sancta 

"Ibid., 81. 
24 Ibid., 82. 
25 R. Garcia-Villoslada,  San Ignacio de Loyola. Nueva Biografia.  Madrid  1986, 529. 



Rogelio Garcia-Mateo 272 

Marta" eröffnete. 1543 bestätigte Papst Paul III. diese Gründung mit der 
Bulle •Divina summaque". Für die Organisation waren die Laien zustän- 
dig, besonders jene Frauen, die bei Ignatius geistlichen Rat suchten. Da 
stehen große Namen aus dem römischen Adel: Margarita de Austria, all- 
gemein •Madama" genannt, Vittoria Colonna, Leonor Osorio. Das Werk 
von Sancta Marta blühte auf. Ende 1543 zählte man schon an die achtzig 
Frauen, die hier eine neue Lebensweise suchten. Nun, die beste Art, die 
Prostitution zu bekämpfen, ist die Fürsorge; deshalb gründete Ignatius 
1546 ein neues Haus, in dem junge und gefährdete Mädchen aus der 
schlechten Umgebung ihrer Familie herausgenommen und erzogen wer- 
den konnten. Dafür wurde auch eine Vereinigung mit dem Namen •Com- 
pagnia delle vergini miserabili" ins Leben gerufen26. Bei all diesen Ein- 
richtungen ging es nicht nur um Seelsorge für die Frauen, sondern auch 
um Seelsorge der Frauen für die Frauen. 

Ignatius wurde immer wieder zu Rate gezogen, wenn es einen Ehestreit 
zu bereinigen gab. Das, was wir heute Eheberatung nennen, hat er auf 
seine Art oft praktiziert. Die Ehe war damals sehr häufig eine politische 
Angelegenheit und dadurch mit Problemen belastet, die nicht eigentlich 
aus dem ehelichen Leben kamen. Da ist als prominentes Beispiel die Hei- 
rat der unehelichen Tochter des Kaisers Karl V., Margarita de Austria, 
mit dem Enkel des Papstes Paul III. Sie war sechzehn und schon Witwe, 
und er war dreizehn Jahre alt. Sie weigerte sich, mit dem jungen Knaben 
eheliche Beziehungen zu haben. Es war eine •jammervolle Ehe" mit 
schweren politischen Folgen für das Verhältnis zwischen Kaiser und 
Papst. Ignatius wurde zum Beichtvater der Kaisertochter ernannt. Er 
konnte Margarita zur Änderung ihres Verhaltens bewegen. Am 27. Au- 
gust 1545 gebar sie männliche Zwillinge27. 

Eine Frauengemeinschaft im Jesuitenorden 

Isabel Roser war der Mittelpunkt jenes Frauenkreises, der bei Inigo geist- 
lichen Rat suchte und ihn später als Studenten in Paris finanziell unter- 
stützte. Im November 1541 stirbt Isabels Gatte. Da die Ehe kinderlos war, 
fühlte sie sich frei für ihre Pläne. Sie denkt zunächst daran, in ein Kloster 
einzutreten. Im September dieses Jahres aber wurde die Gesellschaft Jesu 
endgültig approbiert. Daher wollte sie nach Rom fahren, um sich Igna- 
tius zur Verfügung zu stellen. Bei ihrer überraschenden Ankunft in Rom 

26 Ibid., 533 
27 H. Rahner, Ignatius von Loyola. Briefwechsel mit Frauen. Freiburg 1956, 97 f. 



Ignatius von Loyola und die Frauen 273 

im Jahre 1543, zusammen mit zwei weiteren Frauen, wurde sie in einer 
Privatwohnung untergebracht und für die Sache des Marta-Hauses einge- 
setzt, wo sie auch später wohnte und eine führende Stellung bekam. So 
weit, so gut. Es tauchte aber auch die Frage auf, in welcher Weise sie in 
den Orden aufgenommen werden solle. Ignatius konnte die Entschei- 
dung zunächst hinausschieben, bis sich Isabel an den Papst wandte, um 
von ihm nicht nur die Erlaubnis für die Gelübde zu erhalten, sondern 
auch den Befehl an Ignatius, diese Gelübde entgegenzunehmen. So leg- 
ten Isabel Roser und ihre zwei Begleiterinnen aus Barcelona, Lucrecia de 
Brandine und Francisca Cruyllas, am Weihnachtstag 1545 die Gelübde in 
die Hände des Ignatius ab und sie wurden Mitglieder der Gesellschaft 
Jesu. Damit war zugleich der Anfang für einen weiblichen Zweig des Je- 
suitenordens gemacht. Die Aufnahme der drei Frauen erwies sich aber 
bald als eine große Belastung für den jungen Orden, dessen Satzungen 
sich noch im Anfangsstadium befanden. Außerdem hatte Schwester Isa- 
bel, ohne zu fragen, zwei ihrer Neffen aus Barcelona nach Rom eingela- 
den, um dem einen in Rom eine passende Frau auszusuchen. Daß ihre 
Tante den Rest ihres Vermögens dem Orden vermacht hatte, schien ihnen 
unerträglich. Die Spannung wurde immer größer28. Schließlich konnte Ig- 
natius den Papst von der untragbaren Lage überzeugen. Anfang 1546 
wurden die Gelübde der drei •Jesuitinnen" wieder aufgehoben. Nach 
Barcelona zurückgekehrt, schreibt Isabel am 10. Dezember 1547 an Igna- 
tius, sie bitte um Verzeihung wegen •so vieler Schwierigkeiten, Umstände 
und Mühen", die sie verursacht habe29. 

Nicht so sehr in dieser Erfahrung, sondern in der apostolischen Zielset- 
zung des neuen Ordens (dorthin zu gehen, wo die größere Not herrscht, 
und zwar des öfteren allein, wie etwa Franz Xaver) ist der eigentliche 
Grund zu suchen, warum Ignatius keinen Frauenzweig in der Gesell- 
schaft Jesu wollte. Nach damaligen sozialen Verhältnissen und äußeren 
Umständen war ein solcher missionarischer Einsatz für eine Frau kaum 
denkbar. Zum anderen darf man nicht übersehen, unter welchen ordens- 
rechtlichen Schwierigkeiten Ignatius den notwendigen Freiraum für 
seine apostolische Ordensgemeinschaft - Freiheit von der Klausur, vom 
gemeinsamen Chorgebet, von der Ordenstracht - durchsetzen mußte. 
Diese damals revolutionären Neuerungen des Ordenslebens waren im 
Fall eines Frauenzweiges auch objektiv unmöglich. Um den neuen Orden 
nicht von seiner missionarischen Verfügbarkeit abzulenken, erbat Igna- 
tius das Privileg, daß sein Institut von der Seelsorge für Nonnen und auch 

28 Ibid., 329 ff. 
29 Monumenta Ignatiana Epistolae mixtae I; 449. 



Rogelio Garcia-Mateo 21A 

für andere Frauen, die sich der Lebensweise der Jesuiten unterstellen 
wollen, für alle Zukunft befreit bleibe.30 Wenn die Eigenart des Ordens 
im Verfügbarsein vorhanden war, wäre die Annahme der Nonnenseel- 
sorge ohne Zweifel ein großes Hindernis gewesen. Ein Beichtvater mußte 
z. B. nahe bei dem Frauenkloster wohnen. Es gab kein Auto, kein Tele- 
fon, so mußte er ständig da sein. Wenn es damals die heutigen Verkehrs- 
mittel gegeben hätte, wäre es wohl denkbar gewesen, daß Ignatius in Be- 
zug auf die Seelsorge für Ordensfrauen anders bestimmt hätte. Jedenfalls 
ist seine Ablehnung nur auf eine ständige regelrechte (•ordinaria") Non- 
nen- und Frauenseelsorge gerichtet, nicht auf besondere Fälle. 

Trotz alledem kam es noch einmal zur Aufnahme einer Frau in den Or- 
den. Durch die Hofdame Leonor de Mascarenhas, die neben Isabel Ro- 
ser eine der großen Helferinnen des Ignatius war, und besonders durch 
Franz Borja, dem früheren Herzog von Gandia und Vizekönig von Kata- 
lonien, der dann Jesuit wurde, kam die Infantin Juana immer mehr in 
Kontakt mit der Gesellschaft Jesu. 1553 heiratete sie den portugiesischen 
König, der ein Jahr danach starb. Juana kam nach Spanien zurück, wo sie 
von ihrem Vater Kaiser Karl V. zur Regentin ernannt wurde. Die fünf 
Jahre Regentschaft über Spanien bilden den Höhepunkt im Leben der 
jungen Witwe. Nun hatte die Prinzessin das Gelübde abgelegt, bei pas- 
sender Gelegenheit in den Franziskanerorden einzutreten. Unter dem 
Einfluß Borjas wuchs aber in ihr der Gedanke, sich dem Jesuitenorden 
anzuschließen. Der Wunsch der Regentin konnte nicht ohne weiteres ab- 
gelehnt werden. So wurde nach langen Beratungen doch entschieden, die 
Infantin aufzunehmen; ihre Ordenszugehörigkeit sollte allerdings streng 
geheimgehalten werden, denn sonst wären die Bitten von Frauen aus dem 
Hochadel um Aufnahme in den Orden noch viel häufiger geworden. Um 
das Geheimnis besser zu sichern, gab man ihr in der Ordenskorrespon- 
denz den männlichen Decknamen •Mateo Sanchez". Sie mußte weder ihr 
Haus noch ihre äußere Lebensweise ändern. Dona Juana machte aller- 
dings nur die ersten Gelübde, jene der Jesuiten in der Ausbildung, nicht 
aber die der Professen, die die volle Mitgliedschaft in den Orden ermögli- 
chen. Als ihr Bruder, Philipp II., endgültig nach Spanien zurückkehrte, 
trat die jesuitische Prinzessin aus den politischen Geschäften zurück. Bis 

30 Satzungen der Gesellschaft Jesu, Nr. 588: •Weil die Mitglieder dieser Gesellschaft zu je- 
der Stunde vorbereitet sein müssen, in den verschiedensten Gegenden der Welt unterwegs 
zu sein, wohin sie vom Papst oder ihren Oberen geschickt werden, dürfen sie keine Seel- 
sorgsstelle und noch weniger die Verantwortung für Ordensfrauen oder irgendwelche an- 
deren Frauen übernehmen, um ordentlicherweise deren Beichten zu hören oder sie zu lei- 
ten, wiewohl es nicht widerstreitet, für einmal aus besonderen Gründen die Beichten eines 
Klosters zu hören." 



Ignatius von Loyola und die Frauen 275 

zu ihrem Tod behielt Juana die halb klösterliche, halb höfische Lebens- 
weise bei. Am 7. September 1573 ging sie als einzige Frau, die als Mitglied 
des Jesuitenordens starb, in die Ewigkeit ein. Die Prinzessin fühlte sich 
durchaus als Mitglied des Ordens. Ihre Mitarbeit war für das Gedeihen 
der Gesellschaft Jesu oft von entscheidender Bedeutung, vor allem wegen 
der Angriffe, die der Orden von Seiten einiger führender spanischer Bi- 
schöfe und Theologen zu bestehen hatte. 

Wenn man die Beziehungen des Ignatius zu den Frauen seiner Zeit be- 
trachtet, gewinnt man durchaus den Eindruck, daß der Männerorden der 
Gesellschaft Jesu bei seiner Entstehung auch vielen Frauen zu Dank ver- 
pflichtet ist. Ohne Magdalena de Araoz, Maria de Guevara, Maria de Ve- 
lasco; ohne die Beterin von Manresa, Isabel Roser, Margarita d'Austria, 
Leonor de Mascarenhas und die Prinzessin Juana kann man sich das Le- 
ben Inigos, die Gründung seines Ordens und seine schnelle Verbreitung 
nur schwer vorstellen. Nicht umsonst nannte Ignatius nicht nur eine von 
ihnen •Mutter der Gesellschaft Jesu". Dadurch wird zugleich unterstri- 
chen, daß die anfängliche Zurückhaltung und dann die grundsätzliche 
Ablehnung des Ignatius gegenüber der Aufnahme von Frauen und der re- 
gelmäßigen Seelsorge von Frauenvereinigungen keineswegs aus Frauen- 
feindlichkeit, sondern aus zeitbedingten Umständen geschah. Zum ande- 
ren haben zahlreiche Frauengemeinschaften die ignatianische Spirituali- 
tät und selbst die Satzungen der Gesellschaft Jesu, wenn auch mit Ein- 
schränkungen, aufgenommen.31 So kann man trotz allem wohl behaup- 
ten, daß die ignatianische Spiritualität die Entfaltung des weiblichen Or- 
denswesens aus der früheren monastischen Form zum Apostolat der mo- 
dernen Kongregationen und Laieninstituten vorbereitet und gefördert 
hat.32 Nun ist von der für das Jahr 1995 einberufenen Generalkongrega- 
tion der Gesellschaft Jesu zu erwarten, daß sie die Frage nach ihrer der- 
zeitigen Stellung gegenüber der Frau überprüft, und zwar gemäß der Ek- 
klesiologie des Zweiten Vatikanischen Konzils, dem neuen Kirchenrecht 
und dem heutigen Frauenbewußtsein. 

31 J. Grisar, •Jesuitinnen". Ein Beitrag zur Geschichte des weiblichen Ordenswesens von 
1550-1650, in: E. Iserloh/K. Repgen (Hrsg.), Reformata Reformanda. Festschrift für Hu- 
bert Jedin, 2. Bd. Münster 1966, 70-113; A. Arens, Das Verhältnis der Gesellschaft Jesu zu 
religiösen Frauengemeinschaften, in: Die Gesellschaft und ihr Wirken im Erzbistum Trier. 
Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte Bd. 66, 1991, 81-99; 
K. Mertes, Ignatius und die •Jesuitinnen", in: Canisius. Mitteilungen der Jesuiten. Pfing- 
sten 1989, 1-4 (das ganze Heft ist den Frauenorden gewidmet, die ignatianisch inspiriert 
sind). Vgl. auch die entsprechenden Hinweise in A. Falkner/P. Imhof (Hrsg), Ignatius von 
Loyola und die Gesellschaft Jesu 1491-1556. Würzburg 1990, z. B. 116-117. 
32 J. Beyer, Der Einfluß der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu auf das moderne Ordenswe- 
sen, in: Geist und Leben 29 (1956), 440-454; 30 (1957), 47-59. 




