,,An Giite arm, Inigo* — ein Ignatiusportrat
nach seinen Briefen und Unterweisungen

Ansgar Wucherpfennig, Berlin

Wihrend einem zum Stichwort ,,jesuitisch* schnell zahlreiche Assoziatio-
nen einfallen — von ,,intellektuell {iber ,,durchtrieben* und ,, hinterlistig*
bis zu ,,verschlagen*“ - gibt das Stichwort ,,ignatianisch* vermutlich eher
Ritsel auf. Welches Charisma den Griinder Ignatius von Loyola tatsich-
lich leitete, einen Orden ins Leben zu rufen, der heute so viele Assoziatio-
nen auslést, dariiber gibt eine im letzten Jahr erschienene von Peter
Knauer besorgte Auswahl seiner ,,Briefe und Unterweisungen“! Auf-
schlufl.

Diese Ausgabe umfafit auf 943 Seiten die grofite deutschsprachige Aus-
wahl aus dem ignatianischen Briefcorpus — mit etwa 6815 Briefen wohl
der groBte des 16. Jahrhunderts — und ist zusétzlich um den Bericht {iber
den Tod des Ignatius erginzt. Ein Gutteil der iibersetzten Schriftstiicke
ist von Ignatius’ Sekretiren, vor allem von Juan de Polanco, in Abstim-
mung mit ihm verfaft. Die Vielfalt der Themen lag als Kriterium der Aus-
wahl der iibersetzten Briefe zugrunde. Die Briefe und Unterweisungen
sind alle mit einer Einleitung versehen, die kurz iiber deren historischen
Kontext, Inhalt und Intention unterrichtet. Vier Register, ein themati-
sches und jeweils eines fir Personen, Orte und Stichworte, erleichtern
den Uberblick und das Arbeiten mit der Ausgabe. Die Ubersetzung legt
Wert auf ,,méglichste Wortlichkeit“ (Einleitung, XXVIII), was ihr bei-
nahe den Charakter einer Interlineariibersetzung verleiht; sie erschwert
dadurch jedoch das fliissige und angenehme Lesen und erhilt einen bis-
weilen fremdartigen Stil.

Wer war dieser Inigo de Loyola? Welche Gestalt des Mannes zeichnet
sich in diesen Briefen und Instruktionen ab? Was sind ,,ignatianische*
Pragungen der Jesuiten - Ideale, die Ignatius de Loyola bei seiner Or-
densleitung wichtig waren?

Der erste Eindruck ist, dafl er wahrhaftig kein Schongeist war. Seine
Briefe bestechen nicht durch ihren dsthetischen Wert, sie sind nicht span-
nend zu lesen, sondern sie sind schlicht und niichtern, sachlich gehalten,
ohne grofle emotionale Ausstrahlung. Was Ignatius von anderen beziig-

! Ignatius von Loyola, Deutsche Werkausgabe, Band I: , Briefe und Unterweisungen”.
Ubersetzt von Peter Knauer SJ. Wiirzburg 1993. Zitate aus diesem Buch werden im Fol-
genden mit der Numerierung des Briefes und der Seitenzahl gekennzeichnet.



.An Giite arm, Inigo* 277

lich des Briefe-Schreibens fordert, hilt er auch selber ein: Die Redeweise
sei ,,eine ernste und reife, vor allem in Briefen, deren Stil seiner Natur
nach gedringt und gefeilt und eher an einer Fiille von Sachen als von
Worten reich sein soll“ (Brief 5251, 720).

Die Briefkorrespondenz hat denn auch nach Mafigabe seiner eigenen
Instruktionen einen pragmatischen Sinn: als Kommunikationsinstru-
ment, um den neu gegriindeten Orden, zu dessen Bestimmung gehorte, in
den verschiedensten Gegenden der Welt unterwegs zu sein, als eine Ge-
meinschaft zusammenzuhalten. ,,Damit wir alle und in allem uns verste-
hen*“ (Brief 58, 82), deswegen sollen die tiber verschiedene Linder ver-
streuten Jesuiten mit Briefen untereinander Verbindung halten.

Briefe, die man als offizielle ,,Hauptbriefe* schickte, dienten vor allem
der ,,Erbauung® derer, die sie zu lesen bekamen. Alles, was dieses Krite-
rium nicht erfiillte, sollte nicht verschwiegen, sondern in einem ausge-
wihlten Personen vorbehaltenen ,,Beibrief* aufgenommen werden. ,,Im
Beibrief kann ein jeder ... aus der Uberfiille des Herzens schreiben, geord-
net oder ohne Ordnung* (ebd. 83). Ignatius gab der Gesellschaft Jesu mit
der Institution der Briefkommunikation ein Mittel an die Hand, mit dem
sie durch die Hauptbriefe nach aulen reprisentativ auftreten und durch
die Beibriefe nach innen die anstehenden Probleme 16sen konnte.

Dementsprechend spiegelt sich in den Briefen auch einiges von dem
wider, was das Herz des Ignatius sehr bewegt haben muf3: die Krisen des
Ordens in seinen Kinderschuhen, die Zurechtweisungen enger Wegge-
fahrten, - beispielsweise fiir Diego Lainez: ,,Unser Vater ist nicht wenig
betroffen iiber Euer Hochwiirden, um so mehr, als die Fehler derer, die
sehr geliebt werden, fiir den, der liebt, schwerwiegender werden* (Brief
3002, 435), — oder die Rechtfertigung gegeniiber dem aufbegehrenden Ni-
colas Bobadilla: ,,In allen Dingen, in denen jemand sdhe, da8 ich fehlte,
solle er ... mir meine Fehler vorstellen, damit ich Nutzen haben und mich
in unserem Herrn verbessern kann“ (Brief 74, 96), — der entschiedene
Kampf dafiir, daB Mitglieder des Ordens nicht zu Bischéfen ernannt wer-
den, oder der beinahe zur Spaltung fithrende Kurs des ersten portugiesi-
schen Provinzials Simao Rodrigues. In diesen problemgefiillten Briefen
sieht man einen Ignatius, der sorgenvoll, behutsam und umsichtig von
Rom aus seinen Orden durch die ersten Stiirme steuert.

Seine niichternen Briefe sprechen in vielen Situationen vom ,,Gott al-
len Trostes“; Menschen die Botschaft von diesem Gott zu schreiben, ist
eines seiner Hauptanliegen. So legt er auch bei Ermahnungen noch ein-
mal Wert darauf, niemanden zu entmutigen, sondern Bewegungen zu ver-
stirken, die das Engagement im Glauben unterstiitzen. Er ,,besucht* die
erkrankte Maria Frassoni del Gesso mit einem Brief, um sie an die Fiir-



Ansgar Wucherpfennig 278

sorge Gottes zu erinnern, ,,unseres liebendsten Vaters und weisesten Arz-
tes“ (Brief 4094, 540). Und er warnt davor, sich in der Meinung, dies ei-
nem allzu fordernden Gott schuldig zu sein, entkriftenden asketischen
Ubungen zu unterziehen. ,,Denkt vor allem, daB Euer Herr euch liebt,
woran ich keinen Zweifel habe, und antwortet ihm mit der gleichen
Liebe* (Brief 8, 30), schreibt er als Grundsatz spiritueller Ubungen an
Schwester Teresa Rejadell, eine spanische Ordensfrau, die er mit mehre-
ren Briefen auf ihrem Weg begleitet.

Sich zu iiberarbeiten schitzt er iiberhaupt nicht, auch nicht aus religio-
ser Motivation —- zumindest bei anderen; selbst fiihrt er allerdings auch in
Zeiten der Krankheit seine Korrespondenz von bisweilen zwanzig und
mehr Briefen pro Tag fort —. MaBvolle Vernunft ist jenes ,,Salz*, welches
»Gott in jedem Opfer will, das ihm dargebracht wird“ (Brief 4193, 552).
Feinfiihlig sieht er, daB Raubbau an den eigenen Kriften nicht nur die
Person selbst, sondern auch andere unter Druck setzt. ,, Wenn Sie so hart
gegen sich selbst sind, kdnnten Sie leicht dazu kommen, es zu sehr gegen-
iiber denen zu sein, fiir die Sie Verantwortung haben. Und wire es auch
nichts anderes als das Beispiel, konnte es einige zu sehr rennen lassen
(ebd.).

Staunenswert ist die enorme Vielseitigkeit des Ignatius und damit zu-
sammenhingend: seine Kommunikationsbegabung. Fiir die unterschied-
lichsten Themen zeigt er Interesse, die verschiedensten Zeitgenossen zih-
len zu den Adressaten seiner Briefe: von Kaiser Karl V. bis zu spanischen
Ordensfrauen. Bei allen seinen Adressaten ist er anpassungsfihig in
Form und Stil: An Herrscher schreibt er in gestelztem héfischen Stil, an
Freunde vertraut und trostvoll, an Mitbriider hiufig niichtern und deut-
lich, ,,weil es sich unter uns empfiehlt, klar zu sein“ (Brief 3897, 519).

Seine Vielseitigkeit sperrt sich freilich auch gegen eine Einordnung,
wie sie unserem Zeitgeist lige. So wird es pazifistischen MaBstiben nicht
entsprechen, daB3 er detaillierte Vorschlige fiir die Aufstellung einer
Kriegsflotte macht, die die christliche Welt gegen die tiirkische Vorherr-
schaft im Mittelmeer verteidigen soll (Briefe 2774f., 416ff.). Diese Ar-
mada ist ihm so wichtig, daB er sich sogar vorstellen kann, ,,den Rest sei-
nes Alters“ (aaQO., 417) fiir ihre Bereitstellung zu verwenden.

Die ,leidende Kirche“ (Brief 6116, 844) ist eine der Sorgen, die ihn be-
stindig umtreibt. Auf allen Ebenen versucht er dem Leiden der Kirche
und ihrer in diesen Jahrzehnten sich verfestigenden Spaltung zu begeg-
nen: auf dem Konzil, zu dem er Mitglieder des Ordens als Berater schickt
und instruiert; durch die Begleitung von Frauen und Minnern, die die
Reform auf ihr Programm geschrieben haben; und vor allem durch die
Griindung von Schulen - seine Option fiir die Erziehung der Jugend-



,An Giite arm, Inigo* 279

lichen. Durch die pddagogische Arbeit mit Jugendlichen hofft er, einen
Ansatzpunkt zur Verinderung der gesamten Gesellschaft und Kirche zu
finden, mittels der ,,S6hne* auch die ,,Eltern und Verwandten zum gott-
lichen Dienst zu ziehen (Brief 3449, 482)%.

Was Ignatius als Ziel seines Bemiithens um die Reform der Kirche vor-
schwebt, zeigt er beim Portrit seines ,Lieblingpapstes* (Brief 5347,
726-730), Marcellus I1., dem allerdings nur knapp ein Monat Amtszeit
beschieden war: eine Kirche, die das lebt, was sie verkiindet, in der der
Geist der ,,Geradheit und Redlichkeit” herrscht, in der die Armen unter-
stiitzt werden und die das Kreuz Jesu als Leitbild gewé&hlt hat. Polanco
schreibt in seinem Auftrag iiber Marcellus: ,,Auch gefillt es ihm, immer
zu FuB zur St. Peterskirche und zur Palastkapelle zu gehen, anstatt sich
auf einem hohen Sessel tragen zu lassen, und er feiert die Messe sehr an-
dichtig selbst* (aaO., 727).

Mit Briefen ist Ignatius an der Reform spanischer Kldster beteiligt. In
den Briefen an die Schwester Teresa Rejadell versucht er, diese Reform
auch durch seine persénliche Begleitung zu unterstiitzen. Immer wieder
setzt er sich bei den Mitgliedern seines Ordens dafiir ein, dal3 es innerhalb
der Kirche einen Raum geben muB}, in dem die Evangelischen Rite Ar-
mut, Ehelosigkeit und Gehorsam auf glaubwiirdige Weise gelebt werden.
Diesen Raum will er nach Kriften schiitzen und die Wertschétzung der
Rite mehren. Der Ehelosigkeit widmet er in den Konstitutionen zwar nur
einen Satz, in den Briefen ist er aber sehr freigebig mit Regeln und In-
struktionen, um zu helfen, diesen Rat zufrieden und iiberzeugend zu le-
ben. Es kommt ihm dabei auf Eindeutigkeit des Verhaltens an: ,,Und da
es nicht geniigt, das Zeugnis des eigenen Gewissens zu haben, von wel-
chem wir alle denken, daB es sehr rein sei, ist es notwendig, wirksam die
Gelegenheit auch dem zu nehmen, der verleumden wollte* (Brief 3715,
514), schreibt Polanco humorvoll-einsichtig einem Pater, der ins Gerede
geraten war, weil er hdufig zu Besuch bei der Witwe eines hohen Staats-
angestellten gesehen wurde.

,Und wir haben die Demut dieses heiligen alten Mannes erwogen*
(940, Hervorhebung v. Vf.) sagt Polanco im Bericht iiber den Tod des Ig-
natius. Demut — Schlichtheit, Einfachheit und Geradheit - ist eine Hal-
tung, von der Ignatius vielfach schreibt. Er weil}, wie schédlich Ehrsucht
und Eitelkeit sowohl fiir das Ansehen der Kirche als auch fiir das Zusam-
menleben in den Kommunititen sind. So ist die Demut zu einem der
Schliisselworter seiner Spiritualitidt geworden. Die Spiritualitit der De-

2 Vgl. dazu auch den Brief 4097, 541ff, in dem auf eindrucksvolle Weise geschildert wird,
was Ignatius sich von der piddagogischen Arbeit an Kollegien verspricht.



Ancilla Rotger 280

mut hat er mit seinen Briefen und Unterweisungen dem jungen Jesuiten-
orden aufzuprigen versucht. So kann er auch zusammenfassend als
Kurzformel fiir die Gesellschaft Jesu schreiben: ,,Unser Institut” besteht
darin, ,,uns von jedem Anschein von Ehrsucht fernzuhalten und Friede
und Liebe mit allen zu haben* (Brief 302, 233).

»Der Sohn Gottes ist uns Weg geworden*

Weg als Metapher der Wandlung bei Klara von Assisi

Ancilla Roéttger, Miinster

Unser Landschaftsbild ordnet sich im Gefiige der Wege, die es durchzie-
hen. Ein Weg zeigt an, da etwas dem unwegsamen Chaos entrissen ist
und sich einer lebbaren Ordnung 6ffnet. Das gilt in gleicher Weise vom
Menschenleben, das von Wegen geprigt wird.

Es gibt Wege, die keine Wege mehr sind: zugewachsen, iiberwuchert,
mit der Umgebung gleichgeworden, so daB sie an kein Ziel mehr fiihren.
Und es gibt Wege, die keine Wege mehr sind, weil sie sich unversehens in
ihr Gegenteil verkehren, da sie nicht ins eigene Gehen fiihren, sondern
zum Stillstand ver-fithren. Aber es gibt auch Wege, die keine Wege mehr
sind, weil sie nur fiir die Dauer eines Lebens Giiltigkeit haben und dann
verwehen. Wege, die sich in der Einzigartigkeit eines Lebens ereignen, wo
in jedem Augenblick der Weg geheimnisvoll unter den FiiBen wichst.

»Alle Wege zu jeder Ankunft verwehen ... Ein Weg, das ist keiner. Weg,
das ist weg“! schreibt Erhart Késtner in einem seiner Reisetagebiicher.
Und: ,,Als ob nicht alles davon abhinge, da} die Ankunft gelingt“2. Die
Ankunft ist nicht schon dadurch gelungen, daB3 ich am Ziel ankomme. Im
Weg liegt die Chance der Ankunft. Und meine Ankunft kann nur gelin-
gen, wenn meine Fiife tastend den Weg ergehen, wo bei jedem Schritt Bo-
den zuriickgelassen und neuer Boden gewonnen wird.

! Erhart Kastner, Die Lerchenschule. Aufzeichnungen von der Insel Delos, it 57. Frankfurt
1974, 90.
2 Erhart Kastner, Olberge, Weinberge. Ein Griechenlandbuch, it 55. Frankfurt 1974, 171.





