
•An Güte arm, Inigo" - ein Ignatiusporträt 
nach seinen Briefen und Unterweisungen 
Ansgar Wucherpfennig, Berlin 

Während einem zum Stichwort •jesuitisch" schnell zahlreiche Assoziatio- 
nen einfallen - von •intellektuell" über •durchtrieben" und •hinterlistig" 
bis zu •verschlagen" - gibt das Stichwort •ignatianisch" vermutlich eher 
Rätsel auf. Welches Charisma den Gründer Ignatius von Loyola tatsäch- 
lich leitete, einen Orden ins Leben zu rufen, der heute so viele Assoziatio- 
nen auslöst, darüber gibt eine im letzten Jahr erschienene von Peter 
Knauer besorgte Auswahl seiner •Briefe und Unterweisungen"1 Auf- 
schluß. 

Diese Ausgabe umfaßt auf 943 Seiten die größte deutschsprachige Aus- 
wahl aus dem ignatianischen Brief corpus - mit etwa 6815 Briefen wohl 
der größte des 16. Jahrhunderts - und ist zusätzlich um den Bericht über 
den Tod des Ignatius ergänzt. Ein Gutteil der übersetzten Schriftstücke 
ist von Ignatius' Sekretären, vor allem von Juan de Polanco, in Abstim- 
mung mit ihm verfaßt. Die Vielfalt der Themen lag als Kriterium der Aus- 
wahl der übersetzten Briefe zugrunde. Die Briefe und Unterweisungen 
sind alle mit einer Einleitung versehen, die kurz über deren historischen 
Kontext, Inhalt und Intention unterrichtet. Vier Register, ein themati- 
sches und jeweils eines für Personen, Orte und Stichworte, erleichtern 
den Überblick und das Arbeiten mit der Ausgabe. Die Übersetzung legt 
Wert auf •möglichste Wörtlichkeit" (Einleitung, XXVIII), was ihr bei- 
nahe den Charakter einer Interlinearübersetzung verleiht; sie erschwert 
dadurch jedoch das flüssige und angenehme Lesen und erhält einen bis- 
weilen fremdartigen Stil. 

Wer war dieser Inigo de Loyola? Welche Gestalt des Mannes zeichnet 
sich in diesen Briefen und Instruktionen ab? Was sind •ignatianische" 
Prägungen der Jesuiten - Ideale, die Ignatius de Loyola bei seiner Or- 
densleitung wichtig waren? 

Der erste Eindruck ist, daß er wahrhaftig kein Schöngeist war. Seine 
Briefe bestechen nicht durch ihren ästhetischen Wert, sie sind nicht span- 
nend zu lesen, sondern sie sind schlicht und nüchtern, sachlich gehalten, 
ohne große emotionale Ausstrahlung. Was Ignatius von anderen bezüg- 

1 Ignatius von Loyola, Deutsche Werkausgabe, Band I: •Briefe und Unterweisungen". 
Übersetzt von Peter Knauer SJ. Würzburg 1993. Zitate aus diesem Buch werden im Fol- 
genden mit der Numerierung des Briefes und der Seitenzahl gekennzeichnet. 



•An Güte arm, Inigo" 211 

lieh des Briefe-Schreibens fordert, hält er auch selber ein: Die Redeweise 
sei •eine ernste und reife, vor allem in Briefen, deren Stil seiner Natur 
nach gedrängt und gefeilt und eher an einer Fülle von Sachen als von 
Worten reich sein soll" (Brief 5251, 720). 

Die Briefkorrespondenz hat denn auch nach Maßgabe seiner eigenen 
Instruktionen einen pragmatischen Sinn: als Kommunikationsinstru- 
ment, um den neu gegründeten Orden, zu dessen Bestimmung gehörte, in 
den verschiedensten Gegenden der Welt unterwegs zu sein, als eine Ge- 
meinschaft zusammenzuhalten. •Damit wir alle und in allem uns verste- 
hen" (Brief 58, 82), deswegen sollen die über verschiedene Länder ver- 
streuten Jesuiten mit Briefen untereinander Verbindung halten. 

Briefe, die man als offizielle •Hauptbriefe" schickte, dienten vor allem 
der •Erbauung" derer, die sie zu lesen bekamen. Alles, was dieses Krite- 
rium nicht erfüllte, sollte nicht verschwiegen, sondern in einem ausge- 
wählten Personen vorbehaltenen •Beibrief" aufgenommen werden. •Im 
Beibrief kann ein jeder ... aus der Überfülle des Herzens schreiben, geord- 
net oder ohne Ordnung" (ebd. 83). Ignatius gab der Gesellschaft Jesu mit 
der Institution der Briefkommunikation ein Mittel an die Hand, mit dem 
sie durch die Hauptbriefe nach außen repräsentativ auftreten und durch 
die Beibriefe nach innen die anstehenden Probleme lösen konnte. 

Dementsprechend spiegelt sich in den Briefen auch einiges von dem 
wider, was das Herz des Ignatius sehr bewegt haben muß: die Krisen des 
Ordens in seinen Kinderschuhen, die Zurechtweisungen enger Wegge- 
fährten, - beispielsweise für Diego Lainez: •Unser Vater ist nicht wenig 
betroffen über Euer Hochwürden, um so mehr, als die Fehler derer, die 
sehr geliebt werden, für den, der liebt, schwerwiegender werden" (Brief 
3002,435), - oder die Rechtfertigung gegenüber dem aufbegehrenden Ni- 
colas Bobadilla: •In allen Dingen, in denen jemand sähe, daß ich fehlte, 
solle er ... mir meine Fehler vorstellen, damit ich Nutzen haben und mich 
in unserem Herrn verbessern kann" (Brief 74, 96), - der entschiedene 
Kampf dafür, daß Mitglieder des Ordens nicht zu Bischöfen ernannt wer- 
den, oder der beinahe zur Spaltung führende Kurs des ersten portugiesi- 
schen Provinzials Simao Rodrigues. In diesen problemgefüllten Briefen 
sieht man einen Ignatius, der sorgenvoll, behutsam und umsichtig von 
Rom aus seinen Orden durch die ersten Stürme steuert. 

Seine nüchternen Briefe sprechen in vielen Situationen vom •Gott al- 
len Trostes"; Menschen die Botschaft von diesem Gott zu schreiben, ist 
eines seiner Hauptanliegen. So legt er auch bei Ermahnungen noch ein- 
mal Wert darauf, niemanden zu entmutigen, sondern Bewegungen zu ver- 
stärken, die das Engagement im Glauben unterstützen. Er •besucht" die 
erkrankte Maria Frassoni del Gesso mit einem Brief, um sie an die Für- 



Ansgar Wucherpfennig 278 

sorge Gottes zu erinnern, •unseres liebendsten Vaters und weisesten Arz- 
tes" (Brief 4094, 540). Und er warnt davor, sich in der Meinung, dies ei- 
nem allzu fordernden Gott schuldig zu sein, entkräftenden asketischen 
Übungen zu unterziehen. •Denkt vor allem, daß Euer Herr euch liebt, 
woran ich keinen Zweifel habe, und antwortet ihm mit der gleichen 
Liebe" (Brief 8, 30), schreibt er als Grundsatz spiritueller Übungen an 
Schwester Teresa Rejadell, eine spanische Ordensfrau, die er mit mehre- 
ren Briefen auf ihrem Weg begleitet. 

Sich zu überarbeiten schätzt er überhaupt nicht, auch nicht aus religiö- 
ser Motivation - zumindest bei anderen; selbst führt er allerdings auch in 
Zeiten der Krankheit seine Korrespondenz von bisweilen zwanzig und 
mehr Briefen pro Tag fort -. Maßvolle Vernunft ist jenes •Salz", welches 
•Gott in jedem Opfer will, das ihm dargebracht wird" (Brief 4193, 552). 
Feinfühlig sieht er, daß Raubbau an den eigenen Kräften nicht nur die 
Person selbst, sondern auch andere unter Druck setzt. •Wenn Sie so hart 
gegen sich selbst sind, könnten Sie leicht dazu kommen, es zu sehr gegen- 
über denen zu sein, für die Sie Verantwortung haben. Und wäre es auch 
nichts anderes als das Beispiel, könnte es einige zu sehr rennen lassen" 
(ebd.). 

Staunenswert ist die enorme Vielseitigkeit des Ignatius und damit zu- 
sammenhängend : seine Kommunikationsbegabung. Für die unterschied- 
lichsten Themen zeigt er Interesse, die verschiedensten Zeitgenossen zäh- 
len zu den Adressaten seiner Briefe: von Kaiser Karl V. bis zu spanischen 
Ordensfrauen. Bei allen seinen Adressaten ist er anpassungsfähig in 
Form und Stil: An Herrscher schreibt er in gestelztem höfischen Stil, an 
Freunde vertraut und trostvoll, an Mitbrüder häufig nüchtern und deut- 
lich, •weil es sich unter uns empfiehlt, klar zu sein" (Brief 3897, 519). 

Seine Vielseitigkeit sperrt sich freilich auch gegen eine Einordnung, 
wie sie unserem Zeitgeist läge. So wird es pazifistischen Maßstäben nicht 
entsprechen, daß er detaillierte Vorschläge für die Aufstellung einer 
Kriegsflotte macht, die die christliche Welt gegen die türkische Vorherr- 
schaft im Mittelmeer verteidigen soll (Briefe 2774 f., 416 ff.). Diese Ar- 
mada ist ihm so wichtig, daß er sich sogar vorstellen kann, •den Rest sei- 
nes Alters" (aaO., 417) für ihre Bereitstellung zu verwenden. 

Die •leidende Kirche" (Brief 6116, 844) ist eine der Sorgen, die ihn be- 
ständig umtreibt. Auf allen Ebenen versucht er dem Leiden der Kirche 
und ihrer in diesen Jahrzehnten sich verfestigenden Spaltung zu begeg- 
nen: auf dem Konzil, zu dem er Mitglieder des Ordens als Berater schickt 
und instruiert; durch die Begleitung von Frauen und Männern, die die 
Reform auf ihr Programm geschrieben haben; und vor allem durch die 
Gründung von Schulen - seine Option für die Erziehung der Jugend- 



•An Güte arm, Inigo" 279 

lichen. Durch die pädagogische Arbeit mit Jugendlichen hofft er, einen 
Ansatzpunkt zur Veränderung der gesamten Gesellschaft und Kirche zu 
finden, mittels der •Söhne" auch die •Eltern und Verwandten zum gött- 
lichen Dienst zu ziehen" (Brief 3449, 482)2. 

Was Ignatius als Ziel seines Bemühens um die Reform der Kirche vor- 
schwebt, zeigt er beim Porträt seines •Lieblingpapstes" (Brief 5347, 
726-730), Marcellus II., dem allerdings nur knapp ein Monat Amtszeit 
beschieden war: eine Kirche, die das lebt, was sie verkündet, in der der 
Geist der •Geradheit und Redlichkeit" herrscht, in der die Armen unter- 
stützt werden und die das Kreuz Jesu als Leitbild gewählt hat. Polanco 
schreibt in seinem Auftrag über Marcellus: •Auch gefällt es ihm, immer 
zu Fuß zur St. Peterskirche und zur Palastkapelle zu gehen, anstatt sich 
auf einem hohen Sessel tragen zu lassen, und er feiert die Messe sehr an- 
dächtig selbst" (aaO., 727). 

Mit Briefen ist Ignatius an der Reform spanischer Klöster beteiligt. In 
den Briefen an die Schwester Teresa Rejadell versucht er, diese Reform 
auch durch seine persönliche Begleitung zu unterstützen. Immer wieder 
setzt er sich bei den Mitgliedern seines Ordens dafür ein, daß es innerhalb 
der Kirche einen Raum geben muß, in dem die Evangelischen Räte Ar- 
mut, Ehelosigkeit und Gehorsam auf glaubwürdige Weise gelebt werden. 
Diesen Raum will er nach Kräften schützen und die Wertschätzung der 
Räte mehren. Der Ehelosigkeit widmet er in den Konstitutionen zwar nur 
einen Satz, in den Briefen ist er aber sehr freigebig mit Regeln und In- 
struktionen, um zu helfen, diesen Rat zufrieden und überzeugend zu le- 
ben. Es kommt ihm dabei auf Eindeutigkeit des Verhaltens an: •Und da 
es nicht genügt, das Zeugnis des eigenen Gewissens zu haben, von wel- 
chem wir alle denken, daß es sehr rein sei, ist es notwendig, wirksam die 
Gelegenheit auch dem zu nehmen, der verleumden wollte" (Brief 3715, 
514), schreibt Polanco humorvoll-einsichtig einem Pater, der ins Gerede 
geraten war, weil er häufig zu Besuch bei der Witwe eines hohen Staats- 
angestellten gesehen wurde. 

•Und wir haben die Demut dieses heiligen alten Mannes erwogen" 
(940, Hervorhebung v. Vf.) sagt Polanco im Bericht über den Tod des Ig- 
natius. Demut - Schlichtheit, Einfachheit und Geradheit - ist eine Hal- 
tung, von der Ignatius vielfach schreibt. Er weiß, wie schädlich Ehrsucht 
und Eitelkeit sowohl für das Ansehen der Kirche als auch für das Zusam- 
menleben in den Kommunitäten sind. So ist die Demut zu einem der 
Schlüsselwörter seiner Spiritualität geworden. Die Spiritualität der De- 

2 Vgl. dazu auch den Brief 4097, 541 ff, in dem auf eindrucksvolle Weise geschildert wird, 
was Ignatius sich von der pädagogischen Arbeit an Kollegien verspricht. 



Ancilla Röttger 280 

mut hat er mit seinen Briefen und Unterweisungen dem jungen Jesuiten- 
orden aufzuprägen versucht. So kann er auch zusammenfassend als 
Kurzformel für die Gesellschaft Jesu schreiben: •Unser Institut" besteht 
darin, •uns von jedem Anschein von Ehrsucht fernzuhalten und Friede 
und Liebe mit allen zu haben" (Brief 302, 233). 

•Der Sohn Gottes ist uns Weg geworden' 
Weg als Metapher der Wandlung bei Klara von Assisi 

Ancilla Röttger, Münster 

Unser Landschaftsbild ordnet sich im Gefüge der Wege, die es durchzie- 
hen. Ein Weg zeigt an, daß etwas dem unwegsamen Chaos entrissen ist 
und sich einer lebbaren Ordnung öffnet. Das gilt in gleicher Weise vom 
Menschenleben, das von Wegen geprägt wird. 

Es gibt Wege, die keine Wege mehr sind: zugewachsen, überwuchert, 
mit der Umgebung gleichgeworden, so daß sie an kein Ziel mehr führen. 
Und es gibt Wege, die keine Wege mehr sind, weil sie sich unversehens in 
ihr Gegenteil verkehren, da sie nicht ins eigene Gehen führen, sondern 
zum Stillstand ver-führen. Aber es gibt auch Wege, die keine Wege mehr 
sind, weil sie nur für die Dauer eines Lebens Gültigkeit haben und dann 
verwehen. Wege, die sich in der Einzigartigkeit eines Lebens ereignen, wo 
in jedem Augenblick der Weg geheimnisvoll unter den Füßen wächst. 

•Alle Wege zu jeder Ankunft verwehen ... Ein Weg, das ist keiner. Weg, 
das ist weg"1 schreibt Erhart Kästner in einem seiner Reisetagebücher. 
Und: •Als ob nicht alles davon abhinge, daß die Ankunft gelingt"2. Die 
Ankunft ist nicht schon dadurch gelungen, daß ich am Ziel ankomme. Im 
Weg liegt die Chance der Ankunft. Und meine Ankunft kann nur gelin- 
gen, wenn meine Füße tastend den Weg ergehen, wo bei jedem Schritt Bo- 
den zurückgelassen und neuer Boden gewonnen wird. 

1 Erhart Kästner, Die Lerchenschule. Aufzeichnungen von der Insel Delos, it 57. Frankfurt 
1974, 90. 
2 Erhart Kästner, Ölberge, Weinberge. Ein Griechenlandbuch, it 55. Frankfurt 1974, 171. 




