
Ancilla Röttger 280 

mut hat er mit seinen Briefen und Unterweisungen dem jungen Jesuiten- 
orden aufzuprägen versucht. So kann er auch zusammenfassend als 
Kurzformel für die Gesellschaft Jesu schreiben: •Unser Institut" besteht 
darin, •uns von jedem Anschein von Ehrsucht fernzuhalten und Friede 
und Liebe mit allen zu haben" (Brief 302, 233). 

•Der Sohn Gottes ist uns Weg geworden' 
Weg als Metapher der Wandlung bei Klara von Assisi 

Ancilla Röttger, Münster 

Unser Landschaftsbild ordnet sich im Gefüge der Wege, die es durchzie- 
hen. Ein Weg zeigt an, daß etwas dem unwegsamen Chaos entrissen ist 
und sich einer lebbaren Ordnung öffnet. Das gilt in gleicher Weise vom 
Menschenleben, das von Wegen geprägt wird. 

Es gibt Wege, die keine Wege mehr sind: zugewachsen, überwuchert, 
mit der Umgebung gleichgeworden, so daß sie an kein Ziel mehr führen. 
Und es gibt Wege, die keine Wege mehr sind, weil sie sich unversehens in 
ihr Gegenteil verkehren, da sie nicht ins eigene Gehen führen, sondern 
zum Stillstand ver-führen. Aber es gibt auch Wege, die keine Wege mehr 
sind, weil sie nur für die Dauer eines Lebens Gültigkeit haben und dann 
verwehen. Wege, die sich in der Einzigartigkeit eines Lebens ereignen, wo 
in jedem Augenblick der Weg geheimnisvoll unter den Füßen wächst. 

•Alle Wege zu jeder Ankunft verwehen ... Ein Weg, das ist keiner. Weg, 
das ist weg"1 schreibt Erhart Kästner in einem seiner Reisetagebücher. 
Und: •Als ob nicht alles davon abhinge, daß die Ankunft gelingt"2. Die 
Ankunft ist nicht schon dadurch gelungen, daß ich am Ziel ankomme. Im 
Weg liegt die Chance der Ankunft. Und meine Ankunft kann nur gelin- 
gen, wenn meine Füße tastend den Weg ergehen, wo bei jedem Schritt Bo- 
den zurückgelassen und neuer Boden gewonnen wird. 

1 Erhart Kästner, Die Lerchenschule. Aufzeichnungen von der Insel Delos, it 57. Frankfurt 
1974, 90. 
2 Erhart Kästner, Ölberge, Weinberge. Ein Griechenlandbuch, it 55. Frankfurt 1974, 171. 



• Der Sohn Gottes ist uns Weg geworden " 281 

Menschen, die uns wegweisend vorangehen, können uns doch nur im- 
mer auf den je eigenen Weg verweisen, in dem das Ankommen sich ereig- 
nen muß. Sterbend sagte der heilige Franziskus von Assisi zu seinen Brü- 
dern: •Ich habe das Meine getan, was euer ist, möge euch Christus leh- 
ren."3 

I. •An Stelle von Heimat halte ich die Verwandlungen der Welt"4 

Die heilige Klara von Assisi beginnt ihr Testament, das sie am Ende ihres 
Lebens als geistliches Vermächtnis ihren Schwestern hinterläßt (ähnlich 
wie es Franziskus für seine Brüder tat), mit dem Hinweis auf das Ge- 
schenk der Berufung, das wir nicht ein für allemal, sondern täglich neu 
empfangen. Und sie bündelt diese Gedanken in dem Wort •Der Sohn 
Gottes ist uns Weg geworden." 

Seit Beginn ihres Weges in der Nachfolge Jesu lebte sie bis zu ihrem 
Tod an einem einzigen Ort: in dem kleinen Kloster San Damiano bei As- 
sisi (Italien). Und in diesem Gebundensein an den Ort ist sie zeitlebens 
voller Bewegung. Aus ihrer vermutlich recht umfangreichen Korrespon- 
denz sind uns vier von ihr geschriebene Briefe an Agnes von Böhmen5, 
der Tochter des böhmischen Königs Ottokar I., erhalten. Diese Briefe do- 
kumentieren die tiefe geistliche Freundschaft, die zwischen den beiden 
Frauen wuchs, und darüber hinaus lassen sie erahnen, aus welchen Quel- 
len Klaras Leben sich nährte und welche Sehnsucht ihrem Weg Gestalt 
gab. Man muß sie immer wieder lesen, um innerlich den Raum wachsen 
zu lassen, der das Echo von Klaras Leben widerhallen läßt. Die Sprache 
ist voller Dynamik: Es finden sich vorwiegend Worte der Bewegung, des 
Werdens, der Entwicklung auf Zukunft hin. Offensichtlich ist für Klara 
das Leben in der •Welt" gerade darin gefährdend, daß es •umstrickt" und 
•verstrickt"6, d.h. bewegungsunfähig macht. Es sind lauter Worte und 
Bilder, die Bewegung und Beziehung zugleich ansprechen. Sie rät Agnes, 
•in schnellem Lauf, mit leichtem Schritt, ohne den Fuß anzustoßen" zu 
eilen, •sicher, freudig, munter und behutsam" (2 BrAgn n. 3), wie man auf 
jemanden zuläuft, den man liebt. Dagegen nennt sie diejenigen, die in 

3 Thomas von Celano, Vita secunda in Franziskanische Quellenschriften V. Werl 41988, n. 
214. 
4 Nelly Sachs, Fahrt ins Staublose. Gedichte, st 1485. Frankfurt 1988, 262. 
5 1234 gründete Agnes in Prag mit Klaras Hilfe ein Kloster nach der Lebensweise von San 
Damiano und trat selbst dort ein. 
6 Die vier Briefe an Agnes von Prag in Franziskanische Quellenschriften Bd. II. Werl 51980; 
abgekürzt jeweils: 1-4 BrAgn. 



Ancilla Röttger 282 

Stolz und Hochmut auf ihrer weltlichen Macht sitzen (sie zeigt ein durch- 
aus positives Verhältnis zu weltlicher Macht), in einem Atemzug mit dem 
Bild eines •Düngerhaufens" (3 BrAgn n. 3), der vergessen wird. Mit dem 
Laufen allein ist es noch nicht getan: die Richtung muß stimmen. Und für 
die Richtung ist die Laufende selbst verantwortlich: •traue keinem, 
stimme keinem zu, wenn er Dich von diesem Vorsatz abbringen will..." (2 
BrAgn n. 3) Ja, auf keinen Fall soll sie sich vom Weg ihrer Berufung ab- 
bringen lassen, selbst von dem nicht, der ihr •verehrungswürdig wäre" 
(ebd.). Es gibt nur ein Kriterium: die Nähe zum •armen Christus" (ebd.). 

Um in dieser Selbstverantwortung bestehen zu können, gibt es in der 
Bewegung des Laufens und Eilens nur eine Art des Verweilens: das An- 
schauen des Geliebten. Wenn Klara auf dieses Schauen zu sprechen 
kommt, ist es nicht mit einem Wort getan: •Ihn schaue an, betrachte, be- 
schaue und begehre nachzuahmen" (2 BrAgn n. 3). Es ist ein Verweilen in 
der Schau, die eine tiefere Art von Dynamik wachruft, die der Verwand- 
lung. Im Blick der Liebe geschieht Wandlung: Der Liebende verwandelt 
sich in den Geliebten. Sie schreibt: •Stelle Dei«^ Gedanken vor den Spie- 
gel der Ewigkeit, stelle Deine Seele in den Glanz- der Glorie, stelle Dein 
Herz vor das Bild der göttlichen Wesenheit und forme Dich selbst durch 
Betrachtung ganz um in das Abbild seiner Gottheit" (3 BrAgn n. 3). Das 
Ziel des Schauens ist die Umwandlung des ganzen Menschen •in das Ab- 
bild seiner Gottheit". 

Im vierten Brief rät sie Agnes: •In diesen Spiegel [und damit meint sie 
Christus selbst] schaue täglich und betrachte dauernd in ihm Dein Ant- 
litz" (4 BrAgn n. 2). Welch eine Selbstannahme vor Gott leuchtet in die- 
sem Wort auf! Ein geistlicher Weg führt nicht an der konkreten Realität 
des Menschseins vorbei, sondern genau hinein. Von Gott her ist jedem 
Menschen ein unverwechselbares Antlitz geschenkt, doch nicht in jedem 
Spiegel kann ich es erkennen. Erst wenn ich auf Christus schaue und im- 
mer wieder und dauernd schaue und in Ihm mich selbst betrachte, wächst 
mir ein Profil zu, das unverwechselbar mein Antlitz ist. Neuschöpfung 
durch Gott und zugleich aus dem eigenen Leben heraus gewachsen. 

Es geht nicht darum, Geborgenheit zu suchen und sich festzumachen 
in einer irdischen, trauten Heimat, sondern im Unbehaustsein unterwegs 
zu sein als •Pilger und Fremdlinge" (RegClVlll, l)7 und die Verwand- 
lung der Welt in sich zu tragen. Ein zutiefst eucharistisches Dasein. - •An 
Stelle von Heimat halte ich die Verwandlungen der Welt." (Nelly Sachs) 

Regel der hl. Klara (RegCl)'m: Franziskanische Quellenschriften Bd. II. 



• Der Sohn Gottes ist uns Weg geworden " 283 

Thomas von Celano, Franziskaner und Zeitgenosse Klaras, schreibt in 
seiner Legenda S. Clarae Virginis: •Die Armut im Geiste, die wahre De- 
mut ist, die Armut in allen Dingen, hielt sie fest.... Sie mahnte ihre Schwe- 
stern, im Nestchen der Armut dem armen Heiland gleichförmig zu wer- 
den, ihm, den seine arme Mutter als kleines Kind in die enge Krippe 
legte" (LegCl\3)s. So manche der franziskanischen Urstätten wie San Da- 
miano erwecken genau diesen Eindruck: ein Nestchen der Armut. Wäh- 
rend die Formulierung Assoziationen von Wärme, Geborgenheit, Innig- 
keit wachruft, liegt in der Realität der Hauptakzent auf dem Wort Armut 
und zeichnet das krasse Gegenteil. Vielleicht ist es vergleichbar mit dem 
Bild, das Erhart Kästner von den Zellen der Mönche auf dem Berg Athos 
zeichnet: •Wagnis aller Gewagtheit, sich so hinauszuhalten ins Nichts, so 
über den Abgrund, aus dem Verzweiflung aus hundert Raubtierschlitzen 
heraufstarrt.... Alles als halbe Lösungen verschmäht. Völlige Leere, eine 
gelassene Leere, im Vergleich zu welcher alles andere nur ein bißchen 
Ausgießen und wieder Dazugießen wäre, wodurch sich denn alles im 
Kruge verdünnt und vertrübt. ... Wenn Gott nicht in jedem Augenblick 
zugreift, ist in jedem Augenblick alles verloren. ... Da muß sich doch 
Fülle erbarmen"9. Armut nicht als ein gewalttätiger Sog der Leere, son- 
dern ein schier unbändiges Vertrauen in Gott: Da muß sich doch Fülle er- 
barmen! Armut nicht als eine asketische Höchstleistung mit aller Willens- 
kraft angestrebt, sondern ein Nicht-anders-können im Blick auf das Kind 
in der Krippe und seine Mutter. 

Armut als Ausdruck einer Leere, die selbst Fülle offenbart, ja selbst 
Fülle ist. Ein Zeugnis unserer Tage für diese Leere, die Fülle ist, liest sich 
in den Tagebuch-Aufzeichnungen von Fridolin Stier so: •Das Zimmer 
war leer! Aber es war voll, voll von dem DA, von nichts als dem DA, von 
dem DA dieses ... war's eines Jemands DA? Und das Schweigen war 
Sprache, und die Sprache sprach DA, sprach nichts als schweigendes DA 
..."10. Mit anderen Worten, in einer anderen Sprache, mit einer anderen 
Melodie sagt Klara genau das Gleiche: Leere wird zur Fülle der Gegen- 
wart des unbegreiflichen Gottes. 

8 Thomas von Celano, Legenda S. Clarae Virginis (LegCI), in: Franziskanische Quellen- 
schriften Bd. II. 
' Erhart Kästner, Die Stundentrommel vom heiligen Berg Athos, it 56. Frankfurt 1974, 266. 
10 Fridolin Stier,  Vielleicht ist irgendwo Tag. Aufzeichnungen. Freiburg/Heidelberg 1981, 
24. 



Ancilla Röttger 284 

II. •Die Wahrheit wissen ist das eine, sie zu schmecken bekommen das 
andere..."11 

Den ersten uns überlieferten Brief schrieb Klara an Agnes von Prag wohl 
im Jahr 1234, als sie schon ungefähr zwanzig Jahre in San Damiano lebte. 
Längst schon hat sie die Wahrheit der Armut zu •schmecken" bekom- 
men. Und zwischen diesem ersten und dem vierten Brief liegen wiederum 
ungefähr zwanzig Jahre des Lebens in ungeschminkter Härte der Armut. 
Der Weg durch diese vier Briefe hindurch ist ein Weg wachsender Freude 
und immer größeren Jubels. Im VI. Kapitel ihrer Regel, dem Herzstück 
der ganzen Regel, ist deutlich zu spüren, daß es keine Idylle der Armut in 
San Damiano war und die Armut keine Stil-Frage: Sie spricht von •Ar- 
mut, Beschwerde, Mühsal, Niedrigkeit und Verachtung der Welt" (RegCl 
VI,2), was schon in der Anhäufung der Worte von einer Erfahrung 
spricht, die den Weg ganz existentiell geprägt hat. Dennoch ist Klaras 
Arm-werden oder Sich-arm-machen-lassen nicht zu verwechseln mit Ver- 
armung. Entäußerung hat nichts zu tun mit Verelendung. Ihre Armut ist 
nicht negativ, endet nicht im Verzicht und in der Leere, sondern ist Fülle 
und Reichtum. 

Im ersten wie auch im vierten Brief, in ihrem letzten Lebensjahr 1253 
geschrieben, besingt Klara in hymnischer Art die Armut. Vielleicht kann 
ein vergleichender Blick auf diese beiden Briefe und die Hymnen ein we- 
nig erahnen helfen, welchen Weg Klara in den dazwischen liegenden Jah- 
ren gegangen ist. (Es ist keine wissenschaftliche Analyse des Textes, son- 
dern eine eher subjektive Ausdeutung ihrer Worte aus dem alltäglich ge- 
lebten Umgang mit ihnen als Klarisse.) 

Im ersten Brief schreibt sie: 

•Selige Armut! Denen, welche sie lieben und umfangen, verbürgt sie ewige 
Reichtümer! 

Heilige Armut! Wer sie besitzt und nach ihr sich verzehrt, dem verheißt Gott 
das Himmelreich und ihm verleiht er ohne Zweifel die ewige Glorie und das se- 
lige Leben! 

Gottgefällige Armut! Sie hat der Herr Jesus Christus, der Himmel und Erde re- 
gierte und regiert, der auch sprach und es ist geworden, vor allem anderen zu um- 
fangen sich gewürdigt! Die Füchse nämlich, sagt er, haben Höhlen und die Vögel 
des Himmels Nester, der Menschensohn aber, das heißt Christus, hat nichts, wo- 
hin er sein Haupt lege, sondern er neigte sein Haupt und gab den Geist auf. 

11 Ebd., 112. 



•Der Sohn Gottes ist uns Weg geworden " 285 

Wenn also ein solch großer Herr in den jungfräulichen Schoß kam und verach- 
tet, hilflos und arm in der Welt erscheinen wollte, damit die Menschen, die so arm 
und hilflos waren und überaus großen Mangel an himmlischer Speise litten, in 
ihm reich würden durch den Besitz des Himmelreiches, so frohlocket gar sehr und 
freuet Euch, erfüllet Euch mit höchster Freude und geistlicher Fröhlichkeit!" (1 
BrAgn n. 3) 

Im vierten Brief schreibt sie: 

•In diesem Spiegel erstrahlt die selige Armut, die heilige Demut und die unaus- 
sprechliche Liebe, wie Du mit Gottes Gnade durch den ganzen Spiegel betrach- 
ten kannst. 

Habe acht, sage ich, auf den Anfang dieses Spiegels, die Armut dessen, der 
nämlich in der Krippe liegt und in Windeln eingehüllt ist. Wunderbare Demut, 
staunenswerte Armut! Der König der Engel, der Herr des Himmels und der Erde 
wird in eine Krippe gelegt! 

In der Mitte des Spiegels aber betrachte die Demut, dazu die selige Armut, die 
unzähligen Mühsale und Strafleiden, die er um der Erlösung des Menschenge- 
schlechtes willen auf sich genommen hat. 

Am Ende desselben Spiegels aber beschaue die unaussprechliche Liebe, mit 
der er am Stamme des Kreuzes leiden und an ihm durch die schimpflichste Todes- 
art sterben wollte. Als daher dieser Spiegel selbst am Holze des Kreuzes ange- 
bracht wurde, da erinnerte er die Vorübergehenden an das, was sie erwägen soll- 
ten, indem er sprach: •Ihr alle, die ihr des Weges vorüberzieht, habet acht und 
sehet, ob ein Schmerz gleich meinem Schmerze!" 

Laßt uns dem Rufenden und Weheklagenden mit einer Stimme und einem Gei- 
ste antworten, wie er selbst sagt: •Ewig denke ich daran und meine Seele 
schmachtet in mir dahin". Daher also mögest Du vom Brande der Liebe immer 
stärker entzündet werden, o Königin des himmlischen Königs" (4 BrAgn n. 3). 

•Ihr habt die heiligste Armut und leibliche Not erwählt" (hl. Klara) 

Zur Situation des ersten Briefes: Er steht ganz im Zeichen der Wahl und 
Entscheidung Agnes' für die Lebensform, wie sie in San Damiano prakti- 
ziert wurde. Klara will Agnes in der getroffenen Wahl ermutigen. Ob Ag- 
nes zum Zeitpunkt des Briefes schon im Kloster lebte oder sich noch dar- 
auf vorbereitete, ist nicht zu belegen12. Klara ist ungefähr vierzig Jahre alt 
und hat gerade Jahre des ausdrücklichen Kampfes hinter sich: 1228, zwei 
Jahre nach dem Tod des heiligen Franziskus, mußte sie ihre Form der Ar- 
mut vor dem Papst verteidigen und erkämpfte sich das •Privileg der Ar- 

12 Jaroslav Pole, Agnes von Böhmen. 1211-1282. Königstochter - Äbtissin - Heilige. Mün- 
chen 1989, S. 52 und Anmerkung 98. 



Ancilla Röttger 286 

mut"; 1230 meldete sie Widerstand an gegen eine Entscheidung in der 
Bulle •Quo elongati", die die geistliche Gemeinschaft mit den Minder- 
brüdern auseinanderriß, und erkämpfte sich die Freiheit der Begegnung 
mit den Brüdern. Die spürbare Orientierungsunsicherheit seitens der Brü- 
dergemeinschaft, der es nicht gelang, sich in ihren eigenen Fragen zu eini- 
gen, und die den Papst zur Entscheidungshilfe rufen mußte, mag für 
Klara eine starke Herausforderung gewesen sein, in ihrer Lebensform mit 
ihren Schwestern das eigene Profil zu klären und zu gestalten. Ihr Brief 
hat die Atmosphäre eines entschiedenen Vorwärtsgehens und eines Enga- 
gements zum Kampf. Sie zeigt Agnes die Verheißungen auf, die auf die- 
sem Kampfliegen. Sie verwendet Bilder aus dem äußeren Lebensbereich 
und überträgt sie auf die Ebene des geistlichen Lebens: Klara hat ein völ- 
lig unverkrampftes Verhältnis zu Macht, Schönheit, Reichtum, Schmuck 
(vielleicht als Folge ihrer adeligen Herkunft). Es kommt nur darauf an, 
die richtige Wahl zu treffen. Hat man sich für die Nachfolge Jesu ent- 
schieden, dann hat man sich für den Mächtigeren und Edleren entschie- 
den. Er wird ihr unvergänglichen und reicheren Schmuck schenken, als es 
je ein Mann auf Erden könnte. Sie achtet die Möglichkeit weltlicher 
Macht, doch zeigt klar, um wieviel edler der Bräutigam [•der Herr Jesus 
Christus"] ist, den Agnes erwählt hat. Sie spricht von •seinen Umarmun- 
gen", wie er ihre •Brust mit kostbaren Steinen geschmückt", ihren •Oh- 
ren unschätzbare Perlen geschenkt", sie •ganz mit leuchtenden und fun- 
kelnden Edelsteinen umgeben und gekrönt hat mit einer goldenen Krone 
..." Sie nimmt die menschliche Eitelkeit als eine durchaus positive Kraft, 
die der Heiligkeit dient, wenn die Richtung und das Ideal der Schönheit 
stimmen. Die schmucklose Armut in San Damiano war nicht Mangel an 
Kreativität, sondern ausdrucksvolle Sprache der Liebe eines Menschen, 
der ein so ausgeprägt ästhetisches Verlangen nach Schönheit hatte. Die 
•Schätze im Himmel" stellt sie •Rost" und •Motten" auf Erden gegen- 
über und zeigt am Bild des Ringkampfes, wie die Armut im konkreten 
Kampf zum Sieg verhilft. Insgesamt verwendet Klara vorwiegend Zitate 
aus dem Matthäus-Evangelium, die sich auf die Entscheidung für die 
Nachfolge Jesu und für die Armut beziehen. In diesen Kontext eingebun- 
den ist der Hymnus auf die Armut: 

•Selige Armut! Denen, welche sie lieben und umfangen, verbürgt sie ewige 
Reichtümer!" 

Armut scheint nur erstrebbar zu sein für Menschen, die sich nach 
Reichtum sehnen. Verzicht ohne die Perspektive der Erfüllung scheint für 
Klara nicht denkbar. Es ist nicht nur eine unbestimmte Hoffnung, son- 
dern gewachsene Gewißheit: die ewigen Reichtümer sind •verbürgt". AI- 



•Der Sohn Gottes ist uns Weg geworden " 287 

lerdings ist die Art der Annäherung klar umschrieben: •lieben und um- 
fangen" ; nichts anderes hat dazwischen Raum als nur die Armut, keine 
Kompromisse in ihrer Umarmung. Die zu erwartenden •Reichtümer" 
sind Lohn der Armut, aber nicht Motivation, sie zu lieben. 

•Heilige Armut! Wer sie besitzt und nach ihr sich verzehrt, dem verheißt Gott 
das Himmelreich und ihm verleiht er ohne Zweifel die ewige Glorie und das se- 
lige Leben!" 

Wer Verheißungen Gottes mit solch einem abgrundtiefen Vertrauen 
aufnimmt, wie Klara es tut, dem sind sie •verbürgt". Im Rundbrief zum 
Tod der heiligen Klara11 ist uns ein weiteres Wort von ihr überliefert: •Er- 
tragt mit Frohsinn, ertragt mit Geduld die Last der Armut, demütig die 
Bürde der Not; die daraus erwachsende Beharrlichkeit wird um der An- 
schauung Gottes willen den Ausharrenden die Freuden des Paradieses, 
die Reichtümer des ewigen Lebens erwerben." Die •heilige Armut" besit- 
zen und umfangen betrifft den harten Alltag, der die Treue einfordert. An 
so manchen Stellen weist sie hin auf die Ausdauer, darauf, •beständig", 
•täglich" und •dauernd" zu schauen. Im dritten Brief schreibt sie: •stelle 
Deine Seele in den Glanz der Glorie". Die Armut selbst ist die Garantie, 
daß der •Glanz der Glorie" schon jetzt verwandelnde, heilende und heili- 
gende Kraft entfaltet (vgl. 2 Kor 3,18). Ohne Zweifel! 

•Gottgefällige Armut! Sie hat der Herr Jesus Christus, der Himmel und Erde 
regierte und regiert, der auch sprach und es ist geworden, vor allem anderen zu 
umfangen sich gewürdigt! Die Füchse nämlich, sagt er, haben Höhlen und die 
Vögel des Himmels Nester, der Menschensohn aber, das heißt Christus, hat 
nichts, wohin er sein Haupt lege, sondern er neigte sein Haupt und gab den Geist 
auf." 

Der Lohn der Armut ist verbürgt, doch sie zu lieben und zu umfangen, 
kann nur in Jesus Christus begründet sein. Die Offenbarung der Liebe 
Gottes in seiner Menschwerdung und seinem Tod am Kreuz ist einziger 
Ausgangspunkt für den Weg Klaras. Sie liebt in ihrer Sprache kunstvolle 
Gegenüberstellungen und Kontraste, die sich ausschließen und auf der 
Ebene des Geheimnisses zugleich bedingen: Der Herrscher Himmels und 
der Erde umfängt die Armut; der Schöpfer des Lebens findet keinen Le- 
bensraum und stirbt. Klara schlägt einen großen Bogen vom Schöpfungs- 
morgen zum Ostermorgen, von der Erschaffung der Welt - •der auch 
sprach und es ist geworden" - hin zur Neuschaffung der Welt in Tod und 
Auferstehung Jesu - •er neigte sein Haupt und gab den Geist auf. Hier 

Rundbrief m: Franziskanische Quellenschriften Bd. II. 



Ancilla Röttger 288 

wird deutlich, welche Gestalt liebenden Umfangens die Armut hat: es 
entspricht der Geste der ausgebreiteten Arme am Kreuz. Armut ist nichts 
anderes als bis in äußerste Konsequenz gelebte Nachfolge Jesu, Gehor- 
sam -, Einschwingen in den Atem Jesu bis in den letzten Atemzug hinein. 
Es erinnert an die Begegnung mit Gregor IX., der ihr aus persönlicher Zu- 
neigung heraus Güter zur Absicherung ihrer Lebensexistenz schenken 
wollte. Als er ihr Befreiung vom Armuts-Gelübde anbot, reagierte Klara 
kompromißlos mit den Worten: •Auf gar keine Weise will ich in Ewigkeit 
von der Nachfolge Christi befreit werden." (LegCl 14), so sehr war für sie 
Nachfolge und Armut identisch. Fast erscheint die selige, heilige, gottge- 
fällige Armut gegenständlich; sie läßt sich besitzen, umfangen, sich nach 
ihr verzehren. Es ist die Herrin Armut - die Erwählte des Herrn Jesus 
Christus, der sie umfängt. Sie ist Inbegriff des Unbehaustseins, der Hei- 
matlosigkeit und der Nachfolge bis zum Tod. - •An Stelle von Heimat 
halte ich die Verwandlungen der Welt" (Nelly Sachs). 

•Wenn also ein solch großer Herr in den jungfräulichen Schoß kam und ver- 
achtet, hilflos und arm in der Welt erscheinen wollte, damit die Menschen, die so 
arm und hilflos waren und überaus großen Mangel an himmlischer Speise litten, 
in ihm reich würden durch den Besitz des Himmelreiches, so frohlocket gar sehr 
und freuet Euch, erfüllet Euch mit höchster Freude und geistlicher Fröhlichkeit!" 

In der Erkenntnis des absoluten Beschenktseins wächst die Freude. 
Arm geworden bis in den Kern ihrer Existenz hinein, ist Klara befreit von 
allen Selbsttäuschungen. Da sie sich in allem verdankt, was bleibt da am 
Ende anderes als Dank? Was bleibt anderes als unbändige Freude, wenn 
man sieht, wie ein Mensch sich einläßt auf den Weg des Heiles! In dieser 
aufsprudelnden Freude klingt durch, wie sehr Klara die Menschen - 
nicht allgemein, sondern ganz konkret - liebt. Und: wie stark ihr geistli- 
ches Leben theologisch durchtränkt ist. Es ist franziskanische Theologie, 
die in diesem Hymnus durchklingt und offensichtlich auch die Grund- 
lage ihres persönlichen Betens ausmacht. 

Vielleicht ist es rein zufällig, doch es fällt ins Auge, wie sich im Laufe 
der Jahre die Wortwahl verändert, wenn Klara von Gott spricht. Wäh- 
rend sie im ersten Brief sechsmal von •Jesus Christus" und dem •Herrn 
Jesus Christus" spricht und dreimal von •Christus", geschieht es im vier- 
ten Brief nur noch einmal in der Formulierung •Braut Jesu Christi", zwei- 
mal in der Zuordnung Dienerin und Braut •Christi" und einmal in der 
Formel •in Christo". Im Testament, das ungefähr in die Zeit des vierten 
Briefes anzusetzen ist, spricht sie zweimal vom •Herrn Jesus Christus", 
aber fünfundzwanzigmal vom •Herrn". Der Wandel in der Sprache mag 
auch einen Wandel in der Frömmigkeit anzeigen. Sie, die so über alle Ma- 



•Der Sohn Gottes ist uns Weg geworden " 289 

ßen angerührt ist vom Geheimnis der Menschwerdung Gottes, schreibt in 
diesen Texten nie nur den Namen •Jesus", sondern den menschlichen 
Namen immer in Verbindung mit dem Messias-Titel •Christus". Im ent- 
äußerten, arm gewordenen •Menschensohn", wie sie ihn im ersten Brief 
nach evangelischem Zitat nennt, sieht sie den verherrlichten Herrn. Und 
wo sie im ersten Brief noch ganz direkt vom •Herrn Jesus Christus" 
spricht, gebraucht sie im vierten Brief eine Vielfalt von Umschreibungen: 
er, •dessen Schönheit alle ... bewundern, dessen Liebe reich beschenkt, 
dessen Anschauung erquickt,...", um dann alles im Bild des Spiegels zu 
sammeln. Ein Wandel der Frömmigkeit zeigt sich darin, daß die bekann- 
ten, festen Begriffe der kirchlichen Sprache nicht mehr greifen, sondern 
der Name vom innewohnenden Geheimnis überwältigt wird. Vielleicht 
bekommt es auch diesen Akzent: Wer kann Gott und selbst auch Gott in 
seinem menschlichen Antlitz schauen? Nur das bleibt mir als erkennbare 
Offenbarung Seines Wesens, was zurückstrahlt aus dem Spiegel, der 
Christus ist, wo das eigene Antlitz in der Art, wie es mir vom Spiegel zu- 
rückgeschenkt wird, etwas vom Spiegel selbst erahnen läßt. Was ich er- 
kennen will, muß mein persönliches Leben verändernd berühren. Als 
Klara diesen vierten Brief schreibt, ist sie schon ganz nah an der Schwelle 
zu jener anderen Welt, auf die sie ein Leben lang zugelaufen ist, und im 
Angesicht des Todes versagen alle bekannten Begriffe. Es bleibt nur der 
Raum des Geheimnisses, des Unbekannten und Unerschließbaren. Ein 
Leben lang hat sie auf dieses Geheimnis hin gelebt, und ihr geistliches 
Zeugnis am Ende ihres Lebens offenbart, wie dieses Geheimnis nach in- 
nen immer dichter geworden ist, eben •daß man ein Geheimnis nicht auf- 
lösen kann wie ein Rätsel. Es bewahrt einen unausgeschöpften und un- 
ausschöpfbaren Reichtum und vermittelt darin einen Überschuß an Ver- 
heißung, der im menschlichen Leben nicht eingeholt werden kann. Der 
unantastbare Raum des Geheimnisses, in den man nicht eindringen kann, 
bietet wohl einen Weg an, der zum Lobpreis Gottes und zur Verkündi- 
gung seiner Werke hinführt. Gerade indem die Grenze, die das Geheim- 
nis des anderen umgibt und schützt, für immer nicht überschritten wird, 
bleibt die Beziehung zu dem im Geheimnis Wohnenden andauernd fort- 
bestehen."14 

14 Paul Deselaers, Das Buch Tobit, (Geistliche Schriftlesung Bd. IT). Düsseldorf 1990, 180 f. 
Es ist die geistliche Auslegung einer Weg-Geschichte, in der genau das deutlich wird, wie 
der Weg ins Leben hineinwächst und im Geheimnis über sich hinauswächst und sich ver- 
dichtet. 



Ancilla Röttger 290 

III. •In diesen Spiegel schaue täglich" (hl. Klara) 

Der vierte Brief steht ganz im Zeichen der Erwartung des nahen Todes. 
Auch hier ist die Wahl und Entscheidung für die •Lebensgemeinschaft" 
mit Christus im Blick, doch stärker im Rückblick, - auf der Ebene des 
ewigen Lebens. Ihre Sehnsucht ist nicht mehr länger eine Kraft, die sie 
heraustreibt aus aller Diesseitigkeit, sondern sie ist ihre Lebensrealität 
selbst geworden. •Das Gedenken meint ein Zusammen von Sehnsucht, 
Hoffnung, Erinnerung und Wagnis. Leidenschaftliches Leben braucht 
Rückgriffe und Vorgriffe; daraus sammelt es schöpferische Kraft, wenn 
die Sehnsucht von der Erinnerung gefärbt ist. Das Gedenken ist Bekennt- 
nis zu den Wurzeln."15 

Klara ist fast sechzig Jahre alt und seit achtundzwanzig Jahren schwer 
krank. Regel und Testament sind geschrieben. Sie hat für ihre Schwestern 
alles geordnet, so weit sie es ordnen konnte. Was noch aussteht, ist die Be- 
stätigung ihrer Regel durch den Papst Innozenz IV., da ihr die Anerken- 
nung durch den Ordensprotektor Kardinal Rainald nicht genügte. In ih- 
ren Worten ist nichts Kämpferisches mehr zu spüren. •Seufzend vor über- 
großer Sehnsucht und Liebe des Herzens" lebt sie ganz hinein in den 
Geheimnisraum ihres Betens. Klara bereitet sich auf den Tod vor. Ans 
Bett gefesselt •träumte sie davon und drückte es mit den Worten des Ho- 
henliedes aus, dem himmlischen Bräutigam, ihrem Herrn, entgegenzulau- 
fen."16 Sie beschreibt die überwältigende Seligkeit des ewigen Lebens wie 
etwas, das sie schon jetzt schmeckt. Sie schwelgt förmlich im Verkosten 
dessen, den sie liebt. Ein Leben, wie Klara es geführt hat, in Treue durch- 
zuhalten, ist nicht Folge von einsamen oder gemeinsamen Entschlüssen 
und Festhalten an Prinzipien. Sie gibt in diesem Brief Agnes als Gabe ih- 
rer tiefen Freundschaft ihr Geheimnis preis, woraus ihr die Kraft zu die- 
sem Leben erwachsen ist. Sie fordert sie auf, sich immer wieder selbst an- 
zuschauen in Christus und sich vor diesem Spiegel •innerlich und äußer- 
lich" zu schmücken. Bilder der Liebe in der Sprache des Hohenliedes 
durchziehen diesen Brief und zeigen in anrührender Weise, wie Klara 
Gottes- und Menschen-Liebe in untrennbarer Einheit lebt. Sie nennt Ag- 
nes •Hälfte ihrer Seele" und sagt ihr unmißverständlich: •wisse, daß ich 
Dein glückseliges Andenken unauslöschlich auf die Tafeln meines Her- 
zens niedergeschrieben habe, weil ich Dich lieber habe als alle." Insge- 
samt verwendet Klara fast nur Zitate aus der Offenbarung des Johannes, 
den Klageliedern und dem Hohenlied - Worte der Sehnsucht aus einem 

Ebd., 135. 
' Marco Bartoli, Klara von Assisi. Die Geschichte ihres Lebens. Werl 1993, 241. 



• Der Sohn Gottes ist uns Weg geworden " 291 

Bereich des Unsagbaren. So singt sie am Ende ihres Lebens noch einmal 
einen Hymnus auf die Armut, jedoch anders als zwanzig Jahre zuvor: 

•In diesem Spiegel erstrahlt die selige Armut, die heilige Demut und die unaus- 
sprechliche Liebe, wie Du mit Gottes Gnade durch den ganzen Spiegel betrach- 
ten kannst." 

Die selige, heilige, gottgefällige Armut des ersten Briefes schlüsselt sich 
auf in die selige Armut, heilige Demut und unaussprechliche Liebe. - Du 
kannst es betrachten - , schreibt sie Agnes, doch mit der Gnade Gottes. 
•Auf dieses Schauen mit geistigen Augen kommt es an; auf das Schauen 
mit den Augen ,des Geistes des Herrn, der in seinen Gläubigen wohnt'"17, 
wie Franziskus in seiner ersten Ermahnung sagt. Der Hymnus auf die Ar- 
mut ist verschmolzen mit ihrem Leben und ihrer Liebe. Sie besingt nicht 
etwas, das sie von außen umschreibt, das sie praktisch von außen um- 
fängt und in größter Nähe erfährt, sondern es geschieht in einer tiefen 
Identifikation. Sie schaut in diesen Spiegel und fordert immer neu auf, 
nicht nur die Liebe Gottes darin zu betrachten, sondern sich selbst darin 
zu spiegeln und sich innerlich und äußerlich zu wandeln. Sie wird eins im 
Schauen mit dem, was sie schaut, und erfährt existentiell das Wesen der 
Armut in der Demut und der Liebe. 

•Habe acht, sage ich, auf den Anfang dieses Spiegels, die Armut dessen, der 
nämlich in der Krippe liegt und in Windeln eingehüllt ist. Wunderbare Demut, 
staunenswerte Armut! Der König der Engel, der Herr des Himmels und der Erde 
wird in eine Krippe gelegt!" 

Klara ist in das, was sie besingt, untrennbar verwoben. Sie ist sich ge- 
wiß: •Habe acht, sage ich"! Was sie hier schreibt, hat sie selbst ein Leben 
lang getan: Das unfaßbare Geheimnis der Menschwerdung Gottes ist nur 
wie in einem Spiegel anzuschauen, nur zu ertasten in der Aufmerksam- 
keit der Liebe, wenn die eigene Menschwerdung die Wurzeln der existen- 
tiellen Armut bloßlegt. In den Worten •Krippe" und •Windeln" verbirgt 
sich für Klara eine solche Fülle, die sie in Jubel ausbrechen läßt. (Auch 
im ersten Brief war es der Blick auf die Menschwerdung Gottes, der die 
•höchste Freude" im Gefolge hatte.) Es erinnert unwillkürlich an den Ju- 
bel, den das Geheimnis der Eucharistie in Franziskus auslöst: •O wun- 
derbare Hoheit und staunenswerte Herablassung! O erhabene Demut! O 
demütige Erhabenheit, daß der Herr des Alls, Gott und Gottes Sohn, sich 
so erniedrigt, daß er sich zu unserem Heil unter der anspruchslosen Ge- 

17 Leonhard Lehmann, Franziskus - Meister des Gebetes, in: Bücher Franziskanischer Gei- 
stigkeit Bd. 32. Werl 1989, 29. 



Ancilla Röttger 292 

stalt des Brotes verbirgt!"18 (BrOrd 27). Das anbetende Staunen wächst 
gerade darin, daß beide, Franziskus und Klara, sich dem Geheimnis von 
den extremsten Punkten her nähern. 

•In der Mitte des Spiegels aber betrachte die Demut, dazu die selige Armut, die 
unzähligen Mühsale und Strafleiden, die er um der Erlösung des Menschenge- 
schlechtes willen auf sich genommen hat." 

Erst wenn ich vom Schrecken der eigenen existentiellen Armut gezeich- 
net bin, öffnet sich mir der Reichtum des Lebens in Gott, die erlösende 
Freude der Menschwerdung. Diese Armut, die Demut ist, atmen die vier- 
zig Lebensjahre Klaras, in der sie und ihre Schwestern •vor keiner Not, 
Armut, Beschwerde, Mühsal oder Niedrigkeit und Verachtung der Welt 
zurückscheuten"19 (Testn. 8). Im Rückblick weiß sie sehr wohl, wovon sie 
schreibt. Die durchgehaltene Treue im Alltag der Not gehört in die Mitte 
des Spiegels. 

•Am Ende desselben Spiegels aber beschaue die unaussprechliche Liebe, mit 
der er am Stamme des Kreuzes leiden und an ihm durch die schimpflichste Todes- 
art sterben wollte." 

Im zweiten Brief fordert sie Agnes auf: •Ihn schaue an, betrachte, be- 
schaue und begehre nachzuahmen." Es ist nicht mit einem Blick erfaßt, 
sondern will solange angeschaut werden, bis die Kraft der Verwandlung 
uns selbst in dieses Geheimnis hineinholt. Den notvollen Blick eines an- 
deren aushalten, nicht wegsehen, im Angesicht der Qual standhalten, - 
das hat läuternde Wirkung. Durch die Betonung des •sterben wollte" 
lenkt Klara noch einmal den Blick darauf, daß sich im armen Gekreuzig- 
ten •der Herr des Himmels und der Erde" offenbart. Es ist die freie Tat 
seiner Liebe, •durch die schimpflichste Todesart sterben" zu wollen. 

•Als daher dieser Spiegel selbst am Holze des Kreuzes angebracht wurde, da 
erinnerte er die Vorübergehenden an das, was sie erwägen sollten, indem er 
sprach: ,Ihr alle, die ihr des Weges vorüberzieht, habet acht und sehet, ob ein 
Schmerz gleich meinem Schmerze!' Laßt uns dem Rufenden und Weheklagenden 
mit einer Stimme und einem Geiste antworten, wie er selbst sagt: ,Ewig denke ich 
daran und meine Seele schmachtet in mir dahin.' Daher also mögest Du vom 
Brande der Liebe immer stärker entzündet werden, o Königin des himmlischen 
Königs." 

In der Nacht des Leidens hat Klara sich oft und oft mit dem leidenden 
Herrn vereinigt und sich in der Wachsamkeit der Liebe der dunklen Ein- 

Briefan den gesamten Orden (BrOrd), in: Franziskanische Quellschriften Bd. I. 
Testament der heiligen Klara, in: Franziskanische Quellschriften Bd. II. 



• Der Sohn Gottes ist uns Weg geworden " 293 

samkeit ausgesetzt, um den Atem Gottes zu atmen. Ihr Biograph Thomas 
von Celano berichtet, wie sie einmal vom Gründonnerstagabend bis zum 
Abend des Karfreitags im Gebet so entrückt war, •daß sie ... mit Christus 
gekreuzigt und ganz gefühllos für alles andere erschien" (LegCl 31). Als 
sie aus dieser Versenkung zurückkehrte, sagte sie zu einer Schwester: 
•Gesegnet sei dieser Schlaf, denn ich habe ihn lange ersehnt, und er ist 
mir geschenkt worden" (ebd.). Es ist ihre ganze Sehnsucht, die Qual des 
armen Gekreuzigten mitzuerleiden. 

•Gott hat seine Schöpfung aus Liebe, um der Liebe willen erschaffen. 
Gott hat nichts anderes erschaffen als die Liebe selbst und die Mittel der 
Liebe. ... Und er selbst ist, weil kein anderer es tun konnte, bis in die äu- 
ßerste Entfernung, den unendlichen Abstand von sich selber hinausge- 
gangen. Dieser unendliche Abstand zwischen Gott und Gott - äußerste 
Zerreißung, Schmerz, dem kein anderer gleichkommt, Wunder der Liebe 
-, dieser Abstand ist die Kreuzigung. ... Diese Zerreißung, über welche 
die höchste Liebe das Band der höchsten Einigung ausspannt, hallt un- 
aufhörlich durch das ganze Weltall, vom Grunde des Schweigens, gleich 
zwei getrennten und verschmolzenen Tönen, als eine reine, eine herzzer- 
reißende Harmonie."20 Wer in diesen •Spiegel" schaut und sich darin zu- 
läßt, wird zum Echo dieses Schweigens und gerät mit seinem Leben hin- 
ein in diese •äußerste Zerreißung". Klara ist selbst zum Spiegel gewor- 
den, zu einem Brenn-Spiegel, in dessen Brennpunkt die Antwort der 
Liebe sich entzündet und verzehrend aufflammt. Arm geworden bis auf 
die Haut der Seele. Wer in solcher Nacktheit auf Christus schaut und in 
Ihm sich spiegelt, hat nur noch das eine Verlangen, ungeschminkt zu sein, 
wie Er es will. 

Der Hymnus des ersten Briefes trägt Verkündigungscharakter: Klara 
macht Aussagen über die Armut und stellt sie in ein theologisches Ge- 
füge. Im vierten Brief gewinnt er den Klang eines Liebesliedes. Man spürt 
den gelebten Hintergrund ihres Wortes: •... und forme Dich selbst durch 
Betrachtung ganz um in das Abbild seiner Gottheit" (3 BrAgn n. 3). Jetzt 
ist sie selbst mit hineingewachsen und eins mit dem, was sie schaut. 

•Um der Liebe jenes Herrn willen, der arm in der Krippe lag, arm in 
der Welt lebte und nackt am Marterholze verblich,..." ( Testn. 13) - das ist 
in einem Satz ausgedrückt der Grundzug ihres Lebens und ihr Anweg zu 
Gott, der eben genau diesen Anweg zu ihr wählte. •Der Sohn Gottes ist 
uns Weg geworden, den uns unser seliger Vater Franziskus, sein wahrer 
Liebhaber und Nachfolger, durch Wort und Beispiel gezeigt und gelehrt 
hat" (Testn. 2). 

1 Simone Weil, Die Gottesliebe und das Unglück, in: Zeugnis für das Gute. Ölten 1976, 19. 




