
Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 
Der Psychologe und Philosoph William James 

Regine Kather, Freiburg i. Br. 

Ein pluralistisches Universum 

William James, der ein bedeutender Vermittler zwischen angelsächsi- 
scher und kontinental-europäischer Geistesgeschichte werden sollte, 
wurde im Jahr 1842 in New York geboren1. Der Vater studierte intensiv 
die Schriften Swedenborgs; Philosophen wie Ralph Waldo Emerson und 
Henry David Thoreau waren Gäste im Hause James. Die vielseitigen Ge- 
spräche förderten nicht nur die Sprachbegabung von William, sondern 
auch die seines jüngeren Bruders Henry, der ein bekannter Schriftsteller 
wurde. Die Familie wechselte häufig ihren Wohnort, so daß William 
nicht nur in New York, sondern auch in Paris, London, Genf, Boulogne 
und Bonn zur Schule ging. Dies legte den Grundstein für seine kosmopo- 
litische Haltung. Jede Form der Ungerechtigkeit und Unterdrückung von 
Individuen oder Völkern war ihm verhaßt. Zwar spürte James in späteren 
Jahren immer mehr, daß man irgendwo zu Hause sein muß, um die innere 
Sammlung zum schöpferischen Arbeiten zu behalten. Trotzdem bewahrte 
er sich eine hohe Sensibilität für die Stärken und Schwächen der unter- 
schiedlichen Nationen. 

Die Grundgedanken einer kosmopolitischen Haltung formulierte zum 
ersten Mal die stoische Philosophie vor etwa 2000 Jahren: Die verschie- 
denen Nationen sehen die Welt jeweils anders. Schon im Temperament 
unterscheiden sich Völker und Rassen oft tiefgehend. Geschichtliche 
Entwicklungen, klimatische und geographische Verhältnisse verstärken 
die Besonderheiten der Lebensgewohnheiten, Bräuche und religiösen 
Vorstellungen. Diese Verschiedenheit der Individuen und Völker drückt 
für die Stoiker den Reichtum der Welt aus. Die Erde wäre arm, wenn alle 
Nationen dieselbe Lebensweise hätten. Es würde der Anreiz fehlen, sich 
mit Neuem und Fremdem auseinanderzusetzen. Jenseits dieser Verschie- 
denheit sehen die Stoiker eine tiefe Verbundenheit aller Menschen. Der 
Logos, der sich in der Fähigkeit zu denken und zu sprechen ausdrückt, ist 
allen Menschen gemeinsam. Alle unterstehen denselben Gesetzen der 

1 G. E. Myers: William James. His Life and Thought. New Haven/London 1986. 



Regine Kather 330 

Natur und des Kosmos, die sie miteinander verbinden2. Kein Mensch 
könnte abgetrennt von der Gemeinschaft der Menschen existieren; er gli- 
che einem Zweig, der von einem Baum abgeschnitten wurde, wie die Stoi- 
ker nicht müde werden zu betonen. Das Wissen um die Gemeinsamkeit 
aller Menschen ermöglicht wirkliche Toleranz gegenüber ihrer Verschie- 
denheit. Einprägsam formulierte der römische Kaiser Marc Aurel, der 
von 121 bis 180 lebte, diesen Gedanken: •Staat und Vaterland ist für mich 
als Antoninus Rom, für mich als Mensch die Welt. Was diesen Staaten 
nun nützlich ist, das allein ist für mich gut."3 

Auch für William James entwickeln sich aus den verschiedenen Grund- 
bedürfnissen von Menschen und Nationen unterschiedliche Lebensfor- 
men. Je nach den Verstandes- und Gemütsbedürfnissen sollte die größt- 
mögliche Freiheit gewährt werden. Eine einzige philosophische Interpre- 
tation der Wirklichkeit kann unmöglich die Erfahrungen aller Menschen 
angemessen ausdrücken. Wie Leibniz4 ist James der Überzeugung, daß je- 
der Mensch die Wirklichkeit unter einer anderen Perspektive sieht. Der 
Brennpunkt, um den herum er seine Erfahrungen mit der Welt sammelt, 
unterscheidet sich von der Sicht eines anderen Menschen. •Ich weiß, daß 
jeder von Ihnen, meine Damen und Herren, seine Philosophie hat und 
daß es das Interessanteste und Wichtigste an Ihnen ist, inwiefern diese 
Philosophie den Gesichtswinkel bestimmt, unter dem Sie Ihre verschie- 
denen Welten betrachten... Denn die Philosophie, die in jedem von uns 
von so großer Bedeutung ist, sie ist nichts fachmännisch Formulierbares. 
Sie ist vielmehr unser mehr oder weniger deutliches Gefühl von dem, was 
der ehrliche oder tiefe Sinn des Lebens ist. Sie ist nur zum Teil aus Bü- 
chern gewonnen. Sie ist unsere individuelle Art, das Stoßen und Drängen 
der Welt zu schauen und zu fühlen."5 Die Welt erscheint als ein ,plurali- 
stisches Universum', als ein Universum, in dem sich die verschiedenen 
Sichtweisen begegnen6. •Versetzen Sie sich in das Zentrum der philoso- 
phischen Vision eines Menschen und Sie verstehen auf einmal all die ver- 
schiedenen Dinge, die es ihn schreiben oder sagen läßt. Aber halten Sie 
sich außerhalb, ... versuchen Sie die Philosophie aus einzelnen Sätzen 
aufzubauen, indem Sie erst einen Satz und dann einen anderen nehmen 
und versuchen, sie ,logisch' zusammenzufügen, dann werden Sie natür- 

2 Panaitios, in: W.Rüegg (Hg.): Stoa und Stoiker. Die Gründer: Panaitios und Poseidonios. 
Zürich, Stuttgart 1950, 237-242. 
3 Marc Aurel: Wege zu sich selbst. Darmstadt 19843, 145. 
4 G. W. Leibniz: Monadologie § 57, in: Philosophische Schriften 1. Kleine Schriften zur 
Metaphysik, (Hg.: H.-H. Holz). Frankfurt/M. 19862, 465. 
5 W. James: Der Pragmatismus. Ein neuer Name für alte Denkmethoden (Hg.: K.Oehler; 
Übers.: W. Jerusalem). Hamburg 1977, 1 f. 
6 W. R. Corti (Ed.): The Philosophy of William James. Hamburg 1976. 



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 331 

lieh fehlgehen. Sie kriechen darüber wie eine kurzsichtige Ameise über 
ein Gebäude, fallen in jeden mikroskopischen Riß oder Spalt, finden 
nichts außer Inkonsistenzen und hoffen niemals, daß ein Zentrum exi- 
stiert."7 

Die Grenzen der Naturwissenschaft 

Zu diesen unterschiedlichen Sichtweisen der Wirklichkeit gehören auch 
die von Natur- und Geisteswissenschaften, deren Spannung James in sei- 
ner eigenen Person austrug. Wie etwas später die Naturwissenschaftler A. 
N. Whitehead, A. Einstein, E. Schrödinger, W. Heisenberg, W. Pauli, N. 
Bohr oder C. F. von Weizsäcker suchte auch James nach ,der anderen 
Seite der Wirklichkeit'8. Das 19. Jahrhundert war geprägtdurch einen un- 
geheuren Optimismus in den Naturwissenschaften: Viele glaubten, daß 
sich letztlich alle Vorgänge in der Natur und im Menschen mit Hilfe der 
klassischen Physik erklären lassen würden. Es sei nur eine Frage der Zeit, 
so dachte man schon damals, bis dies gelingen würde. Noch Newton 
hatte die Grenzen des mechanistischen Weltbildes klar erkannt: Wer an- 
ders als Gott konnte die harten, ausgedehnten, undurchdringlichen, un- 
teilbaren und beweglichen Atome schaffen, aus denen sich die sichtbare 
Welt aufbaut? Ist er nicht die letzte Ursache dafür, daß sich die Bewe- 
gungsenergie in der Welt über die Zeiten hinweg erhält? Zeugt nicht die 
wunderbare Gesetzmäßigkeit der Natur und der Lebewesen vom Sinn 
der Schöpfung? Doch das 19. Jahrhundert wollte davon nichts mehr wis- 
sen: Es bedarf, wie Pierre Simone de Laplace sagte, zur Erklärung der 
Weltmaschine keines Gottes; für Charles Darwin entwickelt sich die Viel- 
zahl der Lebewesen ziellos durch zufällige Mutationen und durch Selek- 
tion aufgrund von glückender oder mißlingender Anpassung an die äuße- 
ren Umstände. 

James war fasziniert von der naturwissenschaftlichen Methode: Nur 
noch die Aussagen über die Wirklichkeit gelten als wahr, die sich durch 
empirische Beobachtungen belegen lassen. Sogar Theorien, die logisch 
schlüssig sind, gelten als haltlos, wenn sie sich nicht auf Erfahrungen stüt- 
zen. Als wirklich gilt nur, was naturwissenschaftlich nachweisbar ist. 
Diese Einstellung hat auch noch das 20.Jahrhundert nachhaltig geprägt. 

7 W. James: A Pluralistic Universe (Ed.: F. Burkhardt; F. Bowers), (Übers.: R. Kather). Cam- 
bridge/Massachusetts; London 1977, 117. 
8 R. Kather: Der Mensch - Kind der Natur oder des Geistes? Wege zu einer ganzheitlichen 
Sicht der Natur. Würzburg 1994. 



Regine Kather 332 

Aber erschöpft sich darin ,Wirklichkeit' ? Läßt sich alles Fühlen und 
Denken, die persönliche Identität, vollständig auf körperliche Mechanis- 
men reduzieren? Läßt sich aus Nervenerregungen das Bewußtsein ablei- 
ten?9 Ist die Erfahrung Gottes unwirklich, eine bloße Illusion, ein Aus- 
druck kindlicher Wünsche, wie Ludwig Feuerbach und Sigmund Freud 
meinen? 

James studierte zunächst Chemie, vergleichende Anatomie und Medi- 
zin. Der Biologe Louis Agassiz lud ihn ein, an einer Expedition in den 
Amazonas teilzunehmen, um naturgeschichtliche Studien zu treiben. Als 
James während der Reise erkrankte, wurde ihm bewußt, daß sein Lebens- 
ziel nicht im Sammeln einzelner Objekte, im Aufreihen von Fakten und 
Neuigkeiten bestand; das Bedürfnis, die tieferen Zusammenhänge zu ver- 
stehen, zu philosophieren, wurde in ihm wach. Trotzdem setzte er sein 
Medizinstudium in Harvard fort. In den Jahren 1867/68 ging er für 18 
Monate nach Deutschland, um führende Wissenschaftler wie Virchow, 
Du Bois-Reymond, Wundt und Helmholtz selbst zu hören. Gleichzeitig 
vertiefte er sich in die deutschen Klassiker, studierte Hegel und Kant und 
traf mit Dilthey zusammen. 

Im Jahr 1872 beginnt James in Harvard Physiologie und vergleichende 
Anatomie zu lehren und seit 1876 physiologische Psychologie. In 
Deutschland hatte er die Impulse für eine exakte, an den Naturwissen- 
schaften orientierte Psychologie empfangen, die erforscht, wie Verände- 
rungen in den Nerven bestimmte Bewußtseinszustände hervorrufen. 
Noch etwas vor Wundt in Deutschland richtet James ein erstes psycholo- 
gisches Laboratorium ein. In zwölf Jahren konzentrierter Arbeit verfaßt 
er sein erstes Hauptwerk, ,die Prinzipien der Psychologie', das 1890 er- 
scheint. 

James erfuhr am eigenen Leibe die Möglichkeiten und Grenzen der po- 
sitivistischen Wissenschaften. Sein Lebenswerk ist nicht nur Ausdruck 
rein theoretischer Erwägungen und Schlußfolgerungen. Seine Überle- 
gungen zur Willensfreiheit, zum Bewußtsein oder zur Religion sind in ei- 
genen, tiefen Erfahrungen verwurzelt. Sein ganzes Leben hindurch war 
James immer wieder körperlich krank und durchlitt tiefe seelische Kri- 
sen. In einer schweren Existenzkrise im Jahr 1870 wurden ihm die Ab- 
gründigkeit des eigenen Ich und die Grenzen des rationalen Denkens be- 
wußt. Das Gefühl der Fruchtlosigkeit des Daseins löste schwere Depres- 
sionen aus, in denen mehr als einmal die Neigung zum Selbstmord auf- 

9 P. Bieri: Was macht Bewußtsein zu einem Rätsel? in: Spektrum der Wissenschaft, 10 - 
1992 (48-56). - G. Stent: Die Autonomie des Menschen. Komplexität und Komplementarität 
des Geistes, in: E. P. Fischer (Hg.): Neue Horizonte 92/93. Ein Forum der Naturwissen- 
schaften. München, Zürich 1993, 59-80. 



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 333 

keimte. Dreißig Jahre später beschrieb James eine dieser erschütternden 
Erfahrungen in seinem Werk ,Die Vielfalt religiöser Erfahrung': •Als ich 
in dieser pessimistischen Stimmung war und so niedergeschlagen in die 
Zukunft sah, ging ich eines Abends im Zwielicht ins Ankleidezimmer, um 
mir etwas zu holen. Da überfiel mich plötzlich, ohne irgend ein voraufge- 
gangenes Anzeichen, gerade als ob es aus dem Dunkel hervorkäme, ein 
furchtbares Entsetzen vor meinem eigenen Dasein. Zugleich stand vor 
meinem Geist das Bild eines Epileptikers, den ich in einem Asyl gesehen 
hatte, eines schwarzhaarigen Jünglings mit grünlicher Hautfarbe, der 
vollständig blödsinnig war und den ganzen Tag lang auf den Bänken oder 
vielmehr Brettern an der Wand zu sitzen pflegte, die Knie bis zum Kinn 
heraufgezogen und das grobe, graue Unterhemd, sein einziges Kleidungs- 
stück, darüber gezogen, so daß seine ganze Gestalt davon umschlossen 
wurde... Dies Bild und meine Furcht verschmolzen mit einander; ich 
hatte das deutliche Gefühl: diese Gestalt zeigt dir deine eigene Zukunft. 
Alles, was ich bin und habe, kann mich nicht vor diesem Schicksal be- 
wahren, wenn die Stunde für mich schlägt, wie sie für ihn geschlagen hat. 
Ich empfand solch Entsetzen vor ihm und die Überzeugung, daß meine 
Verschiedenheit von ihm nur eine augenblickliche sei, war so stark, daß 
der feste Boden unter mir zu wanken schien und ich zu einem Gebilde zit- 
ternder Furcht wurde. Von da ab war die Welt für mich eine andere ge- 
worden... Es war wie eine Offenbarung; und obgleich jene Empfindun- 
gen wieder aufhörten, habe ich doch seitdem Verständnis für die krank- 
haften Gefühle anderer gehabt... Ich erinnere mich, wie ich mich darüber 
wunderte, daß andere Menschen leben konnten, und daß ich selber ge- 
lebt hatte, ohne den Abgrund von Unsicherheit unter der Oberfläche des 
Lebens zu bemerken... Ich war immer der Ansicht, daß dieser Anfall eine 
religiöse Bedeutung hatte."10 

Die Bedrohlichkeit dieser Existenzkrise, die Angst, sich in dieser Hal- 
luzination zu verlieren, von ihr verschlungen zu werden, mobilisiert alle 
Kräfte in James. Gibt es einen freien Willen - obwohl die Naturwissen- 
schaften lehren, daß die physiologischen Abläufe streng determiniert 
sind? Diese Frage hatte sich James immer wieder gestellt. In seiner 
schrecklichen Krise findet er eine Antwort: Offensichtlich gibt es einen 
freien Willen; er ist erfahrbar; und der erste Ausdruck menschlicher Frei- 
heit besteht in einem Bewußtseinsakt. Er beruht auf dem Entschluß, vom 
freien Willen und den schöpferischen Möglichkeiten des Menschen aus- 
zugehen. Diese spontane Entscheidung läßt sich nicht mehr aus Abläufen 

10Zit. in: J. Linschoten: Auf dem Weg zu einer phänomenologischen Psychologie. Die Psy- 
chologie von William James. Berlin 1961, 9 f. 



Regine Kather 334 

im Nervensystem, im Gehirn oder aus sozialen Einflüssen ableiten. 
•Mein erster Akt des freien Willens soll sein, an den freien Willen zu 
glauben. Ich will mich bloßer Spekulation und kontemplativer Grübelei 
enthalten und das Gefühl der moralischen Freiheit pflegen... Nicht in 
Maximen, nicht in Anschauungen, sondern in gehäuften Akten des Den- 
kens liegt die Rettung... Leben soll aufgebaut werden auf Handeln, Ertra- 
gen, Schaffen."11 

James erschien sein Entschluß, an seine eigenen Möglichkeiten zu 
glauben und sich nicht den Halluzinationen zu überlassen, die sich ihm 
aufdrängten, als Rettung. Die gedankliche Einstellung, mit der man eine 
Sache angeht, die Aufmerksamkeit, die man auf sie richtet, wirkt sich im 
Handeln aus. Der Weltenlauf ist weder durch einen göttlichen Willen 
noch durch eherne Naturgesetze vollkommen determiniert. Die vielen 
einzelnen Akte des täglichen Lebens können immer wieder neue Anfänge 
setzen. Sie führen neue, aus dem Vergangenen unableitbare Möglichkei- 
ten in das Geschehen ein. 

Aber was ist dieses ,Ich', das Entschlüsse faßt, will, fühlt, denkt oder 
träumt? Wen meinen wir eigentlich, wenn wir ,Ich' sagen? In den 
menschlichen Verhaltensweisen zeigt sich eine Zielstrebigkeit, die sich 
nicht mehr durch die Wirkung äußerer Kräfte erklären läßt. Umwege 
werden gesucht und verschiedene Mittel erprobt, um ein Hindernis zu 
überwinden und das Ziel zu erreichen. Dies deutet untrüglich auf Ein- 
sicht und Wahl, auf eine Spontaneität des Verhaltens hin. •Romeo sucht 
Julia wie der Eisenspan den Magnet; und wenn keine Hindernisse im 
Wege stehen, geht er genauso geradlinig auf sie zu wie der Span auf den 
Magnet. Aber wenn zwischen ihnen eine Wand errichtet wird, verharren 
Romeo und Julia nicht dabei, ihre Gesichter wie Verrückte gegen die 
Wand zu drücken, wie sich Magnet und Span gegen eine Karte drücken. 
Romeo findet bald einen Umweg"12. 

Derjenige, der ,Ich' sagt, weiß nicht nur von den Dingen um sich 
herum, sondern er weiß auch von sich, von seinen Gedanken, Gefühlen 
oder Träumen. Er ist sich seiner selbst bewußt. Dieses ,Ich' ist nicht starr 
und unveränderlich wie die Dinge im Raum; es gleicht nicht einer unbe- 
wegten Substanz, die im Körper wie in einer Schachtel eingeschlossen ist. 
Das, was wir sind, die persönliche Identität, bildet sich nicht durch die 
Summierung äußerer Reize und einzelner Erlebnisse. Die Einheit des 
,Ich' durch seine wechselvolle Geschichte hindurch gleicht einem Strom. 

11 Zit. in: C. Stumpf:  William James nach seinen Briefen. Leben, Charakter, Lehre. Berlin 
1928, 30. 
12 Zit. in: J. Linschoten: op. cit. 19. 



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 335 

Dessen Bewegung entsteht auch nicht erst aus der Summe der einzelnen 
Wassertropfen; unablässig folgt eine Welle der nächsten. Das ,Ich' ist un- 
aufhörlich tätig. Es integriert die vielen einzelnen Gedanken, Gefühle 
und sinnlichen Eindrücke zur Einheit der Erfahrung. Es selbst ist aller- 
dings keiner dieser Gedanken oder Eindrücke. 

Durch die fortlaufende Integration der Erlebnisse bildet sich allmäh- 
lich die unverwechselbare Perspektive, unter der ein Mensch die Welt 
wahrnimmt. James unterscheidet verschiedene Funktionen des ,Ich', die 
sich wie Schalen einer Zwiebel umeinander lagern: Materielles, soziales 
und geistiges Ich sind ineinander verschränkt. Das materielle Ich besteht 
aus dem Leib sowie allen leiblichen Bedürfnissen und den Dingen, die zu 
ihrer Befriedigung dienen. Kleidung und Nahrung zählen ebenso dazu 
wie die Wohnung, in der man lebt und die nähere Umgebung. Das soziale 
Ich besteht aus den Bildern, die man von sich hat. Und es bildet sich aus 
den Erwartungen, die andere an einen stellen. 

Nur das geistige Ich ist jenes innere Zentrum des Bewußtseins, das ur- 
teilt, wertet, wählt und die Erlebnisse integriert. Es ist der Bewußtseins- 
strom mit all seinen Möglichkeiten und Aktivitäten. Durch ihn dauert die 
persönliche Identität auch während der Phasen des Schlafes oder der 
Ohnmacht. Wenn wir aus einem tiefen Schlaf oder einer Betäubung erwa- 
chen, erkennen wir uns dennoch wieder. Selbst über die Spanne der Jahre 
hinweg, den Wandel der äußeren Umstände, der Veränderung der sozia- 
len Stellung, des Freundeskreises und der eigenen Ansichten, weiß man 
sich als derselbe Mensch. 

Das ,Ich' kann durch die Messung der Gehirnfunktionen nicht empi- 
risch nachgewiesen werden; und es kann sich selbst nicht wie einen Ge- 
genstand anschauen. Gerade daß es sich betrachtet, kann es nicht mehr 
sehen. Und doch erfahren wir es in der Einheit unseres Erlebens im Wan- 
del der Zeit. Die integrierende Tätigkeit des Ich ist für James eine Lücke 
im naturwissenschaftlichen Weltbild. 

Obwohl alle psychischen Funktionen in leiblichen Prozessen verankert 
sind, kann man das Bewußtsein nicht aus ihnen ableiten. Die Frage, was 
das ,Ich' ist, führt James an die Grenzen der Naturwissenschaft. Dabei 
hatte er nur deren Anspruch ganz ernst genommen: Er studierte das, was 
erfahrbar ist. Erfahrbar ist allerdings nicht nur, was wir mit den Sinnen 
und in Raum und Zeit wahrnehmen. Genauso wirklich ist die Erfahrung 
des freien Willens, des Ich, des Unbewußten und religiöser Zustände. 
Vorurteilsfrei und unabhängig von religiösen Dogmen oder weltanschau- 
lichen Vorentscheidungen muß man das gesamte Spektrum menschlicher 
Erfahrungen betrachten. Die Phänomene, die die Naturwissenschaften 
untersuchen, bilden nur einen kleinen Ausschnitt der Wirklichkeit. 



Regine Kather 336 

Nichts berechtigt zu der Annahme, daß nur sie wirklich sind, während in- 
nere Erfahrungen unwirklich sind. Es ist in hohem Maße unwissenschaft- 
lich, ganze Bereiche der Erfahrung einfach auszublenden. So wendet Ja- 
mes die wissenschaftliche Methode gegen ihre eigene Verengung: Sein 
Pragmatismus kritisiert mit Hilfe empirischer Befunde den wissenschaft- 
lichen Materialismus. 

Die Vielfalt religiöser Erfahrungen 

Im Jahr 1888 heiratet James die Lehrerin Alice Gibbens. 1889 erkrankt 
James und reist nach Europa, um sich in der Schweiz zu erholen. Stattdes- 
sen nimmt er am 1 .internationalen Psychologenkongreß in Paris teil und 
kehrt angeregt nach Amerika zurück. Im Sommer 1892 reist er mit seiner 
Familie in den Schwarzwald und in die Schweiz, um sich ein ,Sabbath- 
jahr' zu gönnen. Den Winter verbringt er in Florenz und läßt sich durch 
die italienische Malerei inspirieren und kehrt im Herbst 1893 nach Ame- 
rika zurück. 

Nun beginnt eine neue Lebensphase: James hatte sein erstes großes 
Werk, die ,Prinzipien der Psychologie' nach zwölf Jahren intensiver Ar- 
beit endlich abgeschlossen. Sein Aufenthalt in Europa brachte den nöti- 
gen inneren Abstand. Der Interessenschwerpunkt verlagerte sich immer 
mehr auf Philosophie und Religion, so daß er in Harvard von nun an bis 
zu seiner Emeritierung im Jahr 1907 eine Professur für Philosophie inne- 
hatte. Wiederholt hält James Vorlesungen in seinem lebendigem und per- 
sönlichem Stil an verschiedenen Universitäten in Amerika und England. 
In Bad Nauheim, der Schweiz und in Rom sucht er Genesung von einem 
schweren Herzleiden. Währenddessen beschäftigt er sich mit äußerster 
Disziplin mit den Biographien von Heiligen und deren religiösen Erfah- 
rungen. Die Früchte dieser Arbeit sind die Gifford-Vorlesungen, die er in 
Edinburgh in den Jahren 1901 und 1902 hält. Der große Erfolg dieser 
,Lectures' trägt seinen Namen in protestantische und katholische Kreise. 
Schon 1904 erscheinen die Gifford-Vorlesungen als ein umfangreiches 
und in brillianter Prosa verfaßtes Werk mit dem Titel ,Die Vielfalt religiö- 
ser Erfahrung'. 

Wieder geht James wie die Naturwissenschaften von Beobachtungen 
aus. Gerade dadurch erschließt er einen neuen, gänzlich unorthodoxen Zu- 
gang zur Vielfalt religiöser Erfahrungen. Sein Werk gerät zu einer tief- 
schürfenden Kritik des medizinischen und anthropologischen Materialis- 
mus seiner wie unserer Zeit. Die Leugnung religiöser Erfahrungen wäre 
angesichts der Vielzahl von Berichten über alle Zeiten und Kulturen hin- 



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 337 

weg gänzlich unwissenschaftlich. Es wäre blinder Dogmatismus, wenn 
man den Wert religiöser Erfahrungen, ihre Bedeutung, auf organische 
Prozesse oder psychische Fehlhaltungen zurückführen würde. Im übri- 
gen wäre dann auch die Geistesverfassung eines standhaften Atheisten 
aus biographischen und organischen Einflüssen herleitbar. Könnte es 
nicht sein, daß religiöse Erfahrungen tatsächlich von einem göttlichen 
Bewußtsein zeugen, das viel umfassender ist als unser Alltagsbewußt- 
sein? •Es würde ein dogmatisches Nichtglauben an die Existenz irgend- 
eines über dem normalen Menschengeist stehenden Bewußtseins bedeu- 
ten, und dies angesichts des höchst lebendigen seelischen Verkehrs von 
Menschen mit einem Ideal, das sich dem Gefühl aufdrängt, als ob es 
gleichfalls wirklich wäre (ich habe keinen solchen Verkehr - ich wollte, 
ich hätte ihn -, aber ich kann meine Augen nicht vor seiner Lebhaftigkeit 
bei anderen verschließen.)... Warum sollen wir nicht im Universum leben 
wie unsere Hunde und Katzen in unserem Wohn- und Arbeitszimmer?"13 

Jenseits aller konfessionellen Bindungen trägt James ein breites Spek- 
trum von religiösen Erfahrungen zusammen. Man kann zwei Typen von 
Menschen unterscheiden: Die ,Einmalgeborenen' und die ,Zweimalgebo- 
renen'. Der robuste Charakter des ,Einmalgeborenen' nimmt alle Schick- 
salsschläge mit unerschütterlichem Gleichmut hin. Ohne besonders auf- 
gewühlt zu werden, tröstet er sich mit ungebrochenem Optimismus über 
schwierige Situationen hinweg. Er leidet nicht sonderlich, sein Selbstbe- 
wußtsein wankt kaum einmal und persönliche Krisen sind ihm unbe- 
kannt. Er glaubt an das Gute in der Welt und sieht den Kummer über das 
Leid als ein Übel an, das es zu überwinden gilt. 

Während der robuste Charakter das Leben nur an der Oberfläche be- 
rührt, kostet der ,Zweimalgeborene' auch seine Tiefen bis zur Neige aus. 
Irgendwann in seinem Leben hat er die Brüchigkeit des eigenen Daseins 
schmerzhaft durchlitten. In einer tiefen Melancholie ist ihm die Welt 
sinnlos, zusammenhanglos und leer erschienen. Die kleinen Freuden des 
alltäglichen Lebens haben ihre Farbigkeit und ihren Reiz verloren. Die 
gewöhnlichen Sicherheiten erscheinen als trügerisch. Alles wirkt öde, 
grau und leblos. Das eigene Versagen, versäumte Gelegenheiten, Schuld 
und vergebliche Mühen türmen sich wie eine riesige Last auf. 

Existenzkrisen erschüttern den fraglos hingenommenen Alltag. Sie 
können der Durchgang zu einer vertieften Weltsicht und Lebenserfah- 
rung sein. Der Mensch muß erst die Verankerung im natürlichen Leben 
verlieren, um am geistigen teilnehmen zu können. Erinnern wir uns an Ja- 
mes' eigene Krise, die ihn in den Grenzbereich eines psychotischen Zu- 

: Zit. in: C. Stumpf: op. cit. 33. 



Regine Kather 338 

sammenbruchs geführt hatte. James selbst hat diesen Einbruch nie als 
mystische Erfahrung verkannt. Trotzdem hatte er ihm eine religiöse Be- 
deutung beigelegt: Schlagartig und mit bezwingender Gewalt war ihm die 
Tiefendimension des menschlichen Bewußtseins aufgegangen. Seither 
öffnete er sich immer mehr der Frage nach jener, das persönliche Ich 
übersteigenden Dimension. Wenn er die Schilderungen anderer liest, 
klingen Seiten des eigenen Wesens mit an. Mit hoher Sensibilität arbeitet 
er die Entwicklungsmöglichkeiten heraus, die noch in extremen Krisen 
verborgen sein können. Zielsicher spürt er, wo ein Mensch einen neuen 
Lebensimpuls empfängt. An einen Atheisten schreibt James im Jahr 
1904: •Ich habe keine lebendige Empfindung eines Verkehrs mit Gott. 
Ich beneide die, die eine solche haben, da ich weiß, daß sie mir unendlich 
helfen würde. Das Göttliche ist für mein aktives Leben auf abstrakte Be- 
griffe beschränkt, die als Ideale mich interessieren und beeinflussen, aber 
sie tun es nur schwach im Vergleich mit dem Gottesgefühl, wenn ich ein 
solches hätte. Es ist nur ein Intensitätsunterschied, aber Intensitätsunter- 
schiede können unser ganzes Energiezentrum verschieben. Immerhin... 
es ist etwas in mir, das antwortet, wenn ich von Äußerungen des Gottes- 
bewußtseins bei anderen höre... Etwas sagt mir: dort liegt Wahrheit, und 
ich bin sicher, daß es sich nicht bloß um alte theistische Gewohnheiten 
und Kindheitsvorurteile handelt... Nennen sie dies, wenn Sie wollen, 
meinen mystischen Keim"14. Erst in den letzten fünf Jahren vor seinem 
Tod, so schildert James, habe er mehrmals das Gefühl einer mystischen 
Ausweitung des Selbst gehabt. 

Was geschieht nun in der religiösen Erfahrung? Es sei die Verlagerung 
des inneren Energiezentrums, eine Steigerung der Erlebnisintensität, 
sagte James. Die Evolutionstheorie regte James dazu an, religiöse Erfah- 
rungen als qualitativen Sprung in eine neue psychische Gleichgewichts- 
lage zu deuten. Einzelne Einflüsse sind vielleicht lange Zeit in der Stille 
unbewußt gereift. Andere Erfahrungen haben möglicherweise einen 
Schock ausgelöst. Neue Informationen haben allmählich die Blickrich- 
tung verschoben. Plötzlich gewinnt das psychische System einen anderen 
Schwerpunkt, so daß der Mensch von einem höheren Energieniveau her 
lebt. Diese neue Struktur bleibt dauerhaft: •in einem Menschen (verla- 
gert sich) das Zentrum seiner persönlichen Energie und neue Höhe- 
punkte der Emotion (leuchten auf). ...die Phänomene ... (gehen) teilweise 
auf explizit bewußte Prozesse des Denkens und Wollens zurück, aber 
weithin auch auf die unterbewußte ... Reife von Motiven, welche die Le- 
benserfahrung abgelagert hat. Zur Reife gelangt, schlüpfen die Ergeb- 

1 Zit. in: C. Stumpf: op. cit. 17. 



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 339 

nisse aus oder stehen plötzlich in Blüte."15 •In ihr kippt der innere 
Mensch in eine völlig andere Gleichgewichtslage, lebt von der Zeit an in 
einem neuen Energiezentrum".16 

Religiöse Ziele, die zuvor nur am Rande des Bewußtseins waren, bil- 
den von nun ab sein ständiges Zentrum. Andere Vorstellungen versinken 
im Hintergrund. Alle Werte und psychischen Kräfte werden neu um die- 
sen Brennpunkt organisiert. Die Melancholie ist endgültig überwunden. 
Ein reifer religiöser Glaube ist von einem intensiven Glücksgefühl beglei- 
tet. In seltenen Momenten kann es in der mystischen Erfahrung noch 
überschritten werden. Die Person gewinnt ein höheres Maß an innerer 
Stabilität. Ihr Handeln wirkt einheitlicher, ausgeglichener, lebendiger. 
Bisher unerschlossene Kräfte werden wach. Die Fähigkeit, die Wider- 
sprüche der Wirklichkeit, ihre Härten und Unstimmigkeiten zu ertragen, 
wächst. Das Umkippen in eine neue innere Gleichgewichtslage führt zu 
völlig anderen Verhaltensweisen, ohne daß es noch einer Willensanstren- 
gung bedürfte. •Wie ... eine höchste Liebe kleinere Opfer in Gewinn ver- 
wandeln kann, so kann ein höchstes Vertrauen gewöhnliche Sicherheiten 
verhaßt machen, und es kann in einer gewissen Glut generöser Erregung 
unaussprechlich niedrig erscheinen, sich noch an persönlichen Besitztü- 
mern festzuhalten."17 

Religionen, so sah schon William James, bringen leicht Exzentriker mit 
einem bis ins Krankhafte gesteigerten Verhalten hervor. Dies ist für Ja- 
mes nicht die Folge der Religion, sondern der Persönlichkeitsstruktur ins- 
gesamt. Fanatismus, Selbstquälerei, Prüderie, Skrupulosität, Einfältigkeit 
oder missionarischer Eifer sind mit intellektueller Enge verbunden. 
Wenn die Balance der inneren Kräfte fehlt, kann die religiöse Erfahrung 
nicht angemessen verarbeitet werden. Nur ein freies Spiel von Gefühl, 
Denken und Willen führt zur geistigen Weite. •Starke Affektionen erfor- 
dern einen starken Willen; starke Kräfte zum Handeln gebrauchen einen 
starken Intellekt; ein starker Intellekt benötigt starke Sympathien, um 
das Leben stabil zu erhalten."18 

Über die Bedeutung von religiösen Erfahrungen sollten keine Dogmen 
entscheiden. Die Kriterien, die über den Wert religiöser Erfahrungen ur- 
teilen, müssen für James mit dem gesunden Menschenverstand überein- 
stimmen. Religiöse Erfahrungen müssen dem einzelnen und der Entwick- 
lung der Menschheit nützen. Warum eigentlich sollte die Evolution mit 
dem Menschen plötzlich zum Stillstand kommen? Sollte der Mensch 

15 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 222. 
16 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 304. 
17 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 308. 
18 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 323. 



Regine Kather 340 

wirklich nur eine Sackgasse sein? Sind alle Möglichkeiten der Entwick- 
lung, die in ihm schlummern, schon ausgeschöpft? ,An ihren Früchten 
sollt ihr sie erkennen', ist der Leitgedanke des Pragmatismus. Einen Nut- 
zen hat Religion nur dann, wenn sie die Entwicklungsmöglichkeiten der 
Menschheit fördert. •Dies ist nichts als die Anwendung des Grundsatzes 
von der Eliminierung des menschlich Unpassenden und des Überlebens 
des menschlich Passendsten auf religiöse Überzeugungen".19 

Aber welchen Wert können religiöse Tugenden schon für die Mensch- 
heit haben? Sind sie nicht eher, wie Friedrich Nietzsche sagt, Ausdruck 
von krankhafter Schwäche, von einer verlogenen, doppelbödigen ,Skla- 
venmoral'? •Wenn man das Schwergewicht des Lebens nicht ins Leben, 
sondern ins ,Jenseits' verlegt..., so hat man dem Leben überhaupt das 
Schwergewicht genommen... Wozu Gemeinsinn,... wozu mitarbeiten, zu- 
trauen, irgendein Gesamtwohl fördern...? Das ,Heil der Seele' - auf 
deutsch: ,die Welt dreht sich um mich'... Das Gift der Lehre ,gleiche 
Rechte für alle' - ... das Christentum hat jedem Ehrfurchts- und Distanz- 
Gefühl zwischen Mensch uad Mensch, das heißt der Voraussetzung... zu 
jedem Wachstum der Kultur einen Todkrieg... gemacht - es hat aus dem 
ressentiment der Massen sich seine Hauptwaffe geschmiedet gegen uns,... 
gegen unser Glück auf Erden ... das Bedürfnis nach Glauben ... ist ein Be- 
dürfnis nach Schwäche. Der Mensch des Glaubens ist notwendig ein ab- 
hängiger Mensch... Erwägt man, ... wie der Zwang, in einem höheren 
Sinn die Sklaverei, die einzige und letzte Bedingung ist, unter der der wil- 
lensschwächere Mensch, zumal das Weib, gedeiht: so versteht man 
auch... den ,Glauben'."20 

William James sieht die Dinge genau umgekehrt: Gerade Askese gilt 
den meisten als eine Haltung, die besonders anfällig ist für Überspannt- 
heit und Exzeß. Jenseits aller Abirrungen drückt die Askese für James die 
Haltung des ,Zweimalgeborenen' aus. Er weiß, daß es in dieser Welt eine 
grundsätzliche Verkehrtheit gibt, für die er selbst anfällig ist und der er 
sich stellen muß. Es ist eher ein außergewöhnlicher Realitätssinn, der ei- 
nen Menschen zum Verzicht auf Ehrungen, Reichtümer und Sicherungen 
führt. Als an Buddha ein Leichnam vorbeigetragen wurde, sah er blitzar- 
tig, daß dies früher oder später sein eigenes Schicksal sein würde. Er er- 
kannte seine Sterblichkeit, die keine Macht der Welt würde verhindern 
können. Dies war der entscheidende Impuls, sich ganz der Suche nach 
der Lösung des Rätsels vom Leben zu weihen. 

19 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 314. 
20 F. Nietzsche: Der Antichrist, in: Werke Bd. III, (Hg.: K. Schlechta). Frankfurt/M., Ber- 
lin, Wien 1979,651; 667. 



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 341 

Im übrigen ist ein gewisser Verzicht auf Wohlstand auch eine soziale 
Tugend. Das Ideal materieller Armut führt zu einem Leben, das frei ist 
von dem Willen, Schwächere auszubeuten. Diese Einsicht, die William 
James 1902 niederschrieb, hat heute eine neue Aktualität erlangt. Die 
Angst vor einer Einbuße des Wohlstandes greift in der westlichen Welt 
um sich. Aber gerade fortschrittliche Wirtschaftskonzeptionen berufen 
sich auf asketische Ideale. Eine Einschränkung des Konsums ist um des 
Überlebens der Menschheit willen notwendig. Mit dem alten mönchi- 
schen Ideal der Armut ist allerdings nicht nur Verzicht verbunden. •Die 
Freiheit von materiellen Bindungen, die unbestochene Seele, die männli- 
chere Gleichgültigkeit, Lebensunterhalt durch das, was wir sind oder tun, 
nicht durch das, was wir haben"21. 

Auch im Streben nach Heiligkeit entdeckt James menschliche Qualitä- 
ten, die für das soziale Wohlergehen nötig sind. Die Heiligen vertrauen 
unbeirrbar auf den guten Keim jedes Menschen, unabhängig von den so- 
zialen Etiketten. Sie sehen ihn im Armen und im Kranken ebenso wie im 
sozial Geächteten und sogar im Verbrecher. Sie blicken auf die Würde ei- 
nes Menschen, ungeachtet seiner Vergangenheit; dadurch spornen sie 
ihn an, würdig zu sein. Sie vertrauen auf die Möglichkeit seiner inneren 
Wandlung. Und in der Tat ist ja die Entwicklung eines Menschen unvor- 
hersehbar. Niemand weiß, was an verborgenen Möglichkeiten in ihm 
schlummert und irgendwann vielleicht ins Zentrum der Persönlichkeit 
rückt. •Unter diesem Gesichtspunkt können wir zugeben, daß die Men- 
schenfreundlichkeit, die wir bei allen Heiligen finden,... eine in Wahrheit 
kreative soziale Kraft ist... ohne jenes Übervertrauen in die Würde des 
Menschen, das sie zeigen, würde der Rest von uns in geistlicher Stagna- 
tion liegen ... die allgemeine Funktion seiner Nächstenliebe in der sozia- 
len Entwicklung ist lebenswichtig und wesentlich. Wenn die Dinge sich 
ständig aufwärts bewegen sollen, müssen einige bereit sein, den ersten 
Schritt zu tun und das Risiko zu tragen."22 

Heilige sind für James Fackelträger, die ihrer Zeit voraus sind. Da- 
durch erscheinen sie dieser wie seltsame Fremdlinge oder mißlungene 
Geschöpfe. Die Welt ist noch nicht da, wo sie sind. Trotzdem hinterlassen 
sie eine unauslöschliche Spur. Gerade weil sie an die gegenwärtige Welt 
schlecht angepaßt sind, sind sie das Ferment einer besseren Welt. Sie zei- 
gen, was möglich wäre. Heute sind die Menschen weitgehend von kurz- 
sichtigen, egoistischen Trieben beherrscht. Sie könnten aber zur friedli- 
chen Gemeinschaft mit anderen heranreifen. Fordert es nicht viel mehr 

21 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 348. 
22 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 338f. 



Regine Kather 342 

Stärke und Souveränität, den anderen gelten zu lassen, anstatt ihn zu de- 
mütigen, zu quälen und zu vernichten? •Schließlich bewahren ihn seine 
demütige Gesinnung und seine asketischen Tendenzen vor den kleinli- 
chen persönlichen Prätentionen, die unseren normalen sozialen Verkehr 
behindern."23 

Der Psychologe in William James erkannte, daß verschiedene Charak- 
tere unterschiedliche Ausgangspunkte für ihre religiöse Entwicklung ha- 
ben. Da die Anlagen der Menschen breit gestreut sind, gibt es ein ganzes 
Spektrum religiöser Haltungen und Erfahrungen. Sie sind sinnvoll, weil 
jeweils andere Gemüts- und Verstandesbedürfnisse befriedigt werden 
müssen. •Sind sie in ihren inneren Bedürfnissen so gleich, daß für Harte 
und Weiche, für Stolze und Demütige, für Strebsame und Faule, für kräf- 
tig Gesonnene und Verzweifelnde genau dieselben Arten religiösen An- 
sporns erforderlich sind? Oder sind im Organismus der Menschheit mit 
verschiedenen Typen des Menschen verschiedene Funktionen verbun- 
den, so daß einige besser für eine Religion der Bestätigung sind, während 
andere besser sind für eine des Schreckens und des Tadels?"24 

Auch nach dem Umkippen in eine neue Gleichgewichtslage leben ver- 
schiedene Menschen von unterschiedlichen Energieniveaus. Was für den 
einen das Äußerste ist, das möglich ist, ist für den anderen erst der Be- 
ginn. Jeder hat sein eigenes Maß der Vollkommenheit. Auch in der Reli- 
gion sieht James einen Pluralismus der Wege, Sichtweisen und Lebensin- 
tensitäten. Die Toleranz gegenüber der Vielfalt religiöser Erfahrungen ist 
allerdings keine bequeme Beliebigkeit. Religion kann für James kein ab- 
geschlossenes Gebäude von Lehrsätzen und Dogmen sein. Sie ist Aus- 
druck des unaufhörlichen Ringens der Menschen um Wahrheit, das zu ei- 
ner ständigen Vertiefung der Einsicht führen kann. Alle Erkenntnis ist 
eine Annäherung an die Wahrheit von verschiedenen Seiten; sie ist ein 
unabschließbarer Prozeß: •die eigene Offenheit für Korrekturen zuzuge- 
ben ist eine Sache, sich dem Meer zügellosen Zweifels zu überlassen eine 
andere... Wenn weitere Bereiche der Wahrheit sich öffnen, ist es gewiß 
das beste, wenn wir fähig sind, uns selbst für ihre Annahme zu öffnen, un- 
behindert durch unsere früheren Ansprüche... Ich bin in der Tat der 
Überzeugung, daß weder wir noch irgendein anderer sterblicher Mensch 
zu einem bestimmten Zeitpunkt absolut nicht korrigierbare und nicht ver- 
besserbare Wahrheit über solche Tatbestände gewinnen können, wie es 
die sind, mit der sich die Religionen beschäftigen... Ich bin kein Liebha- 

1 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 350. 
'W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 316f. 



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 343 

ber von Unordnung und Zweifel an sich. Vielmehr fürchte ich, die Wahr- 
heit durch diesen Anspruch, sie schon ganz zu besitzen, zu verlieren."25 

Theologische Gedankengebäude sind nur Hilfsmittel, um religiöse Er- 
fahrungen zu beschreiben. Den Urquell aller Religion sieht James in der 
mystischen Erfahrung des Göttlichen. Alle Religionsstifter schöpften 
ihre Weisheit aus der lebendigen Verbundenheit mit einem größeren Be- 
wußtsein. In der mystischen Erfahrung werden die Grenzen des Verstan- 
des in einem zeitlosen Augenblick überstiegen. Man kann nur noch in 
Gleichnissen, Symbolen oder Parabeln darüber sprechen. Hier muß der 
Verstand schweigen. Unverzichtbar ist er für die kritische Analyse der re- 
ligiösen Erfahrung, für die Interpretation, den Vergleich, den Austausch 
mit anderen und für das stille Selbstgespräch. 

Philosophie und Theologie hätten als Wissenschaft der Religionen ein 
weites Arbeitsfeld. Dies gilt heute noch mehr als zur Zeit von James: Die 
Entfernungen sind durch die Medien, durch Reisen und Arbeitsbedin- 
gungen zusammengeschrumpft. Es gibt immer mehr Übersetzungen der 
heiligen Schriften und der Weisheitsbücher anderer Religionen. Außer- 
dem hat das Bedürfnis, sich selbst zu orientieren, in den letzten Jahren 
stark zugenommen. 

Dennoch kann die Wissenschaft die lebendige Erfahrung nicht erset- 
zen. Wer seine Religiosität auf Gedankengebäude oder Dogmen stützt, 
lebt für James nur aus zweiter Hand. Er gleicht jemandem, der die Speise- 
karte studiert, ohne je etwas davon zu essen. Genauso unbefriedigend 
bliebe es, anstatt der Worte nur eine Rosine auf die Speisekarte zu kleben. 
Die mystische Erfahrung wäre ohne den Versuch, sie in Begriffe zu fas- 
sen, unvollständig. •Das Wissen über eine Sache ist nicht die Sache 
selbst.... die Ursachen von Trunkenheit zu verstehen, (ist) nicht dasselbe, 
wie betrunken zu sein."26 

Das kosmische Bewußtsein 

Über den Nutzen hinaus müssen religiöse Erfahrungen auch wahr sein: 
Seit seiner eigenen Existenzkrise hatte sich James mit dem menschlichen 
Bewußtsein beschäftigt. Es ist viel weiter als das, was uns davon bewußt 
ist. Unser normales, waches Bewußtsein ist nur ein besonderer Typ von 
verschiedenen möglichen Bewußtseinszuständen. Das bewußte Ich ist 
nur durch eine dünne Wand von einem viel größeren unbewußten Be- 

25 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 315-317. 
26 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 451. 



Regine Kather 344 

reich getrennt. •Das unterbewußte Selbst ist heutzutage eine gut beglau- 
bigte psychologische Entität... Abgesehen von allen religiösen Überle- 
gungen gibt es wirklich und buchstäblich im Ganzen unserer Seele mehr 
Leben, als uns zu irgendeiner Zeit bewußt ist."27 

Das bewußte Ich nimmt nur einen engen Ausschnitt der Wirklichkeit 
wahr. Wirklichkeit ist tiefer und reicher als wir gewöhnlich denken. Der 
gemeinsame Kern in der Vielfalt religiöser Erfahrungen liegt darin, daß 
alle von einer Wirklichkeit jenseits des individuellen Bewußtseins berich- 
ten. Lediglich die Interpretationen dieser Wirklichkeit unterscheiden 
sich. Man mag sie ,Gott',,Nirwana' oder ,Brahman' nennen. Es handelt 
sich um ein schier grenzenloses ,Meer des Bewußtseins', an dem das indi- 
viduelle Bewußtsein teilhat. 

Das unbewußte Selbst des Menschen bildet die Brücke zwischen jenem 
,Meer des Bewußtseins' und dem bewußten Ich. Religiöse Erfahrungen 
entstehen für James, wenn aus diesem ,Meer des Bewußtseins' in seltenen 
Augenblicken Einflüsse in das individuelle Bewußtsein hineinströmen. 
Das kosmische Bewußtsein ist die Quelle der mystischen Erfahrungen. 
Die lebendige Berührung mit ihm hebt das individuelle Bewußtsein auf 
ein höheres Niveau. Es vermittelt das Gefühl der Rettung, des Vertrauens 
und des Friedens. Die Welt erscheint unter einem umfassenderen Ge- 
sichtspunkt, wie wenn man sie durch ein weiteres Fenster betrachtet. 

Das kosmische Bewußtsein ist nicht nur eine religiöse Wahnvorstel- 
lung, nicht nur eine Projektion von Kindheitssehnsüchten nach Gebor- 
genheit oder von narzißtischen Störungen. Für James ist es ebenso wirk- 
lich wie die Welt des Alltags. Es ist das unerschöpfliche Reservoir unserer 
Ideale. Es bringt reale Wirkungen hervor, indem es unser Handeln be- 
stimmt. Durch die Verwandlung unseres Verhaltens wirkt es wiederum 
auf die alltägliche Welt ein: •(wir haben) in der Tatsache, daß der Mensch 
... in Kontinuität mit einem weiteren Selbst steht, von dem Erfahrungen der 
Rettung ausgehen, einen positiven Inhalt von religiöser Erfahrung, der, 
wie mir scheint, in seinem ganzen Umfang buchstäblich und objektiv wahr 
ist."2* 

Dieses göttliche Selbst ist für James eine Wirklichkeit jenseits der indi- 
viduellen Bewußtseinszentren. Es garantiert eine ideale Ordnung in der 
Welt. Und es verbindet die zahllosen vereinzelten Bewußtseinszentren 
untereinander. •Wir sind mit unserem individuellen Leben wie Inseln in 
der See, oder wie Bäume im Wald. Der Ahorn oder die Pinie können sich 
mit ihren Blättern zuwispern... aber ebenso sind die Bäume mit ihren 

27 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 466f. 
28 W. James: Die Vielfall..., op. cit. 469. 



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 345 

Wurzeln in der Dunkelheit unter der Erde verbunden und die Inseln hän- 
gen auch durch den Meeresboden untereinander zusammen. Ebenso gibt 
es ein Kontinuum von kosmischem Bewußtsein, gegen das unsere Indivi- 
dualität nur einen zufälligen Damm bildet und in die unser individueller 
Geist wie in ... ein Reservoir eintaucht. Unser »normales' Bewußtsein ist 
so umgrenzt, daß es sich unserer äußeren irdischen Umgebung anpassen 
kann, aber der Damm ist an einigen Stellen schwach, und passende Ein- 
flüsse von jenseits dringen ein und weisen so auf die sonst nicht verifizier- 
bare gemeinsame Verbundenheit hin."29 

In dem französischen Philosophen Henri Bergson entdeckte James ei- 
nen verwandten Geist und begann mit ihm im Dezember 1902 eine Korre- 
spondenz30. James wurde immer mehr mit akademischen Ehren über- 
häuft, denen er selbst immer weniger Bedeutung beimaß. Seit 1903 zog er 
sich vom Getriebe des akademischen Lebens mehr und mehr zurück. Das 
Streben nach »Simplification', nach Vereinfachung des Lebens, trat zu- 
nehmend in den Mittelpunkt. Durch die körperliche Anfälligkeit wurde 
James gezwungen, sich immer stärker auf das zu konzentrieren, was ihm 
wesentlich war. Sein Werk hatte schon in den letzten Jahren ein hohes 
Maß an innerer Disziplin gefordert. Jetzt war der Zeitpunkt gekommen, 
an dem er spürte, daß er immer schärfer unterscheiden mußte zwischen 
dem, was sein innerstes Anliegen war und dem, worauf er verzichten 
konnte. So rundete sich sein Werk in den letzten Lebensjahren. Sein 
Schreibstil ist ausgefeilt; man spürt, daß die Gedanken ausgereift sind, so 
daß sie den Leser unmittelbar ansprechen. Die Sprache erlangt jene kri- 
stalline Klarheit und Lebendigkeit, die zeigt, wie tief manche Fragen 
durchdrungen wurden. Frei von persönlichen Eitelkeiten, Geltungsstre- 
ben und Profilierungsgebaren stellen sich die Gedanken rein dar. Durch 
die Vereinfachung des eigenen Lebens gewann auch das, was James an 
Bleibendem zu sagen hatte, immer klarere Konturen. 

Im Jahr 1905 führt James das Bedürfnis nach Erholung noch einmal 
nach Europa. Er besucht Athen und wohnt in Rom dem internationalen 
Psychologenkongreß bei. 1907erscheint ein weiteres Werk mit dem Titel 
,Der Pragmatismus'. Im selben Jahr reicht James seine Entlassung an der 
Harvard Universität ein. Im Sommer 1908 hält James in Oxford die Hib- 
bert-Lectures, die ein Jahr später als Buch mit dem Titel ,Das pluralisti- 
sche Universum' erscheinen. Aufmerksam verfolgt er die Gedanken von 
Freud und Jung. Jung selbst schöpfte etliche Anregungen aus den Stu- 

29 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 504. 
30 Henri Bergson: Über den Pragmatismus von William James. Wahrheit und Wirklichkeit, 
in: Denken und schöpferisches Werden. Aufsätze und Vorträge. Meisenheim/Glan 1948, 
234-245. 



Regine Kather 346 

dien von James' Werk. Freuds Traumtheorien und seinen Symbolismus 
hielt James für eine gefährliche Verengung. 

Im Frühjahr 1910 reiste James noch einmal mit seiner Familie nach 
Bad Nauheim zur Erholung. Trotzdem verschlechterte sich sein Gesund- 
heitszustand zunehmend. Wenige Wochen nach der Rückkehr nach Ame- 
rika starb James am 26.August 1910. 

Der Lebensweg von William James zeigt beispielhaft die Möglichkei- 
ten und Grenzen der Naturwissenschaften. Diese beschreiben Erfahrun- 
gen mit der Wirklichkeit. Indem James genau dies tut, gelangt er an die 
Grenzen der Naturwissenschaft. Die Wissenschaft erfaßt die Welt, ohne 
die mannigfaltigen Gefühle und inneren Erfahrungen der Menschen zu 
berücksichtigen. Dabei berichten auch diese Erfahrungen überzeugend 
von bestimmten Aspekten der Wirklichkeit. Die ,Achse der Realität31' 
läuft mitten durch die Individuen hindurch. Indem James allerdings wie 
die Naturwissenschaften an Erfahrungen orientiert vorgeht, bahnt er ei- 
nen neuen Weg zur Auseinandersetzung mit Religion jenseits von konfes- 
sionellen Grenzen: •der Gesamtausdruck der menschlichen Erfahrung, 
wie ich sie objektiv sehe, zwingt mich unwiderstehlich über die engen 
Grenzen der ,Wissenschaft' hinaus. Ganz gewiß ist die reale Welt von an- 
derer Art - verwickelter gebaut, als die Naturwissenschaft erlaubt."32 

31 Vgl. W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 458. 
32 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 473. 




