Die Vielfalt menschlicher Erfahrung

Der Psychologe und Philosoph William James

Regine Kather, Freiburg i. Br.

Ein pluralistisches Universum

William James, der ein bedeutender Vermittler zwischen angelsichsi-
scher und kontinental-europdischer Geistesgeschichte werden sollte,
wurde im Jahr 1842 in New York geboren!. Der Vater studierte intensiv
die Schriften Swedenborgs; Philosophen wie Ralph Waldo Emerson und
Henry David Thoreau waren Giste im Hause James. Die vielseitigen Ge-
spriche forderten nicht nur die Sprachbegabung von William, sondern
auch die seines jiingeren Bruders Henry, der ein bekannter Schriftsteller
wurde. Die Familie wechselte hdufig ihren Wohnort, so dal William
nicht nur in New York, sondern auch in Paris, London, Genf, Boulogne
und Bonn zur Schule ging. Dies legte den Grundstein fiir seine kosmopo-
litische Haltung. Jede Form der Ungerechtigkeit und Unterdriickung von
Individuen oder Vélkern war ihm verhal3t. Zwar spiirte James in spéteren
Jahren immer mehr, daB man irgendwo zu Hause sein muB3, um die innere
Sammlung zum schépferischen Arbeiten zu behalten. Trotzdem bewahrte
er sich eine hohe Sensibilitit fiir die Starken und Schwichen der unter-
schiedlichen Nationen.

Die Grundgedanken einer kosmopolitischen Haltung formulierte zum
ersten Mal die stoische Philosophie vor etwa 2000 Jahren: Die verschie-
denen Nationen sehen die Welt jeweils anders. Schon im Temperament
unterscheiden sich Volker und Rassen oft tiefgehend. Geschichtliche
Entwicklungen, klimatische und geographische Verhiltnisse verstarken
die Besonderheiten der Lebensgewohnheiten, Brauche und religiGsen
Vorstellungen. Diese Verschiedenheit der Individuen und Volker driickt
fiir die Stoiker den Reichtum der Welt aus. Die Erde wire arm, wenn alle
Nationen dieselbe Lebensweise hitten. Es wiirde der Anreiz fehlen, sich
mit Neuem und Fremdem auseinanderzusetzen. Jenseits dieser Verschie-
denheit sehen die Stoiker eine tiefe Verbundenheit aller Menschen. Der
Logos, der sich in der Fihigkeit zu denken und zu sprechen ausdriickt, ist
allen Menschen gemeinsam. Alle unterstehen denselben Gesetzen der

1 G. E. Myers: William James. His Life and Thought. New Haven/London 1986.



Regine Kather 330

Natur und des Kosmos, die sie miteinander verbinden?. Kein Mensch
konnte abgetrennt von der Gemeinschaft der Menschen existieren; er gli-
che einem Zweig, der von einem Baum abgeschnitten wurde, wie die Stoi-
ker nicht miide werden zu betonen. Das Wissen um die Gemeinsamkeit
aller Menschen erméglicht wirkliche Toleranz gegeniiber ihrer Verschie-
denheit. Einprigsam formulierte der romische Kaiser Marc Aurel, der
von 121 bis 180 lebte, diesen Gedanken: ,,Staat und Vaterland ist fiir mich
als Antoninus Rom, fiir mich als Mensch die Welt. Was diesen Staaten
nun niitzlich ist, das allein ist fiir mich gut.«?

Auch fiir William James entwickeln sich aus den verschiedenen Grund-
bediirfnissen von Menschen und Nationen unterschiedliche Lebensfor-
men. Je nach den Verstandes- und Gemiitsbediirfnissen sollte die groBt-
mogliche Freiheit gewédhrt werden. Eine einzige philosophische Interpre-
tation der Wirklichkeit kann unmdoglich die Erfahrungen aller Menschen
angemessen ausdriicken. Wie Leibniz* ist James der Uberzeugung, daB je-
der Mensch die Wirklichkeit unter einer anderen Perspektive sieht. Der
Brennpunkt, um den herum er seine Erfahrungen mit der Welt sammelt,
unterscheidet sich von der Sicht eines anderen Menschen. ,,Ich weil3, da$3
jeder von Thnen, meine Damen und Herren, seine Philosophie hat und
daf} es das Interessanteste und Wichtigste an Thnen ist, inwiefern diese
Philosophie den Gesichtswinkel bestimmt, unter dem Sie Ihre verschie-
denen Welten betrachten... Denn die Philosophie, die in jedem von uns
von so grof3er Bedeutung ist, sie ist nichts fachménnisch Formulierbares.
Sie ist vielmehr unser mehr oder weniger deutliches Gefiihl von dem, was
der ehrliche oder tiefe Sinn des Lebens ist. Sie ist nur zum Teil aus Bii-
chern gewonnen. Sie ist unsere individuelle Art, das StoBen und Dringen
der Welt zu schauen und zu fithlen.“* Die Welt erscheint als ein ,plurali-
stisches Universum®, als ein Universum, in dem sich die verschiedenen
Sichtweisen begegnen®. ,, Versetzen Sie sich in das Zentrum der philoso-
phischen Vision eines Menschen und Sie verstehen auf einmal all die ver-
schiedenen Dinge, die es ihn schreiben oder sagen 14B8t. Aber halten Sie
sich auBerhalb, ... versuchen Sie die Philosophie aus einzelnen Sitzen
aufzubauen, indem Sie erst einen Satz und dann einen anderen nehmen
und versuchen, sie ,logisch’ zusammenzufiigen, dann werden Sie natiir-

2 Panaitios, in: W.Riegg (Hg.): Stoa und Stoiker. Die Griinder: Panaitios und Poseidonios.
Ziirich, Stuttgart 1950, 237-242.

3 Marc Aurel: Wege zu sich selbst. Darmstadt 19843, 145.

4 G. W. Leibniz: Monadologie § 57, in: Philosophische Schriften 1. Kleine Schriften zur
Metaphysik, (Hg.: H.-H. Holz). Frankfurt/M. 19862, 465.

* W. James: Der Pragmatismus. Ein neuer Name fiir alte Denkmethoden (Hg.: K.Oehler;
Ubers.: W. Jerusalem). Hamburg 1977, 1f.

¢ W. R. Corti (Ed.): The Philosophy of William James. Hamburg 1976.



Die Vieifalt menschlicher Erfahrung 331

lich fehlgehen. Sie kriechen dariiber wie eine kurzsichtige Ameise iiber
ein Gebiude, fallen in jeden mikroskopischen Rifl oder Spalt, finden
nichts auBer Inkonsistenzen und hoffen niemals, da3 ein Zentrum exi-
stiert.*”

Die Grenzen der Naturwissenschaft

Zu diesen unterschiedlichen Sichtweisen der Wirklichkeit gehdren auch
die von Natur- und Geisteswissenschaften, deren Spannung James in sei-
ner eigenen Person austrug. Wie etwas spater die Naturwissenschaftler A.
N. Whitehead, A. Einstein, E. Schrodinger, W. Heisenberg, W. Pauli, N.
Bohr oder C. F. von Weizsicker suchte auch James nach ,der anderen
Seite der Wirklichkeit‘s. Das 19. Jahrhundert war gepriagtdurch einen un-
geheuren Optimismus in den Naturwissenschaften: Viele glaubten, daf3
sich letztlich alle Vorgéinge in der Natur und im Menschen mit Hilfe der
klassischen Physik erkldren lassen wiirden. Es sei nur eine Frage der Zeit,
so dachte man schon damals, bis dies gelingen wiirde. Noch Newton
hatte die Grenzen des mechanistischen Weltbildes klar erkannt: Wer an-
ders als Gott konnte die harten, ausgedehnten, undurchdringlichen, un-
teilbaren und beweglichen Atome schaffen, aus denen sich die sichtbare
Welt aufbaut? Ist er nicht die letzte Ursache dafiir, daf3 sich die Bewe-
gungsenergie in der Welt iiber die Zeiten hinweg erhalt? Zeugt nicht die
wunderbare GesetzmiBigkeit der Natur und der Lebewesen vom Sinn
der Schopfung? Doch das 19. Jahrhundert wollte davon nichts mehr wis-
sen: Es bedarf, wie Pierre Simone de Laplace sagte, zur Erkldrung der
Weltmaschine keines Gottes; fiir Charles Darwin entwickelt sich die Viel-
zahl der Lebewesen ziellos durch zufillige Mutationen und durch Selek-
tion aufgrund von gliickender oder millingender Anpassung an die dul3e-
ren Umstédnde.

James war fasziniert von der naturwissenschaftlichen Methode: Nur
noch die Aussagen liber die Wirklichkeit gelten als wahr, die sich durch
empirische Beobachtungen belegen lassen. Sogar Theorien, die logisch
schliissig sind, gelten als haltlos, wenn sie sich nicht auf Erfahrungen stiit-
zen. Als wirklich gilt nur, was naturwissenschaftlich nachweisbar ist.
Diese Einstellung hat auch noch das 20.Jahrhundert nachhaltig gepragt.

7W. James: A Pluralistic Universe (Ed.: F. Burkhardt: F. Bowers), (Ubers.: R. Kather). Cam-
bridge/Massachusetts; London 1977, 117.

8 R, Kather: Der Mensch — Kind der Natur oder des Geistes? Wege zu einer ganzheitlichen
Sicht der Natur. Wiirzburg 1994.



Regine Kather 332

Aber erschopft sich darin ,Wirklichkeit‘? LBt sich alles Fiihlen und
Denken, die personliche Identitit, vollstindig auf korperliche Mechanis-
men reduzieren? LaBt sich aus Nervenerregungen das BewuBtsein ablei-
ten?? Ist die Erfahrung Gottes unwirklich, eine bloBe Illusion, ein Aus-
druck kindlicher Wiinsche, wie Ludwig Feuerbach und Sigmund Freud
meinen?

James studierte zunichst Chemie, vergleichende Anatomie und Medi-
zin. Der Biologe Louis Agassiz lud ihn ein, an einer Expedition in den
Amazonas teilzunehmen, um naturgeschichtliche Studien zu treiben. Als
James wihrend der Reise erkrankte, wurde ihm bewuf3t, daB sein Lebens-
ziel nicht im Sammeln einzelner Objekte, im Aufreihen von Fakten und
Neuigkeiten bestand ; das Bediirfnis, die tieferen Zusammenhinge zu ver-
stehen, zu philosophieren, wurde in ihm wach. Trotzdem setzte er sein
Medizinstudium in Harvard fort. In den Jahren 1867/68 ging er fiir 18
Monate nach Deutschland, um fihrende Wissenschaftler wie Virchow,
Du Bois-Reymond, Wundt und Helmholtz selbst zu horen. Gleichzeitig
vertiefte er sich in die deutschen Klassiker, studierte Hegel und Kant und
traf mit Dilthey zusammen.

Im Jahr 1872 beginnt James in Harvard Physiologie und vergleichende
Anatomie zu lehren und seit 1876 physiologische Psychologie. In
Deutschland hatte er die Impulse fiir eine exakte, an den Naturwissen-
schaften orientierte Psychologie empfangen, die erforscht, wie Verinde-
rungen in den Nerven bestimmte BewuBtseinszustinde hervorrufen.
Noch etwas vor Wundt in Deutschland richtet James ein erstes psycholo-
gisches Laboratorium ein. In zwilf Jahren konzentrierter Arbeit verfaBit
er sein erstes Hauptwerk, ,die Prinzipien der Psychologie®, das 1890 er-
scheint.

James erfubr am eigenen Leibe die Méglichkeiten und Grenzen der po-
sitivistischen Wissenschaften. Sein Lebenswerk ist nicht nur Ausdruck
rein theoretischer Erwigungen und SchluBfolgerungen. Seine Uberle-
gungen zur Willensfreiheit, zum BewuBtsein oder zur Religion sind in ei-
genen, tiefen Erfahrungen verwurzelt. Sein ganzes Leben hindurch war
James immer wieder korperlich krank und durchlitt tiefe seelische Kri-
sen. In einer schweren Existenzkrise im Jahr 1870 wurden ihm die Ab-
griindigkeit des eigenen Ich und die Grenzen des rationalen Denkens be-
wullt. Das Gefiihl der Fruchtlosigkeit des Daseins 1oste schwere Depres-
sionen aus, in denen mehr als einmal die Neigung zum Selbstmord auf-

°P. Bieri: Was macht Bewuftsein zu einem Rdisel? in: Spektrum der Wissenschaft, 10 —
1992 (48-56). - G. Stent: Die Autonomie des Menschen. Komplexitit und Komplementaritit
des Geistes, in: E. P. Fischer (Hg.): Neue Horizonte 92/93. Ein Forum der Naturwissen-
schaften. Miinchen, Ziirich 1993, 59-80.



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 333

keimte. Dreiflig Jahre spéter beschrieb James eine dieser erschiitternden
Erfahrungen in seinem Werk ,Die Vielfalt religioser Erfahrung‘: , Als ich
in dieser pessimistischen Stimmung war und so niedergeschlagen in die
Zukunft sah, ging ich eines Abends im Zwielicht ins Ankleidezimmer, um
mir etwas zu holen. Da iiberfiel mich plétzlich, ohne irgend ein voraufge-
gangenes Anzeichen, gerade als ob es aus dem Dunkel hervorkime, ein
furchtbares Entsetzen vor meinem eigenen Dasein. Zugleich stand vor
meinem Geist das Bild eines Epileptikers, den ich in einem Asyl gesehen
hatte, eines schwarzhaarigen Jiinglings mit griinlicher Hautfarbe, der
vollstdndig blodsinnig war und den ganzen Tag lang auf den Béiinken oder
vielmehr Brettern an der Wand zu sitzen pflegte, die Knie bis zum Kinn
heraufgezogen und das grobe, graue Unterhemd, sein einziges Kleidungs-
stiick, dariiber gezogen, so daB} seine ganze Gestalt davon umschlossen
wurde... Dies Bild und meine Furcht verschmolzen mit einander; ich
hatte das deutliche Gefiihl: diese Gestalt zeigt dir deine eigene Zukunft.
Alles, was ich bin und habe, kann mich nicht vor diesem Schicksal be-
wahren, wenn die Stunde fiir mich schligt, wie sie fiir ihn geschlagen hat.
Ich empfand solch Entsetzen vor ihm und die Uberzeugung, daB meine
Verschiedenheit von ihm nur eine augenblickliche sei, war so stark, daB
der feste Boden unter mir zu wanken schien und ich zu einem Gebilde zit-
ternder Furcht wurde. Von da ab war die Welt fiir mich eine andere ge-
worden ... Es war wie eine Offenbarung; und obgleich jene Empfindun-
gen wieder aufhorten, habe ich doch seitdem Verstidndnis fiir die krank-
haften Gefiihle anderer gehabt... Ich erinnere mich, wie ich mich dariiber
wunderte, dal andere Menschen leben konnten, und daB ich selber ge-
lebt hatte, ohne den Abgrund von Unsicherheit unter der Oberfliche des
Lebens zu bemerken ... Ich war immer der Ansicht, da3 dieser Anfall eine
religidse Bedeutung hatte.«10

Die Bedrohlichkeit dieser Existenzkrise, die Angst, sich in dieser Hal-
luzination zu verlieren, von ihr verschlungen zu werden, mobilisiert alle
Krifte in James. Gibt es einen freien Willen - obwohl die Naturwissen-
schaften lehren, daB3 die physiologischen Abldufe streng determiniert
sind? Diese Frage hatte sich James immer wieder gestellt. In seiner
schrecklichen Krise findet er eine Antwort: Offensichtlich gibt es einen
freien Willen; er ist erfahrbar; und der erste Ausdruck menschlicher Frei-
heit besteht in einem BewuBtseinsakt. Er beruht auf dem Entschluf3, vom
freien Willen und den schopferischen Méglichkeiten des Menschen aus-
zugehen. Diese spontane Entscheidung 146t sich nicht mehr aus Abldufen

1 Zit. in: J. Linschoten: Auf dem Weg zu einer phinomenologischen Psychologie. Die Psy-
chologie von William James. Berlin 1961, 9f.



Regine Kather 334

im Nervensystem, im Gehirn oder aus sozialen Einfliissen ableiten.
,»Mein erster Akt des freien Willens soll sein, an den freien Willen zu
glauben. Ich will mich bloBler Spekulation und kontemplativer Griibelei
enthalten und das Gefiihl der moralischen Freiheit pflegen... Nicht in
Maximen, nicht in Anschauungen, sondern in gehduften Akten des Den-
kens liegt die Rettung ... Leben soll anfgebaut werden auf Handeln, Ertra-
gen, Schaffen.“!!

James erschien sein Entschlull, an seine eigenen Mdglichkeiten zu
glauben und sich nicht den Halluzinationen zu iiberlassen, die sich ihm
aufdringten, als Rettung. Die gedankliche Einstellung, mit der man eine
Sache angeht, die Aufmerksamkeit, die man auf sie richtet, wirkt sich im
Handeln aus. Der Weltenlauf ist weder durch einen gottlichen Willen
noch durch eherne Naturgesetze vollkommen determiniert. Die vielen
einzelnen Akte des tidglichen Lebens kénnen immer wieder neue Anféinge
setzen. Sie fithren neue, aus dem Vergangenen unableitbare Moglichkei-
ten in das Geschehen ein.

Aber was ist dieses ,Ich‘, das Entschliisse fafit, will, fiihlt, denkt oder
traumt? Wen meinen wir eigentlich, wenn wir ,Ich‘ sagen? In den
menschlichen Verhaltensweisen zeigt sich eine Zielstrebigkeit, die sich
nicht mehr durch die Wirkung duBlerer Krifte erklaren 1aBt. Umwege
werden gesucht und verschiedene Mittel erprobt, um ein Hindernis zu
iiberwinden und das Ziel zu erreichen. Dies deutet untriiglich auf Ein-
sicht und Wahl, auf eine Spontaneitit des Verhaltens hin. ,,Romeo sucht
Julia wie der Eisenspan den Magnet; und wenn keine Hindernisse im
Wege stehen, geht er genauso geradlinig auf sie zu wie der Span auf den
Magnet. Aber wenn zwischen ihnen eine Wand errichtet wird, verharren
Romeo und Julia nicht dabei, ihre Gesichter wie Verriickte gegen die
Wand zu driicken, wie sich Magnet und Span gegen eine Karte driicken.
Romeo findet bald einen Umweg*“!2.

Derjenige, der ,Ich‘ sagt, weifl nicht nur von den Dingen um sich
herum, sondern er weill auch von sich, von seinen Gedanken, Gefiihlen
oder Triumen. Er ist sich seiner selbst bewuBt. Dieses ,Ich® ist nicht starr
und unveridnderlich wie die Dinge im Raum; es gleicht nicht einer unbe-
wegten Substanz, die im K&rper wie in einer Schachtel eingeschlossen ist.
Das, was wir sind, die personliche Identitdt, bildet sich nicht durch die
Summierung duBerer Reize und einzelner Erlebnisse. Die Einheit des
JIch‘ durch seine wechselvolle Geschichte hindurch gleicht einem Strom.

1 Zit. in: C. Stumpf: William James nach seinen Briefen. Leben, Charakter, Lehre. Berlin
1928, 30.
2 Zit. in: J. Linschoten: op. cit. 19.



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 335

Dessen Bewegung entsteht auch nicht erst aus der Summe der einzelnen
Wassertropfen; unabléssig folgt eine Welle der nichsten. Das ,Ich* ist un-
aufhorlich tatig. Es integriert die vielen einzelnen Gedanken, Gefiihle
und sinnlichen Eindriicke zur Einheit der Erfahrung. Es selbst ist aller-
dings keiner dieser Gedanken oder Eindriicke.

Durch die fortlaufende Integration der Erlebnisse bildet sich allméh-
lich die unverwechselbare Perspektive, unter der ein Mensch die Welt
wahrnimmt. James unterscheidet verschiedene Funktionen des ,Ich®, die
sich wie Schalen einer Zwiebel umeinander lagern: Materielles, soziales
und geistiges Ich sind ineinander verschrinkt. Das materielle Ich besteht
aus dem Leib sowie allen leiblichen Bediirfnissen und den Dingen, die zu
ihrer Befriedigung dienen. Kleidung und Nahrung zdhlen ebenso dazu
wie die Wohnung, in der man lebt und die nihere Umgebung. Das soziale
Ich besteht aus den Bildern, die man von sich hat. Und es bildet sich aus
den Erwartungen, die andere an einen stellen.

Nur das geistige Ich ist jenes innere Zentrum des BewuBtseins, das ur-
teilt, wertet, wahlt und die Erlebnisse integriert. Es ist der BewuBtseins-
strom mit all seinen Méoglichkeiten und Aktivitidten. Durch ihn dauert die
personliche Identitdt auch wihrend der Phasen des Schlafes oder der
Ohnmacht. Wenn wir aus einem tiefen Schlaf oder einer Betdubung erwa-
chen, erkennen wir uns dennoch wieder. Selbst iiber die Spanne der Jahre
hinweg, den Wandel der dulleren Umstinde, der Verinderung der sozia-
len Stellung, des Freundeskreises und der eigenen Ansichten, weill man
sich als derselbe Mensch.

Das ,Ich‘ kann durch die Messung der Gehirnfunktionen nicht empi-
risch nachgewiesen werden; und es kann sich selbst nicht wie einen Ge-
genstand anschauen. Gerade daf3 es sich betrachtet, kann es nicht mehr
sehen. Und doch erfahren wir es in der Einheit unseres Erlebens im Wan-
del der Zeit. Die integrierende Titigkeit des Ich ist fiir James eine Liicke
im naturwissenschaftlichen Weltbild.

Obwohl alle psychischen Funktionen in leiblichen Prozessen verankert
sind, kann man das BewuBtsein nicht aus ihnen ableiten. Die Frage, was
das ,Ich® ist, fithrt James an die Grenzen der Naturwissenschaft. Dabei
hatte er nur deren Anspruch ganz ernst genommen: Er studierte das, was
erfahrbar ist. Erfahrbar ist allerdings nicht nur, was wir mit den Sinnen
und in Raum und Zeit wahrnehmen. Genauso wirklich ist die Erfahrung
des freien Willens, des Ich, des UnbewuBten und religioser Zustinde.
Vorurteilsfrei und unabhéngig von religiésen Dogmen oder weltanschau-
lichen Vorentscheidungen muf3 man das gesamte Spektrum menschlicher
Erfahrungen betrachten. Die Phinomene, die die Naturwissenschaften
untersuchen, bilden nur einen kleinen Ausschnitt der Wirklichkeit.



Regine Kather 336

Nichts berechtigt zu der Annahme, daB nur sie wirklich sind, wahrend in-
nere Erfahrungen unwirklich sind. Es ist in hohem MaBe unwissenschaft-
lich, ganze Bereiche der Erfahrung einfach auszublenden. So wendet Ja-
mes die wissenschaftliche Methode gegen ihre eigene Verengung: Sein
Pragmatismus kritisiert mit Hilfe empirischer Befunde den wissenschaft-
lichen Materialismus.

Die Vielfalt religioser Erfahrungen

Im Jahr 1888 heiratet James die Lehrerin Alice Gibbens. 1889 erkrankt
James und reist nach Europa, um sich in der Schweiz zu erholen. Stattdes-
sen nimmt er am l.internationalen PsychologenkongreB in Paris teil und
kehrt angeregt nach Amerika zuriick. Im Sommer 1892 reist er mit seiner
Familie in den Schwarzwald und in die Schweiz, um sich ein ,Sabbath-
jahr‘ zu génnen. Den Winter verbringt er in Florenz und 148t sich durch
die italienische Malerei inspirieren und kehrt im Herbst 1893 nach Ame-
rika zuriick.

Nun beginnt eine neue Lebensphase: James hatte sein erstes grofies
Werk, die ,Prinzipien der Psychologie‘ nach zwolf Jahren intensiver Ar-
beit endlich abgeschlossen. Sein Aufenthalt in Europa brachte den noti-
gen inneren Abstand. Der Interessenschwerpunkt verlagerte sich immer
mehr auf Philosophie und Religion, so daB er in Harvard von nun an bis
zu seiner Emeritierung im Jahr 1907 eine Professur fiir Philosophie inne-
hatte. Wiederholt hilt James Vorlesungen in seinem lebendigem und per-
sonlichem Stil an verschiedenen Universitdten in Amerika und England.
In Bad Nauheim, der Schweiz und in Rom sucht er Genesung von einem
schweren Herzleiden. Wihrenddessen beschiftigt er sich mit duflerster
Disziplin mit den Biographien von Heiligen und deren religidsen Erfah-
rungen. Die Friichte dieser Arbeit sind die Gifford-Vorlesungen, die er in
Edinburgh in den Jahren 1901 und 1902 hélt. Der groBe Erfolg dieser
,Lectures‘ trigt seinen Namen in protestantische und katholische Kreise.
Schon 1904 erscheinen die Gifford-Vorlesungen als ein umfangreiches
und in brillianter Prosa verfaBBtes Werk mit dem Titel ,Die Vielfalt religio-
ser Erfahrung'.

Wieder geht James wie die Naturwissenschaften von Beobachtungen
aus. Gerade dadurch erschlieBt er einen neuen, ginzlich unorthodoxen Zu-
gang zur Vielfalt religioser Erfahrungen. Sein Werk gerit zu einer tief-
schiirfenden Kritik des medizinischen und anthropologischen Materialis-
mus seiner wie unserer Zeit. Die Leugnung religidser Erfahrungen wire
angesichts der Vielzahl von Berichten iiber alle Zeiten und Kulturen hin-



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 337

weg ginzlich unwissenschaftlich. Es wire blinder Dogmatismus, wenn
man den Wert religiéser Erfahrungen, ihre Bedeutung, auf organische
Prozesse oder psychische Fehlhaltungen zuriickfithren wiirde. Im iibri-
gen wire dann auch die Geistesverfassung eines standhaften Atheisten
aus biographischen und organischen Einfliissen herleitbar. Konnte es
nicht sein, daB religiése Erfahrungen tatsichlich von einem géttlichen
BewuBtsein zeugen, das viel umfassender ist als unser Alltagsbewuf3t-
sein? ,,Es wiirde ein dogmatisches Nichtglauben an die Existenz irgend-
eines iiber dem normalen Menschengeist stehenden Bewufltseins bedeu-
ten, und dies angesichts des hochst lebendigen seelischen Verkehrs von
Menschen mit einem Ideal, das sich dem Gefiihl aufdringt, als ob es
gleichfalls wirklich wire (ich habe keinen solchen Verkehr - ich wollte,
ich hitte ihn —, aber ich kann meine Augen nicht vor seiner Lebhaftigkeit
bei anderen verschlieBen.)... Warum sollen wir nicht im Universum leben
wie unsere Hunde und Katzen in unserem Wohn- und Arbeitszimmer?“!3

Jenseits aller konfessionellen Bindungen trigt James ein breites Spek-
trum von religiosen Erfahrungen zusammen. Man kann zwei Typen von
Menschen unterscheiden: Die ,Einmalgeborenen‘ und die ,Zweimalgebo-
renen‘. Der robuste Charakter des ,Einmalgeborenen nimmt alle Schick-
salsschliige mit unerschiitterlichem Gleichmut hin. Ohne besonders auf-
gewiihlt zu werden, trostet er sich mit ungebrochenem Optimismus iber
schwierige Situationen hinweg. Er leidet nicht sonderlich, sein Selbstbe-
wuBtsein wankt kaum einmal und personliche Krisen sind ihm unbe-
kannt. Er glaubt an das Gute in der Welt und sieht den Kummer tber das
Leid als ein Ubel an, das es zu iiberwinden gilt.

Wihrend der robuste Charakter das Leben nur an der Oberfliche be-
rithrt, kostet der ,Zweimalgeborene® auch seine Tiefen bis zur Neige aus.
Irgendwann in seinem Leben hat er die Briichigkeit des eigenen Daseins
schmerzhaft durchlitten. In einer tiefen Melancholie ist ihm die Welt
sinnlos, zusammenhanglos und leer erschienen. Die kleinen Freuden des
alltiglichen Lebens haben ihre Farbigkeit und ihren Reiz verloren. Die
gewohnlichen Sicherheiten erscheinen als triigerisch. Alles wirkt 6de,
grau und leblos. Das eigene Versagen, versdumte Gelegenheiten, Schuld
und vergebliche Miihen tiirmen sich wie eine riesige Last auf.

Existenzkrisen erschiittern den fraglos hingenommenen Alltag. Sie
konnen der Durchgang zu einer vertieften Weltsicht und Lebenserfah-
rung sein. Der Mensch muf} erst die Verankerung im natiirlichen Leben
verlieren, um am geistigen teilnehmen zu konnen. Erinnern wir uns an Ja-
mes’ eigene Krise, die ihn in den Grenzbereich eines psychotischen Zu-

13 Zit. in: C. Stumpf: op. cit. 33.



Regine Kather 338

sammenbruchs gefiihrt hatte. James selbst hat diesen Einbruch nie als
mystische Erfahrung verkannt. Trotzdem hatte er ihm eine religiose Be-
deutung beigelegt: Schlagartig und mit bezwingender Gewalt war ihm die
Tiefendimension des menschlichen BewuBtseins aufgegangen. Seither
offnete er sich immer mehr der Frage nach jener, das personliche Ich
ibersteigenden Dimension. Wenn er die Schilderungen anderer liest,
klingen Seiten des eigenen Wesens mit an. Mit hoher Sensibilitit arbeitet
er die Entwicklungsméglichkeiten heraus, die noch in extremen Krisen
verborgen sein konnen. Zielsicher spiirt er, wo ein Mensch einen neuen
Lebensimpuls empfiangt. An einen Atheisten schreibt James im Jahr
1904: ,,Ich habe keine lebendige Empfindung eines Verkehrs mit Gott.
Ich beneide die, die eine solche haben, da ich weil3, daB sie mir unendlich
helfen wiirde. Das Géttliche ist fiir mein aktives Leben auf abstrakte Be-
griffe beschrinkt, die als Ideale mich interessieren und beeinflussen, aber
sie tun es nur schwach im Vergleich mit dem Gottesgefiihl, wenn ich ein
solches hitte. Es ist nur ein Intensititsunterschied, aber Intensititsunter-
schiede konnen unser ganzes Energiezentrum verschieben. Immerhin ...
es ist etwas in mir, das antwortet, wenn ich von AuBerungen des Gottes-
bewulltseins bei anderen hére... Etwas sagt mir: dort liegt Wahrheit, und
ich bin sicher, daB es sich nicht bloB um alte theistische Gewohnheiten
und Kindheitsvorurteile handelt... Nennen sie dies, wenn Sie wollen,
meinen mystischen Keim*“!4. Erst in den letzten fiinf Jahren vor seinem
Tod, so schildert James, habe er mehrmals das Gefiihl einer mystischen
Ausweitung des Selbst gehabt.

Was geschieht nun in der religiosen Erfahrung? Es sei die Verlagerung
des inneren Energiezentrums, eine Steigerung der Erlebnisintensitit,
sagte James. Die Evolutionstheorie regte James dazu an, religiose Erfah-
rungen als qualitativen Sprung in eine neue psychische Gleichgewichts-
lage zu deuten. Einzelne Einfliisse sind vielleicht lange Zeit in der Stille
unbewuBt gereift. Andere Erfahrungen haben méglicherweise einen
Schock ausgeldst. Neue Informationen haben allmihlich die Blickrich-
tung verschoben. Plétzlich gewinnt das psychische System einen anderen
Schwerpunkt, so dal der Mensch von einem héheren Energieniveau her
lebt. Diese neue Struktur bleibt dauerhaft: .,in einem Menschen (verla-
gert sich) das Zentrum seiner personlichen Energie und neue Hohe-
punkte der Emotion (leuchten auf). ... die Phinomene ... (gehen) teilweise
auf explizit bewullte Prozesse des Denkens und Wollens zuriick, aber
weithin auch auf die unterbewuBte ... Reife von Motiven, welche die Le-
benserfahrung abgelagert hat. Zur Reife gelangt, schliipfen die Ergeb-

14 Zit. in: C. Stumpf: op. cit. 17.



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 339

nisse aus oder stehen plotzlich in Bliite.“!> ,In ihr kippt der innere
Mensch in eine véllig andere Gleichgewichtslage, lebt von der Zeit an in
einem neuen Energiezentrum®.!¢

Religitse Zicle, die zuvor nur am Rande des BewuBtseins waren, bil-
den von nun ab sein stindiges Zentrum. Andere Vorstellungen versinken
im Hintergrund. Alle Werte und psychischen Krifte werden neu um die-
sen Brennpunkt organisiert. Die Melancholie ist endgiiltig iiberwunden.
Ein reifer religioser Glaube ist von einem intensiven Gliicksgefiihl beglei-
tet. In seltenen Momenten kann es in der mystischen Erfahrung noch
iiberschritten werden. Die Person gewinnt ein hoheres Mal3 an innerer
Stabilitit. Ihr Handeln wirkt einheitlicher, ausgeglichener, lebendiger.
Bisher unerschlossene Krifte werden wach. Die Fahigkeit, die Wider-
spriiche der Wirklichkeit, ihre Harten und Unstimmigkeiten zu ertragen,
wichst. Das Umkippen in eine neue innere Gleichgewichtslage fiihrt zu
vollig anderen Verhaltensweisen, ohne daf3 es noch einer Willensanstren-
gung bediirfte. ,,Wie ... eine hichste Liebe kleinere Opfer in Gewinn ver-
wandeln kann, so kann ein hichstes Vertrauen gewdhnliche Sicherheiten
verhal3t machen, und es kann in einer gewissen Glut generdser Erregung
unaussprechlich niedrig erscheinen, sich noch an personlichen Besitztii-
mern festzuhalten.*!’

Religionen, so sah schon William James, bringen leicht Exzentriker mit
einem bis ins Krankhafte gesteigerten Verhalten hervor. Dies ist fiir Ja-
mes nicht die Folge der Religion, sondern der Personlichkeitsstruktur ins-
gesamt. Fanatismus, Selbstquaélerei, Priiderie, Skrupulositit, Einféltigkeit
oder missionarischer Eifer sind mit intellektueller Enge verbunden.
Wenn die Balance der inneren Krifte fehlt, kann die religiose Erfahrung
nicht angemessen verarbeitet werden. Nur ein freies Spiel von Gefiihl,
Denken und Willen fiihrt zur geistigen Weite. ,,Starke Affektionen erfor-
dern einen starken Willen; starke Krifte zum Handeln gebrauchen einen
starken Intellekt; ein starker Intellekt benotigt starke Sympathien, um
das Leben stabil zu erhalten.*!?

Uber die Bedeutung von religidsen Erfahrungen sollten keine Dogmen
entscheiden. Die Kriterien, die tiber den Wert religioser Erfahrungen ur-
teilen, miissen fiir James mit dem gesunden Menschenverstand iiberein-
stimmen. Religiose Erfahrungen miissen dem einzelnen und der Entwick-
lung der Menschheit niitzen. Warum eigentlich sollte die Evolution mit
dem Menschen plotzlich zum Stillstand kommen? Sollte der Mensch

15 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 222.
16 W, James: Die Vielfalt ..., op. cit. 304.
7' W, James: Die Vielfal..., op. cit. 308.
18 W, James: Die Vielfalt..., op. cit. 323.



Regine Kather 340

wirklich nur eine Sackgasse sein? Sind alle Méglichkeiten der Entwick-
lung, die in ihm schlummern, schon ausgeschépft? ,An ihren Friichten
sollt ihr sie erkennen’, ist der Leitgedanke des Pragmatismus. Einen Nut-
zen hat Religion nur dann, wenn sie die Entwicklungsméglichkeiten der
Menschheit fordert. ,,Dies ist nichts als die Anwendung des Grundsatzes
von der Eliminierung des menschlich Unpassenden und des Uberlebens
des menschlich Passendsten auf religiése Uberzeugungen*.!®

Aber welchen Wert konnen religiése Tugenden schon fiir die Mensch-
heit haben? Sind sie nicht eher, wie Friedrich Nietzsche sagt, Ausdruck
von krankhafter Schwiche, von einer verlogenen, doppelb6édigen ,Skla-
venmoral‘? ,,Wenn man das Schwergewicht des Lebens nichtins Leben,
sondern ins ,Jenseits‘ verlegt..., so hat man dem Leben iiberhaupt das
Schwergewicht genommen ... Wozu Gemeinsinn, ... wozu mitarbeiten, zu-
trauen, irgendein Gesamtwohl férdern...? Das ,Heil der Seele‘ - auf
deutsch: ,die Welt dreht sich um mich... Das Gift der Lehre ,gleiche
Rechte fiir alle‘ — ... das Christentum hat jedem Ehrfurchts- und Distanz-
Gefiihl zwischen Mensch und Mensch, das heiBt der Voraussetzung... zu
jedem Wachstum der Kultur einen Todkrieg ... gemacht — es hat aus dem
ressentiment der Massen sich seine Hauptwaffe geschmiedet gegen uns, ...
gegen unser Gliick auf Erden ... das Bediirfnis nach Glauben ... ist ein Be-
diirfnis nach Schwdche. Der Mensch des Glaubens ist notwendig ein ab-
hingiger Mensch... Erwigt man, ... wie der Zwang, in einem héheren
Sinn die Sklaverei, die einzige und letzte Bedingung ist, unter der der wil-
lensschwichere Mensch, zumal das Weib, gedeiht: so versteht man
auch... den ,Glauben‘.“?°

William James sieht die Dinge genau umgekehrt: Gerade Askese gilt
den meisten als eine Haltung, die besonders anfillig ist fiir Uberspannt-
heit und ExzeB. Jenseits aller Abirrungen driickt die Askese fiir James die
Haltung des ,Zweimalgeborenen‘ aus. Er wei}, daB es in dieser Welt eine
grundsétzliche Verkehrtheit gibt, fiir die er selbst anfillig ist und der er
sich stellen muB3. Es ist eher ein auBergewohnlicher Realititssinn, der ei-
nen Menschen zum Verzicht auf Ehrungen, Reichtiimer und Sicherungen
fiihrt. Als an Buddha ein Leichnam vorbeigetragen wurde, sah er blitzar-
tig, daf} dies frither oder spiter sein eigenes Schicksal sein wiirde. Er er-
kannte seine Sterblichkeit, die keine Macht der Welt wiirde verhindern
konnen. Dies war der entscheidende Impuls, sich ganz der Suche nach
der Losung des Ritsels vom Leben zu weihen.

19 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 314.
20 F. Nietzsche: Der Antichrist, in: Werke Bd. 111, (Hg.: K. Schlechta). Frankfurt/M., Ber-
lin, Wien 1979, 651; 667.



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 341

Im iibrigen ist ein gewisser Verzicht auf Wohlstand auch eine soziale
Tugend. Das Ideal materieller Armut fithrt zu einem Leben, das frei ist
von dem Willen, Schwichere auszubeuten. Diese Einsicht, die William
James 1902 niederschrieb, hat heute eine neue Aktualitit erlangt. Die
Angst vor einer EinbuBle des Wohlstandes greift in der westlichen Welt
um sich. Aber gerade fortschrittliche Wirtschaftskonzeptionen berufen
sich auf asketische Ideale. Eine Einschrinkung des Konsums ist um des
Uberlebens der Menschheit willen notwendig. Mit dem alten ménchi-
schen Ideal der Armut ist allerdings nicht nur Verzicht verbunden. ,,Die
Freiheit von materiellen Bindungen, die unbestochene Seele, die ménnli-
chere Gleichgiiltigkeit, Lebensunterhalt durch das, was wir sind oder tun,
nicht durch das, was wir haben*?!,

Auch im Streben nach Heiligkeit entdeckt James menschliche Qualita-
ten, die fiir das soziale Wohlergehen nétig sind. Die Heiligen vertrauen
unbeirrbar auf den guten Keim jedes Menschen, unabhingig von den so-
zialen Etiketten. Sie sehen ihn im Armen und im Kranken ebenso wie im
sozial Geichteten und sogar im Verbrecher. Sie blicken auf die Wiirde ei-
nes Menschen, ungeachtet seiner Vergangenheit; dadurch spornen sie
ihn an, wiirdig zu sein. Sie vertrauen auf die Moglichkeit seiner inneren
Wandlung. Und in der Tat ist ja die Entwicklung eines Menschen unvor-
hersehbar. Niemand weill, was an verborgenen Mdoglichkeiten in ihm
schlummert und irgendwann vielleicht ins Zentrum der Persdnlichkeit
riickt. ,,Unter diesem Gesichtspunkt kénnen wir zugeben, dall die Men-
schenfreundlichkeit, die wir bei allen Heiligen finden, ... eine in Wahrheit
kreative soziale Kraft ist... ohne jenes Ubervertrauen in die Wiirde des
Menschen, das sie zeigen, wiirde der Rest von uns in geistlicher Stagna-
tion liegen ... die allgemeine Funktion seiner Néchstenliebe in der sozia-
len Entwicklung ist lebenswichtig und wesentlich. Wenn die Dinge sich
stindig aufwérts bewegen sollen, miissen einige bereit sein, den ersten
Schritt zu tun und das Risiko zu tragen.*??

Heilige sind fiir James Fackeltriager, die ihrer Zeit voraus sind. Da-
durch erscheinen sie dieser wie seltsame Fremdlinge oder millungene
Geschopfe. Die Welt ist noch nicht da, wo sie sind. Trotzdem hinterlassen
sie eine unausloschliche Spur. Gerade weil sie an die gegenwirtige Welt
schlecht angepaBt sind, sind sie das Ferment einer besseren Welt. Sie zei-
gen, was moglich wire. Heute sind die Menschen weitgehend von kurz-
sichtigen, egoistischen Trieben beherrscht. Sie kénnten aber zur friedli-
chen Gemeinschaft mit anderen heranreifen. Fordert es nicht viel mehr

20W. James: Die Vielfalt ..., op. cit. 348.
2°W. James: Die Vielfalt ..., op. cit. 338f.



Regine Kather 342

Starke und Souverinitit, den anderen gelten zu lassen, anstatt ihn zu de-
miitigen, zu quélen und zu vernichten? ,SchlieBlich bewahren ihn seine
demiitige Gesinnung und seine asketischen Tendenzen vor den kleinli-
chen personlichen Pritentionen, die unseren normalen sozialen Verkehr
behindern.“?}

Der Psychologe in William James erkannte, da} verschiedene Charak-
tere unterschiedliche Ausgangspunkte fiir ihre religiése Entwicklung ha-
ben. Da di¢ Anlagen der Menschen breit gestreut sind, gibt es ein ganzes
Spektrum religioser Haltungen und Erfahrungen. Sie sind sinnvoll, weil
jeweils andere Gemiits- und Verstandesbediirfnisse befriedigt werden
miissen. ,,Sind sie in ihren inneren Bediirfnissen so gleich, daB fiir Harte
und Weiche, fiir Stolze und Demiitige, fiir Strebsame und Faule, fiir krif-
tig Gesonnene und Verzweifelnde genau dieselben Arten religisen An-
sporns erforderlich sind? Oder sind im Organismus der Menschheit mit
verschiedenen Typen des Menschen verschiedene Funktionen verbun-
den, so daB einige besser fiir eine Religion der Bestitigung sind, wihrend
andere besser sind fiir eine des Schreckens und des Tadels??*

Auch nach dem Umkippen in eine neue Gleichgewichtslage leben ver-
schiedene Menschen von unterschiedlichen Energieniveaus. Was fiir den
einen das AuBerste ist, das moglich ist, ist fiir den anderen erst der Be-
ginn. Jeder hat sein eigenes Maf} der Vollkommenheit. Auch in der Reli-
gion sieht James einen Pluralismus der Wege, Sichtweisen und Lebensin-
tensitdten. Die Toleranz gegeniiber der Vielfalt religioser Erfahrungen ist
allerdings keine bequeme Beliebigkeit. Religion kann fiir James kein ab-
geschlossenes Gebdude von Lehrsiatzen und Dogmen sein. Sie ist Aus-
druck des unaufhérlichen Ringens der Menschen um Wahrheit, das zu ei-
ner stindigen Vertiefung der Einsicht filhren kann. Alle Erkenntnis ist
eine Anndherung an die Wahrheit von verschiedenen Seiten; sie ist ein
unabschlieBbarer Proze3: ,,die eigene Offenheit fiir Korrekturen zuzuge-
ben ist eine Sache, sich dem Meer ziligellosen Zweifels zu {iberlassen eine
andere... Wenn weitere Bereiche der Wahrheit sich 6ffnen, ist es gewi3
das beste, wenn wir fihig sind, uns selbst fiir ihre Annahme zu 6ffnen, un-
behindert durch unsere fritheren Anspriiche... Ich bin in der Tat der
Uberzeugung, dal weder wir noch irgendein anderer sterblicher Mensch
zu einem bestimmten Zeitpunkt absolut nicht korrigierbare und nicht ver-
besserbare Wahrheit iiber solche Tatbestdinde gewinnen kénnen, wie es
die sind, mit der sich die Religionen beschiftigen ... Ich bin kein Liebha-

3 'W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 350.
2 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 316f.



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 343

ber von Unordnung und Zweifel an sich. Vielmehr fiirchte ich, die Wahr-
heit durch diesen Anspruch, sie schon ganz zu besitzen, zu verlieren.*“?

Theologische Gedankengebiude sind nur Hilfsmittel, um religiése Er-
fahrungen zu beschreiben. Den Urquell aller Religion sieht James in der
mystischen Erfahrung des Gottlichen. Alle Religionsstifter schopften
ihre Weisheit aus der lebendigen Verbundenheit mit einem gréBeren Be-
wulBtsein. In der mystischen Erfahrung werden die Grenzen des Verstan-
des in einem zeitlosen Augenblick tiberstiegen. Man kann nur noch in
Gleichnissen, Symbolen oder Parabeln dariiber sprechen. Hier muB3 der
Verstand schweigen. Unverzichtbar ist er fiir die kritische Analyse der re-
ligiosen Erfahrung, fiir die Interpretation, den Vergleich, den Austausch
mit anderen und fiir das stille Selbstgesprich.

Philosophie und Theologie hitten als Wissenschaft der Religionen ein
weites Arbeitsfeld. Dies gilt heute noch mehr als zur Zeit von James: Die
Entfernungen sind durch die Medien, durch Reisen und Arbeitsbedin-
gungen zusammengeschrumpft. Es gibt immer mehr Ubersetzungen der
heiligen Schriften und der Weisheitsbiicher anderer Religionen. Aul3er-
dem hat das Bediirfnis, sich selbst zu orientieren, in den letzten Jahren
stark zugenommen.

Dennoch kann die Wissenschaft die lebendige Erfahrung nicht erset-
zen. Wer seine Religiositit auf Gedankengebidude oder Dogmen stiitzt,
lebt fiir James nur aus zweiter Hand. Er gleicht jemandem, der die Speise-
karte studiert, ohne je etwas davon zu essen. Genauso unbefriedigend
bliebe es, anstatt der Worte nur eine Rosine auf die Speisekarte zu kleben.
Die mystische Erfahrung wére ohne den Versuch, sie in Begriffe zu fas-
sen, unvollstindig. ,,Das Wissen iiber eine Sache ist nicht die Sache
selbst. ... die Ursachen von Trunkenheit zu verstehen, (ist) nicht dasselbe,
wie betrunken zu sein.*“2¢

Das kosmische BewuBtsein

Uber den Nutzen hinaus miissen religiése Erfahrungen auch wahr sein:
Seit seiner eigenen Existenzkrise hatte sich James mit dem menschlichen
BewuBtsein beschiftigt. Es ist viel weiter als das, was uns davon bewuBt
ist. Unser normales, waches BewuBtsein ist nur ein besonderer Typ von
verschiedenen moglichen BewubBtseinszustinden. Das bewuBte Ich ist
nur durch eine diinne Wand von einem viel grofSeren unbewufiten Be-

3 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 315-317.
26 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 451.



Regine Kather 344

reich getrennt. ,,Das unterbewufite Selbst ist heutzutage eine gut beglau-
bigte psychologische Entitét... Abgesehen von allen religiosen Uberle-
gungen gibt es wirklich und buchstdblich im Ganzen unserer Seele mehr
Leben, als uns zu irgendeiner Zeit bewuft ist.*?’

Das bewuBte Ich nimmt nur einen engen Ausschnitt der Wirklichkeit
wahr. Wirklichkeit ist tiefer und reicher als wir gewohnlich denken. Der
gemeinsame Kern in der Vielfalt religiéser Erfahrungen liegt darin, daB
alle von einer Wirklichkeit jenseits des individuellen BewuBtseins berich-
ten. Lediglich die Interpretationen dieser Wirklichkeit unterscheiden
sich. Man mag sie ,Gott‘, ,Nirwana‘ oder ,Brahman‘ nennen. Es handelt
sich um ein schier grenzenloses ,Meer des BewuBtseins‘, an dem das indi-
viduelle BewuBtsein teilhat.

Das unbewuBte Selbst des Menschen bildet die Briicke zwischen jenem
,Meer des BewuBtseins‘ und dem bewuBten Ich. Religiose Erfahrungen
entstehen fiir James, wenn aus diesem ,Meer des BewuBtseins‘ in seltenen
Augenblicken Einfliisse in das individuelle BewuSBtsein hineinstrémen.
Das kosmische Bewufltsein ist die Quelle der mystischen Erfahrungen.
Die lebendige Beriihrung mit ihm hebt das individuelle BewuBtsein auf
ein hoheres Niveau. Es vermittelt das Gefiihl der Rettung, des Vertrauens
und des Friedens. Die Welt erscheint unter einem umfassenderen Ge-
sichtspunkt, wie wenn man sie durch ein weiteres Fenster betrachtet.

Das kosmische BewuBtsein ist nicht nur eine religiose Wahnvorstel-
lung, nicht nur eine Projektion von Kindheitssehnsiichten nach Gebor-
genheit oder von narzifitischen Stérungen. Fiir James ist es ebenso wirk-
lich wie die Welt des Alltags. Es ist das unerschdpfliche Reservoir unserer
Ideale. Es bringt reale Wirkungen hervor, indem es unser Handeln be-
stimmt. Durch die Verwandlung unseres Verhaltens wirkt es wiederum
auf die alltagliche Welt ein: ,(wir haben) in der Tatsache, daf3 der Mensch
... in Kontinuitdt mit einem weiteren Selbst steht, von dem Erfahrungen der
Rettung ausgehen, einen positiven Inhalt von religiéser Erfahrung, der,
wie mir scheint, in seinem ganzen Umfang buchstdiblich und objektiv wahr
ist. 8

Dieses gottliche Selbst ist fiir James eine Wirklichkeit jenseits der indi-
viduellen Bewufitseinszentren. Es garantiert eine ideale Ordnung in der
Welt. Und es verbindet die zahllosen vereinzelten BewubBtseinszentren
untereinander. ,,Wir sind mit unserem individuellen Leben wie Inseln in
der See, oder wie Bdume im Wald. Der Ahorn oder die Pinie kénnen sich
mit ihren Blittern zuwispern... aber ebenso sind die Bidume mit ihren

2 W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 466f.
2 'W. James: Die Vielfalt..., op. cit. 469.



Die Vielfalt menschlicher Erfahrung 345

Waurzeln in der Dunkelheit unter der Erde verbunden und die Inseln hén-
gen auch durch den Meeresboden untereinander zusammen. Ebenso gibt
es ein Kontinuum von kosmischem BewuBtsein, gegen das unsere Indivi-
dualitit nur einen zufilligen Damm bildet und in die unser individueller
Geist wie in ... ein Reservoir eintaucht. Unser ,normales‘ BewuBtsein ist
so umgrenzt, daB es sich unserer duBBeren irdischen Umgebung anpassen
kann, aber der Damm ist an einigen Stellen schwach, und passende Ein-
fliisse von jenseits dringen ein und weisen so auf die sonst nicht verifizier-
bare gemeinsame Verbundenheit hin.*?

In dem franzosischen Philosophen Henri Bergson entdeckte James ei-
nen verwandten Geist und begann mit ihm im Dezember 1902 eine Korre-
spondenz’®. James wurde immer mehr mit akademischen Ehren iiber-
hiuft, denen er selbst immer weniger Bedeutung beimaB. Seit 1903 zog er
sich vom Getriebe des akademischen Lebens mehr und mehr zuriick. Das
Streben nach ,Simplification‘, nach Vereinfachung des Lebens, trat zu-
nehmend in den Mittelpunkt. Durch die korperliche Anfélligkeit wurde
James gezwungen, sich immer starker auf das zu konzentrieren, was ihm
wesentlich war. Sein Werk hatte schon in den letzten Jahren ein hohes
MaB an innerer Disziplin gefordert. Jetzt war der Zeitpunkt gekommen,
an dem er spiirte, daB er immer schirfer unterscheiden muflte zwischen
dem, was sein innerstes Anliegen war und dem, worauf er verzichten
konnte. So rundete sich sein Werk in den letzten Lebensjahren. Sein
Schreibstil ist ausgefeilt; man spiirt, daB die Gedanken ausgereift sind, so
daB sie den Leser unmittelbar ansprechen. Die Sprache erlangt jene kri-
stalline Klarheit und Lebendigkeit, die zeigt, wie tief manche Fragen
durchdrungen wurden. Frei von personlichen Eitelkeiten, Geltungsstre-
ben und Profilierungsgebaren stellen sich die Gedanken rein dar. Durch
die Vereinfachung des eigenen Lebens gewann auch das, was James an
Bleibendem zu sagen hatte, immer klarere Konturen.

Im Jahr 1905 fiihrt James das Bediirfnis nach Erholung noch einmal
nach Europa. Er besucht Athen und wohnt in Rom dem internationalen
PsychologenkongreB bei. 1907erscheint ein weiteres Werk mit dem Titel
,Der Pragmatismus‘. Im selben Jahr reicht James seine Entlassung an der
Harvard Universitit ein. Im Sommer 1908 hilt James in Oxford die Hib-
bert-Lectures, die ein Jahr spiter als Buch mit dem Titel ,Das pluralisti-
sche Universum* erscheinen. Aufmerksam verfolgt er die Gedanken von
Freud und Jung. Jung selbst schopfte etliche Anregungen aus den Stu-

»'W. James: Die Vielfalt ..., op. cit. 504.

3 Henri Bergson: Uber den Pragmatismus von William James. Wahrheit und Wirklichkeit,
in: Denken und schipferisches Werden. Aufsdtze und Vortrige. Meisenheim/Glan 1948,
234-245.



Regine Kather 346

dien von James’ Werk. Freuds Traumtheorien und seinen Symbolismus
hielt James fiir eine gefihrliche Verengung.

Im Frithjahr 1910 reiste James noch einmal mit seiner Familie nach
Bad Nauheim zur Erholung. Trotzdem verschlechterte sich sein Gesund-
heitszustand zunehmend. Wenige Wochen nach der Riickkehr nach Ame-
rika starb James am 26.August 1910.

Der Lebensweg von William James zeigt beispielhaft die Moglichkei-
ten und Grenzen der Naturwissenschaften. Diese beschreiben Erfahrun-
gen mit der Wirklichkeit. Indem James genau dies tut, gelangt er an die
Grenzen der Naturwissenschaft. Die Wissenschaft erfaBt die Welt, ohne
die mannigfaltigen Gefiihle und inneren Erfahrungen der Menschen zu
beriicksichtigen. Dabei berichten auch diese Erfahrungen iiberzeugend
von bestimmten Aspekten der Wirklichkeit. Die ,Achse der Realitiit3!
lduft mitten durch die Individuen hindurch. Indem James allerdings wie
die Naturwissenschaften an Erfahrungen orientiert vorgeht, bahnt er ei-
nen neuen Weg zur Auseinandersetzung mit Religion jenseits von konfes-
sionellen Grenzen: ,,der Gesamtausdruck der menschlichen Erfahrung,
wie ich sie objektiv sehe, zwingt mich unwiderstehlich iiber die engen
Grenzen der ,Wissenschaft‘ hinaus. Ganz gewiB3 ist die reale Welt von an-
derer Art - verwickelter gebaut, als die Naturwissenschaft erlaubt.*32

3 Vgl. W. James: Die Vielfalr ..., op. cit. 458.
2'W. James: Die Vielfalt ..., op. cit. 473.





