
Gregor von Nyssa - 
Vater der christlichen Mystik 
Fridolin Marxer, Basel 

Verkannt und widersprüchlich 

In diesem Jahr begehen wir den 1600. Todestag des hl. Bischofs und Kir- 
chenvaters Gregor von Nyssa (335-394). Im deutschen Sprachraum ist er 
bei einem breiten Leserkreis vielleicht nicht genügend bekannt. Auch in 
der deutschen Fachtheologie wird er (im Gegensatz zur entsprechenden 
Theologie im französischen Sprachraum) wohl nicht in seiner ganzen Be- 
deutung gewürdigt. In der •Geschichte der abendländischen Mystik" von 
Kurt Ruh1 wird Gregor von Nyssa übergangen. Das für das Verständnis 
der Mystik grundlegende, auf drei Bände angelegte, neuere Werk beginnt 
mit der Darstellung von Dionysius Areopagita. Eine andere Wertskala 
wenden in dankenswerter Weise Gerhard Ruhbach und Josef Sudbrack 
im Werk •Große Mystiker. Leben und Wirken"2 an, in dem sie Gregor 
von Nyssa den ersten Platz einräumen. Im französischen Geistesraum da- 
gegen wird der zum Dreigestirn der Kappadozier des 4. Jahrhunderts 
(Basilius, Gregor von Nazianz, Gregor von Nyssa) gehörende jüngere 
Bruder von Basilius dem Großen, als •Vater der christlichen Mystik"3, als 
•Begründer der mystischen Theologie"4 betrachtet. Sein Platz in der Ge- 
schichte der Mystik wird ihm als •Vorläufer und hauptsächlicher Inspira- 
tor ... des Areopagiten"5 zugewiesen. 

Die ganze theologische Bedeutung des hl. Gregor von Nyssa gilt es für 
die christliche Geistesgeschichte noch zu entdecken und ins rechte Licht 
zu stellen. •Das Werk Gregors ist lange Zeit verkannt und schlecht beur- 
teilt worden", bemerkt M. Canevet, die Verfasserin des betreffenden Arti- 
kels im Dictionnaire de Spiritualite. Als einen Grund dafür gibt sie •die 

1 K. Ruh, Geschichte der abendländischen Mystik. Bd. I. München 1990. 
2 M. Canevet, Gregor von Nyssa(ca.. 333-ca. 394). In: G. Ruhbach/J. Sudbrack, Große My- 
stiker. Leben und Wirken. München 1984, 17-35. Vgl. auch Th. Böhm, Die Konzeption der 
Mystik bei Gregor von Nyssa, in: Freiburger Ztschr. für Phil. u. Theol. 1994, Heft 1-3. 
3 J. Lemai'tre/R. Roques/M. Viller, art. Contemplation. C. Gregoire de Nysse. DSp II 1773; 
M. Viller/K. Rahner, Aszese und Mystik der Väterzeit. Ein Abriß. Freiburg i. B., 139. 
4 J. Danielou, Platonisme et theologie mystique. Doctrine spirituelle de Gregoire de Nysse. 
Paris 2/1944. 
5 L. Bouyer, La spiritualite du Nouveau Testament et des Peres. In: Histoire de la spiritualite 
chretienne. Bd. I. Paris 1960, 423. 



Fridolin Marxer 348 

philosophische Verkleidung" seines Schriftwerks an, die •die authentisch 
christliche Eigenschaft seiner Gedankenwelt (zu) verhüllen" vermochte6. 

Das Schicksal, das Gregor in der nachfolgenden Geistesgeschichte wi- 
derfahren ist, wurde ihm schon zu Lebzeiten zuteil. Er hatte das undank- 
bare Los gezogen, für lange Zeit im Schatten seines großen älteren Bru- 
ders, des hl. Basilius des Großen, des Bischofs von Cäsarea (ca. 330-379), 
stehen zu müssen. Zum Mißfallen des älteren Bruders, der ein Tatmensch 
und tüchtiger Organisator war, folgte der jüngere nicht den Pfaden, die 
ihm jener für sein Leben abgesteckt hatte. Basilius hatte den jüngeren 
Bruder Gregor zum Bischofsamt bestimmt, so wie er seinen zur Lyrik nei- 
genden Freund Gregor durch sanften Druck zur Annahme des Bischofs- 
sitzes von Nazianz bewogen hatte. Zum Verständnis dieser Handlungs- 
weise sei bemerkt, daß es Basilius nicht um Machtausübung, sondern um 
die Verteidigung des rechten Glaubens der Kirche ging, der durch die 
vom Kaiser Valens unterstützten Arianer bedroht war. 

Wie dem auch gewesen sein mag, der kleine Bruder des großen Basilius 
ging vorerst seine eigenen Wege. Er begeisterte sich, wie es einem später 
geschriebenen Brief zu entnehmen ist7, für die heidnische Kultur, die un- 
ter Kaiser Julian einen letzten Aufschwung erlebt hatte, insbesondere für 
die Rhetorik des Libanios. Er heiratete und schlug die Laufbahn eines 
Rhetors ein. 

Doch ganz sicher scheint er sich seines Entschlusses nicht gewesen zu 
sein. Für längere Zeit zog er sich in die Einsamkeit der Wüste zurück; ob 
allein oder zusammen mit seiner Frau, läßt sich historisch nicht entschei- 
den. Ebensowenig ist es geschichtlich gesichert, ob er die Ehe mit seiner 
Frau weiterführte, als er schließlich 372 das Bischofsamt von Nyssa an- 
nahm, was in der Kirche damals möglich war. Mit Sicherheit läßt sich da- 
gegen sagen, daß er als Verheirateter (auf Bitten von Mönchen) den Trak- 
tat •De Virginitate" geschrieben hat, der ein einzigartiges Loblied der vor 
Gott gelobten Jungfräulichkeit darstellt. 

Damit ist der Widersprüchlichkeit in Gregors Lebensführung nicht ge- 
nug. Gregor hatte sich zwar zum Bischof weihen lassen; aber er hatte we- 
nig Freude an seiner Aufgabe. Ihm lag nicht viel an seiner Herde, für die 
er als Hirte bestellt war. Für einige Jahre ließ er sie allein zurück. Als er 
dann wieder zurückkehrte, wurde er von den Gläubigen freudig willkom- 
men geheißen. Er scheint sich nun auch endlich in seiner Aufgabe wohl- 
gefühlt zu haben. Vollends zur Entfaltung kam er aber erst, als sein Bru- 
der Basilius 379 starb. Auf pastoraler und theologischer Ebene ergänzte 

6 M. Canevet, art.   Gregoire de Nysse (saint). DSp VI, 979. 
7 PG 46, 1050 A. 



Gregor von Nyssa - Vater der christlichen Mystik 349 

er nun als der jüngere Bruder, was der ältere unvollendet gelassen hatte. 
Den Mönchs- und Frauenorden, die Basilius gegründet und gefördert 
hatte, gab er die noch fehlende spirituelle Grundlage. Anzumerken ist, 
daß auch die von beiden Brüdern verehrte ältere Schwester, die hl. Ma- 
krina, ein Kloster gegründet hatte, in das später auch die Mutter eintrat. 

Die theologischen Werke, die Gregor nun in wenigen Jahren verfaßte, 
sind •ebenso vielfältig wie umfangreich". Sie legen Zeugnis ab von •einer 
sehr großen philosophischen und wissenschaftlichen Kultur und einer 
zugleich brillanten und tiefgründigen Geisteskraft"8. Die Werke lassen 
sich aufgliedern in dogmatische, exegetische und spirituelle, eher leicht 
aszetische oder tiefsinnig mystische Schriften9. Für unser Thema kom- 
men sinngemäß vor allem die spirituellen Werke in Betracht, die zum gro- 
ßen Teil aus Schriftkommentaren bzw. -homilien hervorgegangen sind. 
Hervorzuheben sind die im eigentlichen Sinn mystischen Bücher, die 
Gregor einen Ehrenplatz in der Geschichte der Mystik eingetragen ha- 
ben. Das sind •Das Leben des Mose"10, um 392, wahrscheinlich auf Bit- 
ten eines Mönches verfaßt, und die 15 Homilien •Über das Hohelied"11. 
Für das Mystikverständnis des Nysseners sind außerdem bedeutsam der 
Traktat •Über die Jungfräulichkeit"12, wo von der Erschaffung des Men- 
schen nach dem Bild Gottes die Rede ist, und die Homilien über die acht 
•Seligpreisungen"13, vor allem die 6. Homilie über •das reine Herz", in 
dem sich das Bild Gottes spiegelt. 

I. Der Stufenweg der mystischen Erfahrung 

Nach der Vorstellung der Person kommen wir nun zur Darstellung des 
wohl bedeutsamsten Aspektes aus dem reichen Spektrum des Schaffens, 
dem Stufenweg der mystischen Erfahrung. Die griechische Philosophie 
bemühte sich in sorgfältigen Untersuchungen um die Bestimmung der 
Vollkommenheit der Tugend. Die Philosophen waren der Meinung, daß 
das Streben nach der Tugend in einem bestimmten Punkt abgeschlossen 

8 M. Canevet, art. Gregoire de Nysse (saint). DSp VI, 974. 
9 Bedeutende dogmatische Schriften: Contra Eunomium, De anima et resurrectione, Ora- 
tio catechetica magna; exegetische Schriften: De hominis opificio, Hexaemeron; spiritu- 
elle Schriften: De instituto christiano, De perfectione, De professione Christiana, Vita b. 
Macrinae, Ausführliche Darstellung in: M. Canevet, art. Gregoire de Nysse (saint). DSp 
VI, 974-979. 
10 De vita Moysis. PG 44, 297-429. 
11 In canticum canticorum. PG 44, 756-1120. 
12 De virginitate. PG 46, 317-416. 
13 De beatitudinibus. PG 44, 1193-1301. 



Fridolin Marxer 350 

sein werde. Gregor von Nyssa, der das Denkschema der griechischen Phi- 
losophie als Grundlage für die Beschreibung des Strebens des Christen 
nach der Gottesschau verwendete, betonte dagegen, daß das gesetzte Ziel 
nie erreicht werden könne, und daß die letzte Vollendung in einem endlo- 
sen Fortschreiten besteht, in der sog. Epektase14. 

Mit den geistlichen Schriftstellern der Patristik vor und nach ihm teilte 
Gregor von Nyssa die Vorliebe für die Einteilung des Aufstiegsweges zu 
Gott in einzelne Schritte oder Stufen. Ähnlich wie Origenes und Basilius 
kennt er die Einteilung nach den verschiedenen Lebensstufen: Kindheit, 
Jugend, Erwachsenenalter (vgl. 1 Kor 3,1-2). An sich und wegen der 
nachhaltigen Wirkung in der christlichen Geistesgeschichte bedeutsamer 
ist die Unterscheidung nach dem sachlichen Gesichtspunkt, die sich in 
der klassisch gewordenen Lehre von den drei Wegen: Reinigung, Er- 
leuchtung, Einigung, bis heute im geistlichen Schrifttum erhalten hat. 
Auch hierin schließt sich Gregor an Origenes an. 

Eine Eigentümlichkeit des dreigliedrigen Stufenwegs besteht bei Gre- 
gor darin, daß jede Stufe von zwei Aspekten bestimmt ist, einem eher ne- 
gativen und einem eher positiven, einem eher aktiv-aszetischen und ei- 
nem eher passiv-mystischen, wobei naturgemäß das passiv-mystische 
Moment, das Sich-dem-Wirken-Gottes-Überlassen von Stufe zu Stufe ei- 
nen breiteren Raum einnimmt. Der ekklesiale und sakramentale Charak- 
ter des mystischen Stufenweges zeigt sich darin, was im Gegensatz zu 
heutigen Tendenzen hervorzuheben ist, daß jede einzelne Stufe einem be- 
stimmten Sakrament (griechisch mysterion) zugeordnet ist und so dessen 
Tiefendimension und Realisierung darstellt. 

Wie die gesamte geistlich-mystische Lehre Gregors sich aus den 
Schriftkommentaren bzw. -homilien entfaltet, so wird speziell der Drei- 
Stufen-Weg nach einem Hinweis aus den Hohelied-Homilien15 mit drei 
Grunderfahrungen aus dem Leben des Mose verknüpft: der Gotteserfah- 
rung beim brennenden Dornbusch, der Führung in der Wüste durch die 
lichte Wolke bzw. die Feuersäule (nephele) und dem Einswerden mit 
Gott in der Finsternis der dichten Wolke (gnöphos) auf dem Berg Sinai. 

1. Die Reinigungsstufe 

Die erste Stufe des Aufstiegs der Seele zur Begegnung mit Gott auf dem 
Berge gilt der Reinigung der Seele (kätharsis) von Sünde und Irrtum: ne- 
gative, dunkle Seite; und der Erleuchtung (photismos) durch göttliches 

14 Vgl. J. Danielou, Platonisme, 243, 292, 300-307. 
15 In: Cant. PG 44, 1000 C. 



Gregor von Nyssa - Vater der christlichen Mystik 351 

Licht: positive, helle Seite des Stufenweges. Auf der Ebene der Bereitung, 
die diese Stufe in der Gesamtheit darstellt, soll der nach der Begegnung 
mit Gott Verlangende zur apätheia und zur parresia gelangen. Der von 
der stoischen Philosophie übernommene, wie vorher schon bei Origenes 
christlich umgedeutete Begriff apätheia bedeutet wörtlich Leidenschafts- 
losigkeit, Freiheit von der Leidenschaft. Sachlich gemeint ist die Befrei- 
ung von jeder ungeordneten, d. h. nicht auf Gott und sein Reich ausge- 
richteten Neigung und Anhänglichkeit. So wie ihn Gregor versteht, be- 
zeichnet der Begriff das übernatürliche Leben, die habituelle Gnade, die 
durch die Sünde verlorengegangene Teilnahme am göttlichen Leben. Der 
Begriff hat also einen eminent positiven Sinn. 

Auf der gleichen Ebene anzusetzen ist der vom Apostel Paulus in sei- 
nem Sinn aufgenommene Begriff der Parrhesie (gr. parresia), d. h. der 
durch die Gnade bewirkten inneren Freiheit der Seele, die ihr den ver- 
trauten Umgang mit Gott erlaubt. Im Römerbrief heißt es entsprechend, 
daß uns die Anwesenheit des Hl. Geistes in der Seele das Anrecht gibt, 
Gott mit der vertrauten Anrede •Abba-Vater" (8,5) anzureden. Wie J. Da- 
nielou bemerkt16, legt Gregor einen besonderen Wert auf diese Bezeich- 
nung. Er will damit nachdrücklich die Freiheit betonen, die eine ur- 
sprüngliche Ausstattung des Bildes Gottes im Menschen ist, die durch die 
Sünde verloren wurde und durch die Gnade der Gotteskindschaft wieder- 
erlangt wird. In der Sprache unserer Zeit würden wir den Begriff mit der 
Vorstellung vom mündigen Christen verbinden, der, von jedem äußeren 
Zwang unbeirrt, allein seinem von Gott bestimmten Gewissen folgt. 

Die Freiheit des Christen, wie sie Gregor versteht, ist nicht eine im 
Menschen selbst gründende Kraft; sie wird ihm vielmehr in der 
Taufgnade geschenkt. Gregor schließt sich eng an die Tauftheologie des 
Apostels Paulus an. •Das geistliche Leben in der Gesamtheit ist für Gre- 
gor von Nyssa", wie J. Danielou von Anfang an hervorhebt, •ein Myste- 
rium von Tod und Auferstehung. Es ist in dieser Hinsicht die Verwirkli- 
chung des Mysteriums der Taufe, die uns sterben läßt mit Christus, um 
mit ihm aufzuerstehen"17. 

Was den Bezug zur Taufe betrifft, so kommt es Gregor weniger auf die 
Namen und die bloß äußerlich vollzogenen Riten als auf die innere, per- 
sönliche Verwirklichung an. Das will heißen, daß das objektive Heilsge- 
schehen nicht in sich abläuft, sondern nach der Verwirklichung im Leben 
des Christen ruft. In der •Oratio catechetica magna", spricht sich Gregor 
entschieden darüber aus: •Wenn das Bad der Taufe (bloß) dem Leib ge- 

16 J. Danielou, Platonisme 87. 
17 Ebd. 17. 



Fridolin Marxer 352 

geben wird, ohne daß die Seele von dem durch die Leidenschaften verur- 
sachten Schmutz gereinigt wird, und wenn das Leben, das der Einwei- 
hung folgt, gegenüber der Lebensführung vor der Einweihung gleich 
bleibt, dann erkläre ich ohne Umschweife, so kühn das auch klingen mag, 
in diesem Fall ist das Wasser nichts als Wasser, denn der Hl. Geist zeigt 
sich nirgends im Geschehen"18. Das Sakrament der Taufe ist also nach 
Gregor dazu angelegt, eine Mystik der Taufe zu erwecken und, umge- 
kehrt, die Mystik ist bei ihm eine Taufmystik. Sie ist nicht eine rein indivi- 
duelle, subjektive Mystik, der einsame Aufstieg der Seele zum Berg der 
Beschauung, was dem zeitgenössischen neu-platonischen Verständnis 
entsprochen hätte. 

Das sakramentale Leben in seiner Ganzheit wird bei Gregor als eine 
•Mystagogie" verstanden, als eine progressive Einweihung, die die Seele 
bis zu den Gipfeln der mystischen Erfahrung führt. Das wird von J. Da- 
nielou betont19. Er ordnet die drei Wege der Reinigung, Erleuchtung und 
Einigung parallel zu den drei Sakramenten der Taufe, Firmung und Eu- 
charistie ein. 

2. Die Stufe der Erleuchtung 

Die zweite Stufe wird im Aufstieg des Geistes von der Ebene der bloßen 
Erscheinungen zur wahren Wirklichkeit erreicht. Im Werk •Das Leben 
des Mose" sieht Gregor den Übergang angezeigt im Symbol der Wolken- 
bzw. Feuersäule (nephele), die die Israeliten durch die Wüste führte, die 
den Ägyptern die Nachtseite (skötos) zeigte, während das Gottesvolk im 
Licht war (Ex 13,21-22). Die sinnenfällige Wirklichkeit der Welt verliert 
ihren verlockenden, falschen Glanz; die Seele läßt sich nicht mehr davon 
blenden. Statt dessen gewöhnt sich die Seele, die Aufmerksamkeit auf die 
Dinge zu richten, die den äußeren Sinnen verborgen sind. Gregor kennt, 
wie vorher schon Origenes und von ihm abhängig, eine ausgeführte Lehre 
von den inneren geistlichen Sinnen der Seele, die er den äußeren leibli- 
chen Sinnen gegenüberstellt20. •Die vertiefte Erkenntnis der verborgenen 
Dinge, die die Seele über die Dinge der Erscheinungen hinaus zum wah- 
ren Wesen führt, ist wie eine hell-dunkle Wolke, die alles Sichtbare ver- 

18 Or. cat. PG 45, 101. 
19 Vgl. J. Danielou, Platonisme, 26. 
20 Vgl. K. Rahner, Le debut d'une doctrine des cinq sens spirituels chez Origene. RAM 13 
(1932) 113-145; F. Marxer, Die inneren, geistlichen Sinne. Freiburg, Basel, Wien 1963, 
59-74. 



Gregor von Nyssa - Vater der christlichen Mystik 353 

dunkelt, und die Seele dazu anleitet und hinführt, sich nach dem auszu- 
richten, was verborgen ist"21. 

In Übereinstimmung mit Origenes und Basilius schreibt Gregor die 
Führung der Seele bei ihrem Aufstieg zu Gott •der Gnade des Hl. Geistes 
zu"22. Damit ist der Bezug zum zweiten Sakrament der Initiation, der Fir- 
mung (griechisch: myron), hergestellt. In der Ostkirche ist es seit alters 
her bis auf den heutigen Tag Brauch, das Sakrament der Firmung gleich- 
zeitig mit der Taufe zu spenden. Das dürfte auch in Kappadozien, wo 
Gregor gegen Ende des 4. Jahrhunderts als Bischof wirkte, der Fall gewe- 
sen sein. Wenn dem so ist, so läßt es sich nicht exakt unterscheiden, ob 
der Vorgang der Erleuchtung ausschließlich der Taufe oder der Firmung 
zuzuschreiben ist. Wenn man aber bedenkt, wie eng die beiden Sakra- 
mente im Vorgang der Spendung und in der spirituellen Verwirklichung 
zusammenhängen, so kommt es nicht so sehr auf die genaue Unterschei- 
dung an. Mit Danielou scheint es angezeigt, überall dort, wo Gregor ganz 
allgemein •von der Gnade des Hl. Geistes" spricht oder, präziser, •von 
der Reinigung des Herzens von der Anhänglichkeit an die bloßen Er- 
scheinungen"23, an eine Auswirkung des Firmsakramentes zu denken. 

3. Der Stufenweg der Einigung 

Durch die Lichtseite der Wolke bzw. der Feuersäule wird die Seele bis 
zum Berg der mystischen Gotteserkenntnis (theognösiä) geleitet, wo Gott 
im undurchdringlichen Dunkel der dichten Wolke seine Gegenwart an- 
zeigt (vgl Ex 24,12-18). Zwischen den vorausgehenden Gotteserschei- 
nungen (theophania) im Feuerschein des brennenden Dornbusches und 
in der Lichtseite der Wolke und seiner Gegenwart in der dichten Wolke 
scheint ein Widerspruch zu bestehen, den Gregor klärt: •Die religiöse Er- 
kenntnnis (gnösis) ist zuerst Licht, wenn sie im Entstehen ist ... Aber je 
mehr der Geist in einem tiefen und ernsthaften Streben vorankommt, ge- 
langt er nach und nach zum Verständnis dessen, was die wahre Wirklich- 
keit ist, er nähert sich mehr und mehr der Schau und er sieht besser ein, 
daß die göttliche Natur unsichtbar ist. Nachdem er alle Erscheinungen 
hinter sich gelassen hat, nicht nur, was die Sinne wahrnehmen, sondern 
auch was der Verstand zu sehen glaubt, dringt er immer tiefer in das In- 
nere ein ... Die wahre Erkenntnis Dessen, den er sucht, und seine wahre 
Schau besteht gerade darin, daß er als unsichtbar erfaßt wird, denn Derje- 

21 De vita Moys. PG 44, 40) D. 
"Ebd., PG44, 361 B. 
23 J. Danielou, Platonisme, 200, 202. 



Fridolin Marxer 354 

nige, den er sucht, übersteigt jede Erkenntnis, er ist aufgrund seiner Un- 
begreiflichkeit über alles Erfassen erhaben"24. 

Der dritte Stufenweg, wie Gregor ihn beschreibt, führt über die Welt 
der Erscheinungen hinaus zur Wirklichkeit des Unsichtbaren (aöraton). 
Das Übersteigen jeder Möglichkeit des Begreifens durch den geschaffe- 
nen, endlichen Geist wird durch das Symbol der undurchdringlich dich- 
ten Wolke angedeutet. Paradoxerweise gibt aber Gregor dieser Stufe des 
geistigen Höhenwegs, die zur mystischen Erfahrung im strengen Sinn des 
Wortes gehört, den Namen der Schau (theöria). In der Lehre des Orige- 
nes und später bei Evagrius Ponticus ist damit das letzte Wort gespro- 
chen. Sie bleiben damit bei einer einseitig intellektuell bestimmten Ge- 
stalt der Mystik stehen. Bei Gregor findet sich, ähnlich wie auf der ersten 
und zweiten Stufe, ein die Sicht ergänzender zweiter Aspekt. In den Ho- 
milien zum •Hohenlied" und im •Leben des Mose" ist ausführlich von 
der Einigung der Liebe (henosis bzw. anäkrasis wörtlich: Verschmelzung) 
die Rede, die im sakramentalen Leben der Kirche der Eucharistie in ihrer 
letzten persönlichen Verwirklichung gleichkommt. 

Nach der Taufe und der Firmung hat die Eucharistie (griechisch: eu- 
charistia - Danksagung) in der geistlichen Schau des Nysseners eine 
große Bedeutung. Auf das Ganze gesehen, liegt sie auf zwei Ebenen. Das 
Brot und der Wein sind Speise und Trank für die Wiederherstellung des 
Bildes Gottes in der ursprünglich geschenkten Unsterblichkeit (ath- 
anasia) und Unversehrtheit (aphtharsia). Dies gilt für alle, die sich mit 
gläubigem Herzen dem Tisch des Herrn nahen. Gregor beruft sich auf die 
Prinzipien der Assimilation und Partizipation. •Christus teilt sich wie ein 
Samen unter alle Gläubigen aus ... er vereinigt sich mit den Leibern der 
Gläubigen, damit es durch die Vereinigung mit seinem unsterblichen 
Leib dem Menschen möglich wird, auch seinerseits die Unvergänglich- 
keit zu erlangen"25. Und nach dem Traktat •De Virginitate" bereiten eu- 
charistische Speise und Trank für die Wiedererlangung der Jungfräulich- 
keit vor, die dem paradiesischen Menschen geschenkt war und die eine 
Gabe der ewigen Seligkeit im Himmel sein wird. •Nee nubent, nee nu- 
bentur" (Mt 22,30). In der Sprache der heutigen Theologie gesagt, die Be- 
deutung der Eucharistie liegt auf der eschatologischen Linie; sie bereitet 
auf die Existenzweise der ewigen Seligkeit vor. 

Was unser Thema direkt betrifft, die Eucharistie steht in engster Bezie- 
hung zur Höchstform des mystischen Aufstiegs, die in der Einigung der 
Liebe bzw. in der Ekstase erreicht wird. Zu einem großen Teil lassen die 

24 De vita Moys. PG 44, D-377 A. 
25 Or. cat. PG 45, 97 B. 



Gregor von Nyssa - Vater der christlichen Mystik 355 

Stellen, in denen Gregor von der Einigung oder auch von der Ekstase 
spricht - es handelt sich um Stellen im Hohelied-Kommentar - keinen 
eindeutig sicheren Schluß zu. Die Frage bleibt offen, ob die Texte von der 
rein geistigen, mystischen Einigung der Seele mit dem Logos künden 
oder ob es um eine tiefinnere Verwirklichung der Eucharistie geht. Mit J. 
Danielou können wir wohl dort mit einer gewissen Sicherheit auf die Eu- 
charistie schließen, wo von der Einigung (henosis) oder Verschmelzung 
(anäkrasis) der Seele mit dem fleischgewordenen Wort Gottes die Rede 
ist. Wenn man vorsichtig sein will, darf man zumindest von einer •Annä- 
herung"26 zwischen dem sakramentalen und dem mystischen Leben spre- 
chen. 

II. Innewerden der Gegenwart Gottes 

1. Im reinen Spiegel der Seele 

Gott ist (letztlich) nicht ein Gegenstand der Erkenntnis; er kann nur in 
dem Maß, in der Weise erfaßt werden, als er sich selber gibt. Gott ist tat- 
sächlich dazu bereit. Er ist immer schon gegenwärtig in der begnadeten 
Seele; er drückt immer schon sein Bild in ihr ab. In der mystischen Erfah- 
rung, die er der ihm hingegebenen Seele gewährt, läßt er sie seine Anwe- 
senheit bewußt wahrnehmen. Das ist kurz zusammengefaßt der Inhalt 
der Homilie über die 6. Seligpreisung: •Selig, die reinen Herzens 
sind!"(Mt 5,8). •Wir müssen dieses Wort in dem Sinn verstehen", führt 
Gregor aus, •daß nicht diejenigen selig sind, die etwas von Gott wissen, 
sondern die ihn in sich besitzen .... Denn es handelt sich, wie mir scheint, 
nicht um eine Schau von Angesicht zu Angesicht, die Gott demjenigen ge- 
währt, der das Auge der Seele reingemacht hat, sondern der tiefere Sinn 
des Wortes liegt ohne Zweifel in dem, was der Herr offen erklärt hat: Das 
Reich Gottes ist in euch (Lk 17,21). Er lehrt uns, daß derjenige, der sein 
Herz von allem Geschaffenen reingemacht hat, in seiner Schönheit das 
Bild (eikön) Gottes schaut"27 

Im Anschluß an die Origenes-Auslegung von Lk 17,21, der das •unter 
euch" als •in euch", d. h. im Herzen deutet, spricht sich Gregor von 
Nyssa über das Gottschauen genauer aus. Er stellt einander gegenüber 
die (volle) Erkenntnis Gottes (gnösis), die er als unmöglich betrachtet, 
und die Einigung in der Liebe mit ihm (anäkrasis), die Gott der begnade- 
ten Seele gewähren kann. •Die Verheißung, Gott zu schauen", läßt zwei 

26 Ebd., 245. 
21 De beat. PG 44, 1269 C. 



Fridolin Marxer 356 

Deutungen zu, das Wesen Gottes zu erkennen, was jede Fassung über- 
steigt oder mit ihm einswerden durch die Reinheit des Lebens"28. In der 
Auslegung Gregors kommt nur die zweite Möglichkeit in Betracht, die 
aber mit besonderer Emphase betont wird. J. Danielou weist darauf hin: 
•Daß die Seele Gott erfahren kann durch eine Einkehr in sich selbst, und 
daß als Voraussetzung dafür die Reinigung des Herzens gilt, ist das we- 
sentliche Thema der mystischen Theologie von Gregor von Nyssa"29. 

2. Im Dunkel der Wolke 

Wenn von der Schau Gottes auf dem Grund, im Spiegel der Seele die 
Rede ist, darf man sich durch die Vorstellung und den Begriff nicht täu- 
schen lassen. Es handelt sich um ein Schauen Dessen, der dem Wesen 
nach unsichtbar ist. Man müßte darum auch vorsichtiger von einem blo- 
ßen Gewahren, Wahrnehmen, Ahnen, Empfinden, Fühlen, Spüren oder 
Innewerden einer Anwesenheit bzw. einer Gegenwart sprechen, die letzt- 
lich unsagbar bleibt. 

Vom Innewerden einer Gegenwart (aisthesis paroysias) spricht Gregor 
im Kommentar zum •Hohenlied"30. Im •Leben des Mose" ist (der bibli- 
schen Vorlage entsprechend) die Rede vom Umhülltwerden durch eine 
dichte, undurchdringliche Wolke (gnöphos) und vom Eintreten ins Hei- 
ligtum (ädyton), das im Alten Testament nur dem Hohenpriester einmal 
im Jahr bei einem Fest erlaubt war. Die dichte Wolke ist einerseits ein 
Symbol für die Unsichtbarkeit, Unfaßbarkeit, Unbegreiflichkeit Gottes, 
und andererseits ein Ausdruck für die Tatsache, daß es dem menschli- 
chen Geist von sich aus unmöglich ist, Gott nahe zu kommen, wenn ihm 
dieser nicht entgegengeht. Gott geht ihm tatsächlich entgegen, indem er 
ihm das Licht des Glaubens schenkt. •Es gibt keinen anderen Zugang zu 
Gott", bekräftigt Gregor gegen den Rationalisten Eunomius, •als die Ver- 
mittlung des Glaubens, der den suchenden Geist und die unfaßbare We- 
senheit eint"31. 

Im Glauben nehmen wir immer schon an, daß Gott durch seine Gnade 
in uns wohnt; in der mystischen Erfahrung erleben wir seine Einwoh- 
nung (enoikesis). Es handelt sich um die Anwesenheit einer göttlichen 
Person. In den Homilien zum •Hohenlied" wie in den Homilien über die 
•Seligpreisungen" spricht sich Gregor über ihre Identität genauer aus. Es 
ist der Logos, die zweite Person in Gott, die in der Seele Wohnung nimmt. 

28 Ebd., PG 44, 1273 B, C. 
29 J. Danielou, Platonisme, 210-222. 
30 In: Cant. PG44, 1001 B. 
31 Contra Eunom. PG 44, 941 B. 



Gregor von Nyssa - Vater der christlichen Mystik 357 

Das Wohnungnehmen Gottes und die bewußte Erfahrung seiner Einwoh- 
nung liegen in der Linie des Inkarnationsgeschehens. •Es ist der Logos, 
der unserem Verlangen nachgekommen ist unter den Namen von Gerech- 
tigkeit und Wahrheit, Er, der sich zur Weisheit in Gott, zur Heiligung und 
Erlösung und selbst zum Brot, das vom Himmel kommt, gemacht hat"32. 

Zusammen mit der zweiten göttlichen Person nehmen der Vater und 
der Hl. Geist Wohnung in der Seele, wie Gregor unter Berufung auf Jo- 
hannes hinzufügt: •Wenn jemand mich liebt, wird er an meinen Worten 
festhalten; mein Vater wird ihn lieben, und wir werden kommen und bei 
ihm wohnen "(Joh 14,26). Bei der Mystik Gregors von Nyssa geht es also 
um Logosmystik, die zur trinitarischen Mystik hin offen ist. Mit der 
Kennzeichnung als Logosmystik haben wir eine letzte umfassende Be- 
stimmung der Mystik Gregors von Nyssa erbracht. Auf ein anderes 
durchgehendes Kennzeichen sind wir von Anfang an aufmerksam gewor- 
den. Wir können es in der Weise zusammenfassen, daß die Mystik des Bi- 
schofs von Nyssa durchgehend ekklesiale und sakramentale Züge zeigt. 
Der Logos wird in erster Linie mit der Kirche, d. h. der Gemeinschaft der 
in Christus erlösten Menschheit, eins, und darin mit dem einzelnen Chri- 
sten, der der Gemeinschaft angehört. Die Kirche als die Braut und der 
Leib Christi leitet von diesem den siebenfachen Gnadenstrom auf ihre 
Glieder weiter, der aus dieser nie versiegenden Quelle fließt. 

Epilog 

Der Aufstieg zur Gottesschau auf dem Berge, wie ihn Gregor in Mose, 
dem Führer des Gottesvolkes, auf dem Zug durch die Wüste beispielhaft 
vorgegeben sieht, ist in der Konzeption seiner mystischen Theologie nicht 
das letzte Ziel, das hier auf Erden anzustreben ist. Am Ende fallen in der 
•Vita Moysis" und im •Canticum" die Worte von der •Sendung" und 
vom •Dienst"33. Der Führer des Gottesvolkes, •der Gott zu schauen 
suchte", wird über die Weise belehrt, wie das Gottschauen möglich wird: 
•Gott nachfolgen, wohin er auch führen mag, das heißt wahrhaft Gott 
schauen"34. Die Vorstellung von der Gottesnachfolge hat eine lange Ge- 
schichte. In der griechischen Philosophie geht sie auf Pythagoras (6. Jh.) 
zurück. Bei Gregor bekommt das Wort einen neutestamentlichen Klang. 
Im Evangelium ruft Jesus ja die Jünger zu seiner Nachfolge auf (vgl Mk 
2,17 par.). Nachfolge bzw. Nachahmung Christi ist in der Patristik und 

32 In 4. beat. PG 44, 1245 D. 
" In Cant. PG 44, 1084-1092; De vita Moys. PG 44, 406-410. 
34 De vita Moys. PG 44, 408. 



Fridolin Marxer 358 

im Mittelalter - denken wie an die •Imitatio Christi" - ein Leitwort des 
christlichen Lebens geworden. 

Vom einsamen Sterben des alttestamentlichen Prototyps der Gotteser- 
fahrung auf dem Berg Nebo (vgl. Dt 32,49) könnten wir lernen, bemerkt 
Gregor weiter, daß •er würdig erachtet wurde, mit dem sublimen Namen 
eines Dieners Gottes genannt zu werden, was gleichbedeutend ist zu sa- 
gen, er sei über alles erhoben worden." Über die wahre Weise des Gott- 
dienens fügt er erläuternd hinzu: •Niemand kann Gott dienen, wenn er 
sich nicht über alle Dinge dieser Welt erhoben hat". Der Wegbereiter der 
christlichen Mystik zeigt uns damit auf, wie der wahre apostolische 
Dienst und wie der wahre Weltdienst beschaffen sein sollen. Er mahnt 
uns eindringlich zu dem, was wir heute als christlichen Weltdienst be- 
zeichnen; er gibt ihm aber einen viel engeren Gottesbezug, als wir es heut- 
zutage gewohnt sind. 

Die letzte Auszeichnung, die seinem Diener Mose von Gott widerfah- 
ren ist, bestand nach Gregor darin, daß er von Gott als sein •Freund"35 

genannt wurde, der immer wieder vermittelnd für sein Volk eintrat. Die 
höchste Vollkommenheit, nach der man in diesem Leben streben soll, be- 
steht entsprechend darin, •nur eines zu fürchten, nämlich die Freund- 
schaft Gottes zu verlieren, und nur eines für ehrenvoll und liebenswert zu 
halten, nämlich Freund Gottes zu werden"36. 

De vita Moys. PG 44, 429 B. 
De vita Moys. Pg 44, 429, D. 




