Gregor von Nyssa —
Vater der christlichen Mystik

Fridolin Marxer, Basel

Verkannt und widerspriichlich

In diesem Jahr begehen wir den 1600. Todestag des hl. Bischofs und Kir-
chenvaters Gregor von Nyssa (335-394). Im deutschen Sprachraum ist er
bei einem breiten Leserkreis vielleicht nicht geniigend bekannt. Auch in
der deutschen Fachtheologie wird er (im Gegensatz zur entsprechenden
Theologie im franzdsischen Sprachraum) wohl nicht in seiner ganzen Be-
deutung gewiirdigt. In der ,,Geschichte der abendlédndischen Mystik* von
Kurt Ruh' wird Gregor von Nyssa iibergangen. Das fiir das Verstdndnis
der Mystik grundlegende, auf drei Binde angelegte, neuere Werk beginnt
mit der Darstellung von Dionysius Areopagita. Eine andere Wertskala
wenden in dankenswerter Weise Gerhard Ruhbach und Josef Sudbrack
im Werk ,,GroBe Mystiker. Leben und Wirken“? an, in dem sie Gregor
von Nyssa den ersten Platz einrdumen. Im franzdsischen Geistesraum da-
gegen wird der zum Dreigestirn der Kappadozier des 4. Jahrhunderts
(Basilius, Gregor von Nazianz, Gregor von Nyssa) gehdrende jiingere
Bruder von Basilius dem GroBen, als ,,Vater der christlichen Mystik*3, als
»Begriinder der mystischen Theologie“4 betrachtet. Sein Platz in der Ge-
schichte der Mystik wird ihm als ,,Vorldufer und hauptséchlicher Inspira-
tor ... des Areopagiten*’ zugewiesen.

Die ganze theologische Bedeutung des hl. Gregor von Nyssa gilt es fiir
die christliche Geistesgeschichte noch zu entdecken und ins rechte Licht
zu stellen. ,,Das Werk Gregors ist lange Zeit verkannt und schlecht beur-
teilt worden®, bemerkt M. Canévet, die Verfasserin des betreffenden Arti-
kels im Dictionnaire de Spiritualité. Als einen Grund dafir gibt sie ,,die

UK. Ruh, Geschichte der abendlindischen Mystik. Bd. 1. Miinchen 1990.

2 M. Canévet, Gregor von Nyssa (ca. 333-ca. 394). In: G. Ruhbach/J. Sudbrack, Grofe My-
stiker. Leben und Wirken. Miinchen 1984, 17-35. Vgl. auch Th. B6hm, Die Konzeption der
Mpystik bei Gregor von Nyssa, in: Freiburger Ztschr. fiir Phil. u. Theol. 1994, Heft 1-3.

3 J. Lemaitre/R. Roques/M. Viller, art. Contemplation. C. Grégoire de Nysse. DSp 11 1773;
M. Viller/K. Rahner, Aszese und Mystik der Viterzeit. Ein Abri}. Freiburg i. B., 139.

4 J. Daniélou, Platonisme et théologie mystique. Doctrine spirituelle de Grégoire de Nysse.
Paris 2/1944.

5 L. Bouyer, La spiritualité du Nouveau Testament et des Péres. In: Histoire de la spiritualité
chrétienne. Bd. 1. Paris 1960, 423.



Fridolin Marxer 348

philosophische Verkleidung* seines Schriftwerks an, die ,,die authentisch
christliche Eigenschaft seiner Gedankenwelt (zu) verhiillen* vermochte®.

Das Schicksal, das Gregor in der nachfolgenden Geistesgeschichte wi-
derfahren ist, wurde ihm schon zu Lebzeiten zuteil. Er hatte das undank-
bare Los gezogen, fiir lange Zeit im Schatten seines groBen ilteren Bru-
ders, des hl. Basilius des Grofen, des Bischofs von Césarea (ca. 330-379),
stehen zu miissen. Zum MiBfallen des dlteren Bruders, der ein Tatmensch
und tiichtiger Organisator war, folgte der jiingere nicht den Pfaden, die
ihm jener fiir sein Leben abgesteckt hatte. Basilius hatte den jiingeren
Bruder Gregor zum Bischofsamt bestimmt, so wie er seinen zur Lyrik nei-
genden Freund Gregor durch sanften Druck zur Annahme des Bischofs-
sitzes von Nazianz bewogen hatte. Zum Verstindnis dieser Handlungs-
weise sei bemerkt, daB3 es Basilius nicht um Machtausiibung, sondern um
die Verteidigung des rechten Glaubens der Kirche ging, der durch die
vom Kaiser Valens unterstiitzten Arianer bedroht war.

Wie dem auch gewesen sein mag, der kleine Bruder des groB3en Basilius
ging vorerst seine eigenen Wege. Er begeisterte sich, wie es einem spiter
geschriebenen Brief zu entnehmen ist’, fiir die heidnische Kultur, die un-
ter Kaiser Julian einen letzten Aufschwung erlebt hatte, insbesondere fiir
die Rhetorik des Libanios. Er heiratete und schlug die Laufbahn eines
Rhetors ein.

Doch ganz sicher scheint er sich seines Entschlusses nicht gewesen zu
sein. Fiir langere Zeit zog er sich in die Einsamkeit der Wiiste zuriick; ob
allein oder zusammen mit seiner Frau, 1463t sich historisch nicht entschei-
den. Ebensowenig ist es geschichtlich gesichert, ob er die Ehe mit seiner
Frau weiterfiihrte, als er schlieSlich 372 das Bischofsamt von Nyssa an-
nahm, was in der Kirche damals moglich war. Mit Sicherheit 148t sich da-
gegen sagen, daB3 er als Verheirateter (auf Bitten von Monchen) den Trak-
tat ,,De Virginitate* geschrieben hat, der ein einzigartiges Loblied der vor
Gott gelobten Jungfraulichkeit darstellt.

Damit ist der Widerspriichlichkeit in Gregors Lebensfiihrung nicht ge-
nug. Gregor hatte sich zwar zum Bischof weihen lassen; aber er hatte we-
nig Freude an seiner Aufgabe. Thm lag nicht viel an seiner Herde, fiir die
er als Hirte bestellt war. Fiir einige Jahre lieB er sie allein zuriick. Als er
dann wieder zuriickkehrte, wurde er von den Glidubigen freudig willkom-
men geheiBen. Er scheint sich nun auch endlich in seiner Aufgabe wohl-
gefiihlt zu haben. Vollends zur Entfaltung kam er aber erst, als sein Bru-
der Basilius 379 starb. Auf pastoraler und theologischer Ebene ergiinzte

¢ M. Canévet, art. Grégoire de Nysse (saint). DSp VI, 979.
7 PG 46, 1050 A.



Gregor von Nyssa — Vater der christlichen Mystik 349

er nun als der jingere Bruder, was der idltere unvollendet gelassen hatte.
Den Monchs- und Frauenorden, die Basilius gegriindet und gefordert
hatte, gab er die noch fehlende spirituelle Grundlage. Anzumerken ist,
dafB3 auch die von beiden Briidern verehrte dltere Schwester, die hl. Ma-
krina, ein Kloster gegriindet hatte, in das spiter auch die Mutter eintrat.

Die theologischen Werke, die Gregor nun in wenigen Jahren verfaBte,
sind ,,ebenso vielfiltig wie umfangreich*. Sie legen Zeugnis ab von ,,einer
sehr groBlen philosophischen und wissenschaftlichen Kultur und einer
zugleich brillanten und tiefgriindigen Geisteskraft“®. Die Werke lassen
sich aufgliedern in dogmatische, exegetische und spirituelle, eher leicht
aszetische oder tiefsinnig mystische Schriften®. Fir unser Thema kom-
men sinngemil vor allem die spirituellen Werke in Betracht, die zum gro-
Ben Teil aus Schriftkommentaren bzw. -homilien hervorgegangen sind.
Hervorzuheben sind die im eigentlichen Sinn mystischen Biicher, die
Gregor einen Ehrenplatz in der Geschichte der Mystik eingetragen ha-
ben. Das sind ,,Das Leben des Mose*“!?, um 392, wahrscheinlich auf Bit-
ten eines Monches verfaBt, und die 15 Homilien ,,Uber das Hohelied“!!.
Fiir das Mystikverstindnis des Nysseners sind auBerdem bedeutsam der
Traktat ,,Uber die Jungfraulichkeit“!2, wo von der Erschaffung des Men-
schen nach dem Bild Gottes die Rede ist, und die Homilien iiber die acht
»Seligpreisungen®!?, vor allem die 6. Homilie tiber ,,das reine Herz", in
dem sich das Bild Gottes spiegelt.

I. Der Stufenweg der mystischen Erfahrung

Nach der Vorstellung der Person kommen wir nun zur Darstellung des
wohl bedeutsamsten Aspektes aus dem reichen Spektrum des Schaffens,
dem Stufenweg der mystischen Erfahrung. Die griechische Philosophie
bemihte sich in sorgfiltigen Untersuchungen um die Bestimmung der
Vollkommenheit der Tugend. Die Philosophen waren der Meinung, daf3
das Streben nach der Tugend in einem bestimmten Punkt abgeschlossen

8 M. Canévet, art. Grégoire de Nysse (saint). DSp VI, 974.

° Bedeutende dogmatische Schriften: Contra Eunomium, De anima et resurrectione, Ora-
tio catechetica magna; exegetische Schriften: De hominis opificio, Hexaemeron; spiritu-
elle Schriften: De instituto christiano, De perfectione, De professione christiana, Vita b.
Macrinae, Ausfiihrliche Darstellung in: M. Canévet, art. Grégoire de Nysse (saint). DSp
VI, 974-979.

10 De vita Moysis. PG 44, 297-429.

W In canticum canticorum. PG 44, 756-1120.

12 De virginitate. PG 46, 317-416.

13 De beatitudinibus. PG 44, 1193-1301.



Fridolin Marxer 350

sein werde. Gregor von Nyssa, der das Denkschema der griechischen Phi-
losophie als Grundlage fiir die Beschreibung des Strebens des Christen
nach der Gottesschau verwendete, betonte dagegen, dal das gesetzte Ziel
nie erreicht werden konne, und daf die letzte Vollendung in einem endlo-
sen Fortschreiten besteht, in der sog. Epektase!®.

Mit den geistlichen Schriftstellern der Patristik vor und nach ihm teilte
Gregor von Nyssa die Vorliebe fiir die Einteilung des Aufstiegsweges zu
Gott in einzelne Schritte oder Stufen. Ahnlich wie Origenes und Basilius
kennt er die Einteilung nach den verschiedenen Lebensstufen: Kindheit,
Jugend, Erwachsenenalter (vgl. 1 Kor 3,1-2). An sich und wegen der
nachhaltigen Wirkung in der christlichen Geistesgeschichte bedeutsamer
ist die Unterscheidung nach dem sachlichen Gesichtspunkt, die sich in
der klassisch gewordenen Lehre von den drei Wegen: Reinigung, Er-
leuchtung, Einigung, bis heute im geistlichen Schrifttum erhalten hat.
Auch hierin schlieBt sich Gregor an Origenes an.

Eine Eigentiimlichkeit des dreigliedrigen Stufenwegs besteht bei Gre-
gor darin, dafl jede Stufe von zwei Aspekten bestimmt ist, einem eher ne-
gativen und einem eher positiven, einem eher aktiv-aszetischen und ei-
nem eher passiv-mystischen, wobei naturgemidfl das passiv-mystische
Moment, das Sich-dem-Wirken-Gottes-Uberlassen von Stufe zu Stufe ei-
nen breiteren Raum einnimmt. Der ekklesiale und sakramentale Charak-
ter des mystischen Stufenweges zeigt sich darin, was im Gegensatz zu
heutigen Tendenzen hervorzuheben ist, daB jede einzelne Stufe einem be-
stimmten Sakrament (griechisch mystérion) zugeordnet ist und so dessen
Tiefendimension und Realisierung darstellt.

Wie die gesamte geistlich-mystische Lehre Gregors sich aus den
Schriftkommentaren bzw. -homilien entfaltet, so wird speziell der Drei-
Stufen-Weg nach einem Hinweis aus den Hohelied-Homilien'* mit drei
Grunderfahrungen aus dem Leben des Mose verkniipft: der Gotteserfah-
rung beim brennenden Dornbusch, der Fithrung in der Wiiste durch die
lichte Wolke bzw. die Feuersdule (nephélé) und dem Einswerden mit
Gott in der Finsternis der dichten Wolke (gn6phos) auf dem Berg Sinai.

1. Die Reinigungsstufe

Die erste Stufe des Aufstiegs der Seele zur Begegnung mit Gott auf dem
Berge gilt der Reinigung der Seele (katharsis) von Siinde und Irrtum: ne-
gative, dunkle Seite; und der Erleuchtung (photisméds) durch gottliches

14 Vgl. J. Daniélou, Platonisme, 243, 292, 300-307.
5 In: Cant. PG 44, 1000 C.



Gregor von Nyssa — Vater der christlichen Mystik 351

Licht: positive, helle Seite des Stufenweges. Auf der Ebene der Bereitung,
die diese Stufe in der Gesamtheit darstellt, soll der nach der Begegnung
mit Gott Verlangende zur apatheia und zur parresia gelangen. Der von
der stoischen Philosophie iibernommene, wie vorher schon bei Origenes
christlich umgedeutete Begriff apatheia bedeutet wortlich Leidenschafts-
losigkeit, Freiheit von der Leidenschaft. Sachlich gemeint ist die Befrei-
ung von jeder ungeordneten, d. h. nicht auf Gott und sein Reich ausge-
richteten Neigung und Anhénglichkeit. So wie ihn Gregor versteht, be-
zeichnet der Begriff das tibernatiirliche Leben, die habituelle Gnade, die
durch die Siinde verlorengegangene Teilnahme am géttlichen Leben. Der
Begriff hat also einen eminent positiven Sinn.

Auf der gleichen Ebene anzusetzen ist der vom Apostel Paulus in sei-
nem Sinn aufgenommene Begriff der Parrhesie (gr. parresia), d. h. der
durch die Gnade bewirkten inneren Freiheit der Seele, die ihr den ver-
trauten Umgang mit Gott erlaubt. Im Romerbrief heiBt es entsprechend,
dafB3 uns die Anwesenheit des HI. Geistes in der Seele das Anrecht gibt,
Gott mit der vertrauten Anrede ,,Abba-Vater“ (8,5) anzureden. Wie J. Da-
ni¢lou bemerkt'¢, legt Gregor einen besonderen Wert auf diese Bezeich-
nung. Er will damit nachdriicklich die Freiheit betonen, die eine ur-
spriingliche Ausstattung des Bildes Gottes im Menschen ist, die durch die
Siinde verloren wurde und durch die Gnade der Gotteskindschaft wieder-
erlangt wird. In der Sprache unserer Zeit wiirden wir den Begriff mit der
Vorstellung vom miindigen Christen verbinden, der, von jedem duBleren
Zwang unbeirrt, allein seinem von Gott bestimmten Gewissen folgt.

Die Freiheit des Christen, wie sie Gregor versteht, ist nicht eine im
Menschen selbst griindende Kraft; sie wird ihm vielmehr in der
Taufgnade geschenkt. Gregor schlieBt sich eng an die Tauftheologie des
Apostels Paulus an. ,,Das geistliche Leben in der Gesamtheit ist fiir Gre-
gor von Nyssa“, wie J. Daniélou von Anfang an hervorhebt, ,,ein Myste-
rium von Tod und Auferstehung. Es ist in dieser Hinsicht die Verwirkli-
chung des Mysteriums der Taufe, die uns sterben 146t mit Christus, um
mit ihm aufzuerstehen“!”.

Was den Bezug zur Taufe betrifft, so kommt es Gregor weniger auf die
Namen und die bloB duBerlich vollzogenen Riten als auf die innere, per-
sonliche Verwirklichung an. Das will heien, da3 das objektive Heilsge-
schehen nicht in sich abliuft, sondern nach der Verwirklichung im Leben
des Christen ruft. In der ,,Oratio catechetica magna“, spricht sich Gregor
entschieden dariiber aus: ,,Wenn das Bad der Taufe (bloB) dem Leib ge-

16 J. Daniélou, Platonisme 87.
7 Ebd. 17.



Fridolin Marxer 352

geben wird, ohne dafl die Seele von dem durch die Leidenschaften verur-
sachten Schmutz gereinigt wird, und wenn das Leben, das der Einwei-
hung folgt, gegeniiber der Lebensfiihrung vor der Einweihung gleich
bleibt, dann erklire ich ohne Umschweife, so kithn das auch klingen mag,
in diesem Fall ist das Wasser nichts als Wasser, denn der HI. Geist zeigt
sich nirgends im Geschehen“!®. Das Sakrament der Taufe ist also nach
Gregor dazu angelegt, eine Mystik der Taufe zu erwecken und, umge-
kehrt, die Mystik ist bei ihm eine Taufmystik. Sie ist nicht eine rein indivi-
duelle, subjektive Mystik, der einsame Aufstieg der Seele zum Berg der
Beschauung, was dem zeitgendssischen neu-platonischen Verstdndnis
entsprochen hitte.

Das sakramentale Leben in seiner Ganzheit wird bei Gregor als eine
»Mystagogie“ verstanden, als eine progressive Einweihung, die die Seele
bis zu den Gipfeln der mystischen Erfahrung fithrt. Das wird von J. Da-
niélou betont!®, Er ordnet die drei Wege der Reinigung, Erleuchtung und
Einigung parallel zu den drei Sakramenten der Taufe, Firmung und Eu-
charistie ein.

2. Die Stufe der Erleuchtung

Die zweite Stufe wird im Aufstieg des Geistes von der Ebene der bloflen
Erscheinungen zur wahren Wirklichkeit erreicht. Im Werk ,,Das Leben
des Mose* sieht Gregor den Ubergang angezeigt im Symbol der Wolken-
bzw. Feuersiule (nephéle), die die Israeliten durch die Wiiste fiihrte, die
den Agyptern die Nachtseite (skotos) zeigte, wihrend das Gottesvolk im
Licht war (Ex 13,21-22). Die sinnenfillige Wirklichkeit der Welt verliert
ihren verlockenden, falschen Glanz; die Seele 148t sich nicht mehr davon
blenden. Statt dessen gewdhnt sich die Seele, die Aufmerksamkeit auf die
Dinge zu richten, die den dufleren Sinnen verborgen sind. Gregor kennt,
wie vorher schon Origenes und von ihm abhéngig, eine ausgefiihrte Lehre
von den inneren geistlichen Sinnen der Seele, die er den duBleren leibli-
chen Sinnen gegeniiberstellt?. , Die vertiefte Erkenntnis der verborgenen
Dinge, die die Seele iiber die Dinge der Erscheinungen hinaus zum wah-
ren Wesen fiihrt, ist wie eine hell-dunkle Wolke, die alles Sichtbare ver-

18 Or. cat. PG 45, 101.

Y Vgl. J. Daniélou, Platonisme, 26.

20 Vgl. K. Rahner, Le début d'une doctrine des cing sens spirituels chez Origéne. RAM 13
(1932) 113-145; F. Marxer, Die inneren, geistlichen Sinne. Freiburg, Basel, Wien 1963,
59-74.



Gregor von Nyssa — Vater der christlichen Mystik 353

dunkelt, und die Seele dazu anleitet und hinfiihrt, sich nach dem auszu-
richten, was verborgen ist“2t,

In Ubereinstimmung mit Origenes und Basilius schreibt Gregor die
Fithrung der Seele bei ihrem Aufstieg zu Gott ,,der Gnade des HI. Geistes
zu“22, Damit ist der Bezug zum zweiten Sakrament der Initiation, der Fir-
mung (griechisch: myron), hergestellt. In der Ostkirche ist es seit alters
her bis auf den heutigen Tag Brauch, das Sakrament der Firmung gleich-
zeitig mit der Taufe zu spenden. Das diirfte auch in Kappadozien, wo
Gregor gegen Ende des 4. Jahrhunderts als Bischof wirkte, der Fall gewe-
sen sein. Wenn dem so ist, so 14Bt es sich nicht exakt unterscheiden, ob
der Vorgang der Erleuchtung ausschlieBlich der Taufe oder der Firmung
zuzuschreiben ist. Wenn man aber bedenkt, wie eng die beiden Sakra-
mente im Vorgang der Spendung und in der spirituellen Verwirklichung
zusammenhidngen, so kommt es nicht so sehr auf die genaue Unterschei-
dung an. Mit Daniélou scheint es angezeigt, iiberall dort, wo Gregor ganz
allgemein ,,von der Gnade des Hl. Geistes* spricht oder, préziser, ,,von
der Reinigung des Herzens von der Anhénglichkeit an die bloBen Er-
scheinungen“?, an eine Auswirkung des Firmsakramentes zu denken.

3. Der Stufenweg der Einigung

Durch die Lichtseite der Wolke bzw. der Feuersdule wird die Seele bis
zum Berg der mystischen Gotteserkenntnis (theogndsia) geleitet, wo Gott
im undurchdringlichen Dunkel der dichten Wolke seine Gegenwart an-
zeigt (vgl Ex 24,12-18). Zwischen den vorausgehenden Gotteserschei-
nungen (theophania) im Feuerschein des brennenden Dornbusches und
in der Lichtseite der Wolke und seiner Gegenwart in der dichten Wolke
scheint ein Widerspruch zu bestehen, den Gregor klirt: ,,Die religiose Er-
kenntnnis (gnosis) ist zuerst Licht, wenn sie im Entstehen ist ... Aber je
mehr der Geist in einem tiefen und ernsthaften Streben vorankommt, ge-
langt er nach und nach zum Verstindnis dessen, was die wahre Wirklich-
keit ist, er nihert sich mehr und mehr der Schau und er sieht besser ein,
daB} die gottliche Natur unsichtbar ist. Nachdem er alle Erscheinungen
hinter sich gelassen hat, nicht nur, was die Sinne wahrnehmen, sondern
auch was der Verstand zu sehen glaubt, dringt er immer tiefer in das In-
nere ein ... Die wahre Erkenntnis Dessen, den er sucht, und seine wahre
Schau besteht gerade darin, daf3 er als unsichtbar erfafit wird, denn Derje-

2t De vita Moys. PG 44, 401 D.
22 Ebd., PG 44, 361 B.
2 J, Daniélou, Platonisme, 200, 202.



Fridolin Marxer 354

nige, den er sucht, iibersteigt jede Erkenntnis, er ist aufgrund seiner Un-
begreiflichkeit tiber alles Erfassen erhaben“24.

Der dritte Stufenweg, wie Gregor ihn beschreibt, fiihrt iiber die Welt
der Erscheinungen hinaus zur Wirklichkeit des Unsichtbaren (aératon).
Das Ubersteigen jeder Moglichkeit des Begreifens durch den geschaffe-
nen, endlichen Geist wird durch das Symbol der undurchdringlich dich-
ten Wolke angedeutet. Paradoxerweise gibt aber Gregor dieser Stufe des
geistigen Hohenwegs, die zur mystischen Erfahrung im strengen Sinn des
Wortes gehdrt, den Namen der Schau (theoria). In der Lehre des Orige-
nes und spiter bei Evagrius Ponticus ist damit das letzte Wort gespro-
chen. Sie bleiben damit bei einer einseitig intellektuell bestimmten Ge-
stalt der Mystik stehen. Bei Gregor findet sich, dhnlich wie auf der ersten
und zweiten Stufe, ein die Sicht ergidnzender zweiter Aspekt. In den Ho-
milien zum ,,Hohenlied* und im ,,.Leben des Mose* ist ausfiihrlich von
der Einigung der Liebe (hénosis bzw. anakrasis wértlich: Verschmelzung)
die Rede, die im sakramentalen Leben der Kirche der Eucharistie in ihrer
letzten persdnlichen Verwirklichung gleichkommt.

Nach der Taufe und der Firmung hat die Eucharistie (griechisch: eu-
charistia - Danksagung) in der geistlichen Schau des Nysseners eine
gro3e Bedeutung. Auf das Ganze gesehen, liegt sie auf zwei Ebenen. Das
Brot und der Wein sind Speise und Trank fiir die Wiederherstellung des
Bildes Gottes in der urspriinglich geschenkten Unsterblichkeit (ath-
anasia) und Unversehrtheit (aphtharsia). Dies gilt fiir alle, die sich mit
gldubigem Herzen dem Tisch des Herrn nahen. Gregor beruft sich auf die
Prinzipien der Assimilation und Partizipation. ,,Christus teilt sich wie ein
Samen unter alle Gldubigen aus ... er vereinigt sich mit den Leibern der
Glaubigen, damit es durch die Vereinigung mit seinem unsterblichen
Leib dem Menschen moglich wird, auch seinerseits die Unverginglich-
keit zu erlangen“?S. Und nach dem Traktat ,,De Virginitate® bereiten eu-
charistische Speise und Trank fir die Wiedererlangung der Jungfriulich-
keit vor, die dem paradiesischen Menschen geschenkt war und die eine
Gabe der ewigen Seligkeit im Himmel sein wird. ,,Nec nubent, nec nu-
bentur® (Mt 22,30). In der Sprache der heutigen Theologie gesagt, die Be-
deutung der Eucharistie liegt auf der eschatologischen Linie; sie bereitet
auf die Existenzweise der ewigen Seligkeit vor.

Was unser Thema direkt betrifft, die Eucharistie steht in engster Bezie-
hung zur Héchstform des mystischen Aufstiegs, die in der Einigung der
Liebe bzw. in der Ekstase erreicht wird. Zu einem groBen Teil lassen die

2 De vita Moys. PG 44, D-377 A.
25 Or. cat. PG 45,97 B.



Gregor von Nyssa — Vater der christlichen Mystik 355

Stellen, in denen Gregor von der Einigung oder auch von der Ekstase
spricht — es handelt sich um Stellen im Hohelied-Kommentar — keinen
eindeutig sicheren SchluB zu. Die Frage bleibt offen, ob die Texte von der
rein geistigen, mystischen Einigung der Seele mit dem Logos kiinden
oder ob es um eine tiefinnere Verwirklichung der Eucharistie geht. Mit J.
Daniélou konnen wir wohl dort mit einer gewissen Sicherheit auf die Eu-
charistie schlieBen, wo von der Einigung (hénosis) oder Verschmelzung
(anakrasis) der Seele mit dem fleischgewordenen Wort Gottes die Rede
ist. Wenn man vorsichtig sein will, darf man zumindest von einer ,,Anni-
herung“?¢ zwischen dem sakramentalen und dem mystischen Leben spre-
chen.

I1. Innewerden der Gegenwart Gottes

1. Im reinen Spiegel der Seele

Gott ist (letztlich) nicht ein Gegenstand der Erkenntnis; er kann nur in
dem MaB, in der Weise erfalit werden, als er sich selber gibt. Gott ist tat-
sichlich dazu bereit. Er ist immer schon gegenwirtig in der begnadeten
Seele; er driickt immer schon sein Bild in ihr ab. In der mystischen Erfah-
rung, die er der ihm hingegebenen Seele gewihrt, 14Bt er sie seine Anwe-
senheit bewuBt wahrnehmen. Das ist kurz zusammengefaBt der Inhalt
der Homilie iiber die 6. Seligpreisung: ,Selig, die reinen Herzens
sind!“(Mt 5,8). ,,Wir miissen dieses Wort in dem Sinn verstehen®, fiihrt
Gregor aus, ,,daBl nicht diejenigen selig sind, die etwas von Gott wissen,
sondern die ihn in sich besitzen .... Denn es handelt sich, wie mir scheint,
nicht um eine Schau von Angesicht zu Angesicht, die Gott demjenigen ge-
wihrt, der das Auge der Seele reingemacht hat, sondern der tiefere Sinn
des Wortes liegt ohne Zweifel in dem, was der Herr offen erklart hat: Das
Reich Gottes ist in euch (Lk 17,21). Er lehrt uns, daB8 derjenige, der sein
Herz von allem Geschaffenen reingemacht hat, in seiner Schonheit das
Bild (eikon) Gottes schaut“?’

Im AnschluB3 an die Origenes-Auslegung von Lk 17,21, der das ,,unter
euch® als ,,in euch®, d. h. im Herzen deutet, spricht sich Gregor von
Nyssa liber das Gottschauen genauer aus. Er stellt einander gegentiber
die (volle) Erkenntnis Gottes (gnosis), die er als unmdoglich betrachtet,
und die Einigung in der Liebe mit ihm (anakrasis), die Gott der begnade-
ten Seele gewihren kann. ,,Die Verheilung, Gott zu schauen®, 1483t zwei

26 Ebd., 245.
27 De beat. PG 44, 1269 C.



Fridolin Marxer 356

Deutungen zu, das Wesen Gottes zu erkennen, was jede Fassung iiber-
steigt oder mit ihm einswerden durch die Reinheit des Lebens“?8. In der
Auslegung Gregors kommt nur die zweite Moglichkeit in Betracht, die
aber mit besonderer Emphase betont wird. J. Daniélou weist darauf hin:
»Dab die Seele Gott erfahren kann durch eine Einkehr in sich selbst, und
dafB3 als Voraussetzung dafiir die Reinigung des Herzens gilt, ist das we-
sentliche Thema der mystischen Theologie von Gregor von Nyssa“2,

2. Im Dunkel der Wolke

Wenn von der Schau Gottes auf dem Grund, im Spiegel der Seele die
Rede ist, darf man sich durch die Vorstellung und den Begriff nicht tiu-
schen lassen. Es handelt sich um ein Schauen Dessen, der dem Wesen
nach unsichtbar ist. Man miifte darum auch vorsichtiger von einem blo-
Ben Gewahren, Wahrnehmen, Ahnen, Empfinden, Fiihlen, Spiiren oder
Innewerden einer Anwesenheit bzw. einer Gegenwart sprechen, die letzt-
lich unsagbar bleibt.

Vom Innewerden einer Gegenwart (aisthésis paroysias) spricht Gregor
im Kommentar zum ,,Hohenlied*3°. Im ,,Leben des Mose“ ist (der bibli-
schen Vorlage entsprechend) die Rede vom Umbhiilltwerden durch eine
dichte, undurchdringliche Wolke (gnophos) und vom Eintreten ins Hei-
ligtum (adyton), das im Alten Testament nur dem Hohenpriester einmal
im Jahr bei einem Fest erlaubt war. Die dichte Wolke ist einerseits ein
Symbol fiir die Unsichtbarkeit, UnfaB3barkeit, Unbegreiflichkeit Gottes,
und andererseits ein Ausdruck fiir die Tatsache, dafl es dem menschli-
chen Geist von sich aus unméglich ist, Gott nahe zu kommen, wenn ihm
dieser nicht entgegengeht. Gott geht ihm tatsichlich entgegen, indem er
ihm das Licht des Glaubens schenkt. ,,Es gibt keinen anderen Zugang zu
Gott“, bekriftigt Gregor gegen den Rationalisten Eunomius, ,,als die Ver-
mittlung des Glaubens, der den suchenden Geist und die unfaBbare We-
senheit eint“3!.

Im Glauben nehmen wir immer schon an, dafl Gott durch seine Gnade
in uns wohnt; in der mystischen Erfahrung erleben wir seine Einwoh-
nung (enoikésis). Es handelt sich um die Anwesenheit einer gottlichen
Person. In den Homilien zum ,,Hohenlied* wie in den Homilien iiber die
»eligpreisungen® spricht sich Gregor tiber ihre Identitdt genauer aus. Es
ist der Logos, die zweite Person in Gott, die in der Seele Wohnung nimmt.

2 Ebd., PG 44, 1273 B, C.

29 J. Daniélou, Platonisme, 210-222.
30 In: Cant. PG44, 1001 B.

31 Contra Eunom. PG 44, 941 B.



Gregor von Nyssa — Vater der christlichen Mystik 357

Das Wohnungnehmen Gottes und die bewuBte Erfahrung seiner Einwoh-
nung liegen in der Linie des Inkarnationsgeschehens. ,,Es ist der Logos,
der unserem Verlangen nachgekommen ist unter den Namen von Gerech-
tigkeit und Wahrheit, Er, der sich zur Weisheit in Gott, zur Heiligung und
Erlésung und selbst zum Brot, das vom Himmel kommt, gemacht hat*32.

Zusammen mit der zweiten gottlichen Person nehmen der Vater und
der HI. Geist Wohnung in der Seele, wie Gregor unter Berufung auf Jo-
hannes hinzufiigt: ,, Wenn jemand mich liebt, wird er an meinen Worten
festhalten; mein Vater wird ihn lieben, und wir werden kommen und bei
ihm wohnen “(Joh 14,26). Bei der Mystik Gregors von Nyssa geht es also
um Logosmystik, die zur trinitarischen Mystik hin offen ist. Mit der
Kennzeichnung als Logosmystik haben wir eine letzte umfassende Be-
stimmung der Mystik Gregors von Nyssa erbracht. Auf ein anderes
durchgehendes Kennzeichen sind wir von Anfang an aufmerksam gewor-
den. Wir kénnen es in der Weise zusammenfassen, daB die Mystik des Bi-
schofs von Nyssa durchgehend ekklesiale und sakramentale Ziige zeigt.
Der Logos wird in erster Linie mit der Kirche, d. h. der Gemeinschaft der
in Christus erldsten Menschheit, eins, und darin mit dem einzelnen Chri-
sten, der der Gemeinschaft angehort. Die Kirche als die Braut und der
Leib Christi leitet von diesem den siebenfachen Gnadenstrom auf ihre
Glieder weiter, der aus dieser nie versiegenden Quelle flief3t.

Epilog

Der Aufstieg zur Gottesschau auf dem Berge, wie ihn Gregor in Mose,
dem Fiihrer des Gottesvolkes, auf dem Zug durch die Wiiste beispielhaft
vorgegeben sieht, ist in der Konzeption seiner mystischen Theologie nicht
das letzte Ziel, das hier auf Erden anzustreben ist. Am Ende fallen in der
,»Vita Moysis“ und im ,,Canticum* die Worte von der ,,Sendung® und
vom ,,Dienst“3?. Der Fiihrer des Gottesvolkes, ,,der Gott zu schauen
suchte®, wird iber die Weise belehrt, wie das Gottschauen méglich wird:
,Gott nachfolgen, wohin er auch fithren mag, das heifit wahrhaft Gott
schauen‘34. Die Vorstellung von der Gottesnachfolge hat eine lange Ge-
schichte. In der griechischen Philosophie geht sie auf Pythagoras (6. Jh.)
zuriick. Bei Gregor bekommt das Wort einen neutestamentlichen Klang.
Im Evangelium ruft Jesus ja die Jiinger zu seiner Nachfolge auf (vgl Mk
2,17 par.). Nachfolge bzw. Nachahmung Christi ist in der Patristik und

32 In 4. beat. PG 44, 1245 D.
3 In Cant. PG 44, 1084-1092; De vita Moys. PG 44, 406-410.
3 De vita Moys. PG 44, 408.



Fridolin Marxer 358

im Mittelalter — denken wie an die ,,Imitatio Christi — ein Leitwort des
christlichen Lebens geworden.

Vom einsamen Sterben des alttestamentlichen Prototyps der Gotteser-
fahrung auf dem Berg Nebo (vgl. Dt 32,49) kénnten wir lernen, bemerkt
Gregor weiter, dal} ,,er wiirdig erachtet wurde, mit dem sublimen Namen
eines Dieners Gottes genannt zu werden, was gleichbedeutend ist zu sa-
gen, er sei liber alles erhoben worden.“ Uber die wahre Weise des Gott-
dienens fugt er erlduternd hinzu: ,,Niemand kann Gott dienen, wenn er
sich nicht tiber alle Dinge dieser Welt erhoben hat“. Der Wegbereiter der
christlichen Mystik zeigt uns damit auf, wie der wahre apostolische
Dienst und wie der wahre Weltdienst beschaffen sein sollen. Er mahnt
uns eindringlich zu dem, was wir heute als christlichen Weltdienst be-
zeichnen; er gibt ihm aber einen viel engeren Gottesbezug, als wir es heut-
zutage gewohnt sind.

Die letzte Auszeichnung, die seinem Diener Mose von Gott widerfah-
ren ist, bestand nach Gregor darin, daB er von Gott als sein ,,Freund*3’
genannt wurde, der immer wieder vermittelnd fiir sein Volk eintrat. Die
hochste Vollkommenbheit, nach der man in diesem Leben streben soll, be-
steht entsprechend darin, ,,nur eines zu fiirchten, nimlich die Freund-
schaft Gottes zu verlieren, und nur eines fiir ehrenvoll und liebenswert zu
halten, namlich Freund Gottes zu werden*3¢,

35 De vita Moys. PG 44, 429 B.
36 De vita Moys. Pg 44, 429, D.





