Karmelitanische Exerzitien

Einiibung ins Innere Beten

Reinhard Korner OCD, Birkenwerder

Exerzitien gehoren heute wohl unumstritten zu den wesentlichen Formen
der Glaubensvertiefung und der christlichen Lebenserneuerung. Weit
iiber den Kreis der Ordensleute, des Klerus und der Mitglieder geistlicher
Gemeinschaften hinaus suchen inzwischen viele Menschen - aus dem ka-
tholischen wie aus dem protestantischen Raum, in wachsender Zahl auch
solche, die sich den Kirchen ,entfremdet” haben - in entsprechenden
Kursen Orientierung aus den Quellen des Christentums.

Ohne Frage ist es das Verdienst des hl. Ignatius von Loyola - er hat den
,Geistlichen Ubungen® ihre ,klassische Gestalt* gegeben —, aber auch
das Verdienst der Patres aus der Gesellschaft Jesu - sie haben sie in den
vergangenen Jahrzehnten wieder in ihre authentische Form gebracht —,
wenn Exerzitien heute weithin in gutem Ruf stehen. Dennoch - und ge-
rade wegen ihrer Aktualitit — scheint es mir an der Zeit, dall wir uns dar-
auf besinnen, da3 die Exerzitientradition der Kirche weiter angelegt ist
und einen breiteren Formenreichtum entwickelt hat als die zu Recht
,.klassisch“ zu nennende Form der ignatianischen Exerzitien.

1. ,,Exerzitien* vor und nach Ignatius

Ignatius schrieb sein Exerzitienbuch nicht voraussetzungslos. Wihrend
seines (wenn auch nur dreitigigen) Aufenthaltes im Benediktinerkloster
auf dem Montserrat im Mirz 1522 lernte er das ,,Exercitatorio de la vida
spiritual“ des hier vor zwolf Jahren verstorbenen Abtes Garcia Jiménez
de Cisneros (1455/56-1510) kennen.! Dieser war auf seinen Reisen nach
Rom und vor allem Paris in enge Beriihrung mit der Erneuerungsbewe-
gung der Devotio moderna gekommen und hatte wesentliche Grundge-
danken der rheinisch-niederlindischen Mystik mit nach Spanien ge-

! Zur Wirkungsgeschichte dieses Buches in der Spiritualitit und Geistlichen Theologie
Spaniens siehe: M. Andrés, La Teologia espariola en el siglo XVI. Madrid 1976, Bd. 2,
107-183. Vgl. auch E. Lorenz, Der nahe Gott. Im Wort der spanischen Mystik. Freiburg,
Basel, Wien 1985, 48-50; dies., Wort im Schweigen. Vom Wesen christlicher Kontempla-
tion. Freiburg, Basel, Wien 1993, 22f; J. Boldt, Troubadoure Gottes. Eine Einfiilhrung in
die spanische Mystik des Goldenen Zeitalters. Innsbruck-Wien 1992, 62-66.



Reinhard Kdrner 360

bracht. In seinem ,,Ubungsbuch des geistlichen Lebens*, das er um 1500
in der mit Unterstiitzung eines deutschen Fachmanns bestens eingerichte-
ten Klosterdruckerei in hoher Stiickzahl herstellte und im gesamten spa-
nischen Sprachraum verbreitete, trigt er ,,Altes und Neues“ zusammen
und gibt sehr detaillierte methodische Anleitungen, wie sich jeweils der
»Anfanger”, der ,, Fortgeschrittene“ und der ,,zur Einheit mit Gott Ge-
langte“ durch genaue Regelung der Gebets- und Meditationsweisen, ein-
geteilt auf Wochen, Tage und Stunden, in alltiglichem Bemiihen in das
geistliche Leben ,einiiben” kann. Adressat ist der Glaubige schlechthin,
unanhingig von Stand und Lebensform; zeitlich erstrecken sollen sich
die Ubungen iiber den gesamten Lebensweg eines Christen.

Die Diskussion dariiber, wieviel EinfluB dieses Buch auf den Exerzi-
tienentwurf des Ignatius hatte, ist, so Erika Lorenz, ,,noch nicht abge-
schlossen, zumal eine Uberarbeitung von 1522 gefunden wurde, die den
spéteren ignatianischen Exerzitien noch erheblich niher ist als die Fas-
sung von 1500“.2 GewiB hatte es ihm mehr als nur den Titel vermittelt, als
er nach den folgenden Monaten in Manresa (Mirz - September 1522) un-
ter dem Eindruck der eigenen Bekehrung und inneren Umwandlung
seine ,,Ejercicios espirituales* zu schreiben begann. Auch was er dariiber
hinaus in der reichhaltigen Klosterbibliothek des Montserrat (wohin er in
der Zuriickgezogenheit von Manresa ,leicht weitere Kontakte* pflegen
konnte®) an Schitzen aus der langen geistlichen Tradition entdeckt haben
mag, ist nicht ohne Einflul geblieben. So findet sich etwa sein ,,Prinzip
und Fundament® in einer rund 300 Jahre frither verfafiten Schrift des ka-
talanischen Missionars Ramon Llull bereits fast wortlich wieder.*

Unter der Bezeichnung , exercitia spiritualia” fassen weit vor Cisneros
und Ignatius viele Autoren spitestens des Mittelalters gezielte ,, Ubun-
gen® zusammen, die — wenn auch nicht in Form eines zeitlich begrenzten
Kurses - ,,in duBerer Einsamkeit und nach bestimmten gebetspiddagogi-
schen Gesetzen eine Einiibung in die geglaubten Mysterien besonders
durch betrachtendes Gebet anstreben“ (Hugo Rahner’). Eine ausfiihrli-
che Information iiber die Geschichte dieses Begriffs und eine Darstellung
der methodischen und inhaltlichen Anleitungen fiir solche ,,Exerzitien*
bei den verschiedensten Meistern und Meisterinnen im Laufe der Jahr-
hunderte bieten die Autoren des Artikels ,,Exercices spirituels“ im fran-
zdsischen ,,Dictionnaire de Spiritualité“é, auf den fiir ein niheres Stu-
dium hier verwiesen sei.

* Der nahe Gott (s.0.), 60. 3 E. Lorenz, ebd.

4 Vgl. E. Lorenz, Wort im Schweigen (s. Anm. 1), 23.

5 Art.: Exerzitien, in: LThK (1959), Bd. 3 (Sp. 1297-1300), 1297.
¢ Tome IV. Paris 1961, Sp. 1902-1949.



Karmelitanische Exerzitien 361

Ignatius selbst war sich bewuBt, mit seinen ,,Geistlichen Ubungen* in
einer langen Tradition zu stehen. Er 16st diese durch seinen kompakten
Vier-Wochen-Kurs, den er volistindig ohnehin ,,nur einer Elite” (Hugo
Rahner SJ7) und in der Regel nur einmal im Leben zu erteilen rit, nicht
ab. Aber er hat den ,,Exerzitien” durch zeitlich begrenzte, inhaltliche und
methodische Kompaktheit eine Struktur gegeben, an der sich die spétere
Entwicklung orientieren wird.

Zugleich hat er damit eine Exerzitienbewegung eingeleitet, die sich bis
in unsere Tage hinein fruchtbar auswirken konnte. IThre Anfénge stehen
noch unter seiner Anweisung. Als beste Exerzitienbegleiter der Frithzeit
gelten die Jesuiten Petrus Faber und der auch als Theologe geschitzte
Salmeron. Mit der Griindung von Exerzitienhdusern - unter anderem
durch Karl Borromius (das erste bereits 1579 in Mailand) - und einer
Bulle Pauls V. von 1606, die die ignatianischen Exerzitien allen Ordens-
leuten und Weltklerikern sehr ans Herz legt, beginnt ein ,,Siegeslauf der
(ignatianischen) Exerzitien“ (Carl Feckes®) durch die Ordenshiuser und
tridentinischen Priesterseminare. In steigendem MafB nehmen im 19.
Jahrhundert, vor allem in Belgien und Holland, auch andere Ordensfami-
lien durch Grindung von Exerzitienhdusern diese Bewegung auf. Die
Enzyklika ,,Mens Nostra“ Pius’ XI. von 1929 hebt schlieBlich die Bedeu-
tung von Exerzitien fiir jeden Christen, gleich welchen Standes, hervor.
Im deutschen Sprachraum hat vor allem Hugo Rahner SJ° wesentlich
dazu beigetragen, dal} Exerzitienkurse ein systematisch betreuter und von
den bischoflichen Amtern geférderter Bestandteil der {iberregionalen
Seelsorge wurden.

Freilich sind im Laufe dieser positiven Entwicklung viele Abstriche am
urspriinglichen Modell des Ignatius gemacht worden. Zu Recht beklagen
dies heutige Jesuiten. ,,Es muB darauf geachtet werden®, lesen wir bei
Karl Rahner, ,,daB Exerzitien nicht abstrakte Indoktrination eines theo-
retischen Lehrsystems samt dessen praktischen Konsequenzen sind ...,
sondern Mystagogie in die religiése Erfahrung des Menschen und seiner
Begnadung von innen.“!° Ahnlich stellt Josef Sudbrack SJ fest: ,,Im
Laufe der Zeit wurde der Urentwurf allerdings oft entfremdet: zu morali-
stischer Belehrung, zu Vortrigen (ohne Meditation) und auch zur pseu-

7 AaO. (s. Anm. 5) 1299.

¢ Die Lehre vom christlichen Vollkommenheitsstreben. Freiburg 1953, 285.

° Siehe u. a.: Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frommigkeit. Graz
1947.

1 Wagnis des Christen. Freiburg 1974, 96.



Reinhard Korner 362

domystischen Flucht in die Erfahrung.“!' Lothar Lies SJ meint gar: ,,Ig-
natianische Exerzitien sind sicher nicht die frommen Wochenenden in
Abgeschiedenheit, Ruhe und Sammlung, die man in Exerzitienhdusern
angeboten bekommt. Exerzitien sind auch nicht eine Zeitspanne soge-
nannter Besinnungstage, wihrend der man - allein oder in einer Gruppe
- die personliche Existenz mit einer der christlichen Glaubenswahrheiten
konfrontiert und daraus geistliche Frucht zieht ...“12

Bei aller Berechtigung solcher Stimmen aber darf wohl nicht vergessen
werden, dal3 bereits Ignatius selbst — vgl. die 18. und 19. Anweisung zu
Beginn seines Exerzitienbuches — eine Anpassung der Inhalte und der
Methoden an die konkrete Situation der Exerzitanden fiir méglich und
gegebenenfalls fiir notig hielt. Hugo Rahner konstatiert mit Berufung auf
diese Anweisungen: ,,Alle Exerzitien, die von der ignatianischen Form
abweichen (8 oder 3 Tage; Gruppenexerzitien in Vortragsreihen; Bevor-
zugung der 1. Woche), sind Adaptionen, die aber legitim und schon von
Ignatius ... vorgesehen sind.“!* Es entspricht also weder der Intention des
Ignatius noch der Historie, wenn man nur den - wie auch immer gestal-
teten - ignatianischen Exerzitien den Titel , Exerzitien“ zugestehen
wollte.

2. Legitime Exerzitienformen in Vergangenheit und Gegenwart

Der Kapuziner Anton Rotzetter schluB3folgert meines Erachtens zu
Recht: , Die Exerzitien des Ignatius sind ... die Verallgemeinerung geistli-
cher Erfahrungen, die Ignatius wihrend seines Bekehrungsprozesses ge-
macht hat. Darum muf} man sich fragen, ob die Bekehrungsprozesse z. B.
der Ordensgriinder Erfahrungen enthalten, die sich analog dazu zu Exer-
zitien umformen lassen.“!* Mir scheint dies, wie gesagt, an der Zeit und
angesichts des heutigen ,Interessentenkreises geradezu notwendig zu
sein.

Im Band 4 der von ihm herausgegebenen Reihe ,,.Seminar Spirituali-
tdt“1s stellt Anton Rotzetter als konkretes Beispiel ein von ihm und einer
Mitarbeiterin praktiziertes und bereits bewihrtes Modell vor, das sich in

' Art.: Exerzitien, in: Christian Schiitz (Hrsg.), Praktisches Lexikon der Spiritualitdt. Frei-
burg, Basel, Wien 1988 (Sp. 363-366) 365.

12 Ignatius von Loyola. Die Exerzitien. Theologie - Struktur — Dynamik. Innsbruck, Wien
1983, 9.

13 Art.: Exerzitien (s. Anm. 5), Sp. 1299.

14 Zur Methodik der Exerzitien, in: Ders. (Hrsg.), Geist und Kommunikation (Seminar Spiri-
tualitiit 4). Ziirich, Einsiedeln, Koln 1982 (233-249), 233.

15 Ebd. 233-249.



Karmelitanische Exerzitien 363

Methode und Inhalt am geistlichen Charisma des hl. Franziskus orien-
tiert. Bereits in der Frithzeit der ignatianischen Exerzitienbewegung hatte
ebenfalls ein Kapuziner, Johannes Chrysostomus Schenk (1581-1634),
ein Bichlein mit dem Titel ,,Die Geistlichen Ubungen“ fiir seine Mitbrii-
der verfaBBt, die - modern gesprochen - zu einer Art ,,Exerzitien im All-
tag“ anleiten und den Geist des Franziskus, dem spirituellen Inhalt wie
den methodischen Elementen nach, aufnehmen.¢

Ahnliches ist in anderen Ordenstraditionen — mehr oder weniger ausge-
prigt - geschehen und darf sich auch heute neu herausbilden. Dabei wird
man sich selbstverstindlich an den ,klassischen®, d. h. ignatianischen
Exerzitien orientieren diirfen und dankbar in ihre ,,Schule* gehen.

Der ignatianische Entwurf ist fiir Einzelexerzitien gedacht. Die seit dem
17. Jahrhundert immer gebrduchlicher gewordenen Gruppenexerzitien, in
denen die Puncta in Form von Vortrigen fiir alle Teilnehmer gemeinsam
gegeben werden, miissen deshalb ebenfalls nicht grundsitzlich negativ
betrachtet werden. Karl Rahner raumt selbst fiir ignatianische Exerzitien
ein: ,,Gruppen-Exerzitien kénnen nur den Namen Exerzitien einigerma-
Ben verdienen, wenn sie doch so gestaltet werden, daB in ihnen eine re-
ligiose Individualgeschichte sich ernsthaft ereignen kann.“!” Warum soll
dies nicht gegeben, warum nicht machbar sein? - Aber auch der bewuB3t
miteinbezogene Gemeinschaftsaspekt hitte Berechtigung und wiirde
dem ignatianischen Anliegen nicht widersprechen, sondern es positiv er-
gianzen. ,Fir Einzelexerzitien“, schreibt Anton Rotzetter, ,,hat die igna-
tianische Tradition ein bleibendes Modell geschaffen. Hingegen miissen
Exerzitien auch die Erfahrung von Kirche vermitteln, d. h. von konkret
gelebter Briiderlichkeit, von feiernder und betender Gemeinschaft, von
Vertrauen und Zuversicht ... Mir scheint, daf3 heute nicht so sehr der Be-
kehrungsprozeB einzelner im Vordergrund steht, sondern der Bekeh-
rungsprozefl der Kommunititen. Darum sollten Kommunitétsexerzitien
entwickelt werden, welche die ,vita communis’ als gemeinsamen Weg des
Glaubens einiiben*“'® — ein durchaus berechtigtes Anliegen, das der
Grundgestalt des christlichen Glaubensvollzugs, der in Exerzitien ,,ge-
ibt“ werden soll, ebenso entspricht wie die persdnliche Glaubenserneue-
rung und Lebensentscheidung des einzelnen.

Und warum nicht auch ,, Exerzitien im Alltag”? Wenn Carl Feckes ,,Ein-
samkeit und Betrachtung als wesensbestimmend“!® fiir Exerzitien nennt,

16 Vorgestellt von A. Rotzetter in: Gebet, Gebetshaltung und Meditationsmethoden, ebd.
(163-182) 176-182.

17 AaO. (s. Anm. 10) 97.

'8 Zur Methodik der Exerzitien (s. Anm. 14), 233,

1 AaO. (s. Anm. 8) 286.



Reinhard Korner 364

mulB} das nicht unbedingt die strenge, schweigende Zuriickgezogenheit
fiir eine bestimmte Zeitspanne in einem ruhigen Exerzitienhaus — so wert-
voll und dem geistlichen ProzeB der Exerzitien entsprechend diese ist! —
zur Voraussetzung haben. Das zunichst im Ostteil, dann auch im Westen
Deutschlands bei katholischen und evangelischen Christen beliebt ge-
wordene Buch ,,Geistlicher Ubungsweg fiir den Alltag* der Leipziger
evangelischen Theologin Karin Johne2® etwa, das zu einem Exerzitien-
prozef3 iiber 15 Wochen hin unter den familidren und beruflichen Alltags-
bedingungen der Exerzitanden anleitet, steht in der besten vor- und nach-
ignatianischen Exerzitientradition der Christenheit und hat bereits vielen
Menschen geholfen, ihr Leben aus dem Glauben heraus zu erneuern und
eine tiefere Beziehung zu Christus zu finden — wenn es freilich auch wie-
derum nicht jedermanns Sache ist, im Alltagstrubel ,tiglich mindestens
20 Minuten iiber einem vorgegebenen Stoff — meistens einem Bibeltext -
in die Stille des Betens und Meditierens vor Gott zu gehen*.?!

Die Exerzitientradition des Christentums ist weiter und reicher als die
ignatianische Form, die aus ihr gewif als eine der schénsten Friichte her-
vorgegangen ist. Alle authentischen Weisen der ,,Einiibung* in den Glau-
bensvollzug haben ihre Berechtigung. Und das ist gut so, denn - so weil3
bereits 150 Jahre vor Ignatius die ,,Imitatio Christi“ -: ,,Es paBt nicht jede
Ubung fiir alle Menschen. Diese ist jenem, jene diesem angemessener.
Auch sind, je nach der Zeit, einige Ubungen anziehender als andere ...“2

3. ,,Exerzitien im Geist des Karmel“

Derzeit ist es mir leider nicht méglich, historisch exakt nachzuzeichnen,
wann, in welchem Umfang und wie die Karmeliten in die von Ignatius
eingeleitete und gepriagte Exerzitienbewegung eingestiegen sind. Bereits
zu Beginn des 17. Jahrhunderts jedenfalls hat Jean de St. Samson
(1571-1636), ein franzosischer Laienbruder der Beschuhten Karmeliten,
»Meditations pour les Retraites ou Exercices* zusammengestellt — einen
auf zehn Tage konzipierten Kurs mit jeweils drei Meditationseinheiten,
gedacht fiir Gemeinschaftsexerzitien zur geistlichen Erneuerung seiner
Mitbriider; sie sind schon 22 Jahre nach seinem Tod als Teil seines Ge-
samtwerkes im Druck erschienen.?? Was den Teresianischen Karmel be-

20 Erstverdffentlichung: Evangelische Verlagsanstalt Berlin 1986.

2 Ebd. 9.

271 19,5.

23 Les (Euvres Spirituelles et Mystiques du Divin Contemplatif F. Jean de S. Samson ..., Diu-
fées en deux Tomes. Rennes 1658, Tome I, 529-586.



Karmelitanische Exerzitien 365

trifft — darauf will ich mich in der weiteren Darstellung beschrinken —,
diirfte die Begleitung von ausdriicklichen Exerzitienkursen - fiir Einzelne
wie fiir Gruppen - relativ spit, beginnend in den ersten Jahrzehnten unse-
res Jahrhunderts, anzusetzen sein. Der eigentliche und weltweite Durch-
bruch zu bewulBiter Exerzitienarbeit des Teresianischen Karmel kam erst
in den sechziger und siebziger Jahren. Dies mag vor allem darin begriin-
det sein, daf} die von Teresa zumindest fiir ihre Briider eindeutig ge-
wiinschte Verbindung von ,,Aktion* und ,,Kontemplation* seit Nicolo
Doria, der 1585 an die Spitze des neuen Ordens trat, mehr oder weniger
stark zu gunsten eines ,rein kontemplativen“ Lebens zuriickgedriangt
worden war. Erst der vom Zweiten Vatikanum aufgenommene Ruf Pius’
XII.: ,,Zuriick zu den Quellen!* und die dann einsetzende historisch-kri-
tische Forschung haben das kontemplativ-apostolische Anliegen Teresas
und ihres Gefihrten Johannes vom Kreuz - der von den ersten Tagen sei-
nes Ordenslebens im teresianischen Zweig des Karmel an bis zu den letz-
ten Stunden auf dem Sterbebett aktiver Seelsorger war — neu in den Blick
geriickt und den Karmeliten die heute generell nicht mehr umstrittene
Grundlage fiir ein nicht nur zugestandenes, sondern zur Lebensform ge-
horendes Seelsorgeapostolat gegeben. Dariiber hinaus trat neu und ver-
tiefter in das BewuBltsein des Ordens, dal} sich Teresa in ihren Briidern
Glieder der Karmelfamilie gewiinscht hatte, die in Seelsorge und Verkiin-
digung etwas von dem Geist in die Kirche hineintragen, in dem sie selber
den Glauben und das Leben zu sehen gelernt hatte. Was Gott ihr an Er-
kenntnis und Erfahrung geschenkt hatte, sollte allen Menschen gehéren
und gezielt in die Kirche eingebracht werden. Folgerichtig legen die nach
dem Zweiten Vatikanischen Konzil erneuerten Konstitutionen den Tere-
sianischen Karmeliten ans Herz, ,,am Heilsauftrag der Kirche vor allem
durch das Apostolat der Forderung des geistlichen Lebens mitzuwirken*.24

Dies unter anderem auch in Form von Exerzitienbegleitung zu tun, bie-
tet sich natiirlich geradezu an. Und die spirituelle Tradition des Karmel
ist — iber Teresa hinaus — so reich und so ,.kernig“, daB sie ,,Stoff* genug
vorgibt, um Menschsein avs den Quellen des Evangeliums einiiben zu
helfen.

Im September 1992 kamen in Dublin auf Einladung des Ordensgene-
rals P. Camilo Maccise OCD erstmalig Teresianische Karmeliten zusam-
men - 53 Teilnehmer aus 28 Landern -, die ein ordenseigenes Exerzitien-
haus, ein ,,Haus des Betens*“ oder ein Institut fiir Spiritualitit leiten. Es

24 Regel, Konstitutionen und Ausfiihrungsbestimmungen der Unbeschuhten Briider des Or-
dens der Allerseligsten Jungfrau Maria vom Berge Karmel Rom 1986, Nr. 100 (deutsch:
Miinchen 1989, 59).



Reinhard Kérner 366

war dort beeindruckend zu héren, wie selbstverstindlich und mit wieviel
Engagement heute in vielen Provinzen Exerzitien angeboten und beglei-
tet werden. Allein 48 ordenseigene Exerzitienhduser (davon 23 in Europa)
werden derzeit vom Teresianischen Karmel unterhalten und von Mitbrii-
dern des Ordens betreut.

Im Erfahrungsaustausch der Konferenzteilnehmer trat - leider aller-
dings mehr am Rande - auch die Frage auf, wo der karmelitanisch-tere-
sianische Akzent in der Exerzitienbegleitung zu setzen sei, und ob und in-
wieweit man auch von ausdriicklich , karmelitanischen Exerzitien* spre-
chen kénne. Im allgemeinen, so zeigte sich im Gespriach, werden heute im
Teresianischen Karmel zwei Formen praktiziert, die man wohl eher
. Exerzitien im Geist des Karmel“ nennen miifite.

Die erste: Gekleidet in den duBeren Rahmen ,klassischer* Elemente
wie durchgingiges Schweigen, Betrachtung und Gebet zeichnet der Be-
gleiter wihrend des mindestens dreitigigen Kurses in Vortrigen und Me-
ditationsanregungen den geistlichen Weg der groBen spirituellen Gestal-
ten des Karmel wie Elija, Teresa von Avila, Johannes vom Kreuz, Therese
von Lisieux, Elisabeth von Dijon, Edith Stein u. a. nach oder gestaltet ein
Thema des geistlichen Lebens aus dem Gedankengut ihrer Schriften.

Die zweite: In ldingeren Einzel- oder Gruppenexerzitien wird das igna-
tianische ,,Grundgeriist“ des Exerzitienbuches (viele Karmeliten, die
heute solche Kurse anbieten, haben eine entsprechende Ausbildung in
der ,Schule des Ignatius“ absolviert) der theologischen Struktur und der
Methode nach mdglichst authentisch tibernommen, in den Inhalten aber
mit dem spirituellen Erfahrungsschatz der karmelitanischen Ordenstradi-
tion gefillt.

Eine dhnliche Praxis ist in anderen Ordensfamilien zu beobachten.
Beide Formen scheinen mir berechtigt und der bisherigen Erfahrung
nach fruchtbar zu sein.

4. Karmelitanische Exerzitien

Die Frage bleibt, inwieweit sich — dem o. g. Anliegen von Anton Rotzetter
entsprechend - sowohl den Inhalten wie auch der Methode nach ordens-
spezifische, also im gegebenen Fall spezifisch teresianisch-karmelitani-
sche Exerzitien gestalten lieBen. Ich meine, daf} dies - im lernenden Ver-
gleich mit dem ignatianischen Schema und mit der gesamten Exerzitien-
tradition des Christentums - mdoglich und gerade heute noétig sei. Das
Spektrum der verschiedenen Wege des Einiibens in die Christusnach-
folge kénnte so um einen wertvollen Weg erweitert werden und wir wiir-



Karmelitanische Exerzitien 367

den den unterschiedlichsten Charakteren der Menschen und ihren wech-
selvollen Lebenssituationen nur hilfreich entgegenkommen.

Ich mochte hier ein Konzept vorstellen, das sich in meiner persénli-
chen Praxis der Exerzitienbegleitung im Laufe von zehn Jahren herausge-
bildet hat. Es kénnte zumindest einen Anstof3 geben, im genannten Sinne
an der spezifischen Form von karmelitanischen Exerzitien weiterzuarbei-
ten.

a) methodische Grundelemente

Spiritualititen stehen, sind sie am Zentrum der christlichen Offenbarung
orientiert, nicht in Gegensatz und Konkurrenz zueinander; es handelt
sich immer nur um unterschiedliche, einander bedingende und ergin-
zende Akzentuierungen der einen Christusnachfolge. Diese ergeben sich
aus der Biographie der Menschen oder der Gruppe, die die jeweilige Spi-
ritualitdt begriindet haben, aus ihrer ,,Mentalitit”, ihren Lebensumstin-
den und der Zeitsituation, vor allem aber aus ihrer persénlichen ,,Bekeh-
rungsgeschichte“. Man kann daher die eine Spiritualitit nicht scharf ge-
gen die andere abgrenzen. Gleiches gilt — daraus folgend - fiir die Metho-
den, die dazu anleiten, den jeweiligen geistlichen Weg ,,einzuiiben* und
mitzugehen. Die methodischen Grundelemente karmelitanischer Exerzi-
tien lassen sich daher von denen etwa der ignatianischen Exerzitien nicht
in vergleichender Gegensitzlichkeit beschreiben. Dennoch ergeben die
bewuBt herausgearbeiteten Akzentsetzungen eine spezifische Gestalt.
Karmelitanische Exerzitien — gleich, ob sie fiir einzelne oder fiir Grup-
pen gestaltet werden — kénnen, meiner Kenntnis und Erfahrung nach,
methodisch von folgenden drei Elementen her ihr Spezifikum erhalten:

(1.) Durchgdngiges Schweigen. Gerade bei diesem ersten Element ist die
Ubereinstimmung mit der ignatianischen, aber auch der vor- und nach-
ignatianischen Exerzitientradition natiirlich offenkundig, weshalb auch
der grundsitzliche Sinn des Schweigens hier nicht eigens begriindet wer-
den muB. Die hinzukommende karmelitanische Akzentuierung leitet sich
aus der Lebensform der Griindergruppe des Ordens im Karmelgebirge
her, deren Konventualen sich als ,,Einsiedler in Gemeinschaft* verstan-
den und, am Propheten Elija orientiert, im Tageslauf immer wieder die
schweigende Zuriickgezogenheit suchten, dariiber hinaus auch aus dem
Lebensbeispiel groBer Karmeliten wie Teresa von Avila und Johannes
vom Kreuz: Da nach deren Erfahrung duBlere Zuriickgezogenheit noch
nicht ohne weiteres fiir Gott empfianglich macht, wenn sie nicht gefiillt ist
mit einem inneren Schweigen der Gedanken und Empfindungen, die sich



Reinhard Kérner 368

gern ,,aulerhalb der inneren Burg aufhalten® (Teresa?’) oder aber ,,sich
Gottes in geistlicher Habsucht bemichtigen (Johannes vom Kreuz2¢)
wollen, wird auch ausdriicklich zu einem inneren Stillwerden hingefiihrt.

In meinen Kursen rege ich daher dazu an, in den Exerzitientagen be-
wuBt kein Buch zu lesen, eventuell anstehende Probleme nicht unbedingt
16sen zu wollen, auf aufwendige ,,Gebetspensen” zu verzichten ...

Bei Gruppenexerzitien kann sich so durchaus eine ,,religiose Individu-
algeschichte ... ernsthaft ereignen (Karl Rahner, s.0.). Andererseits geht
auch der Gemeinschaftsaspekt keineswegs verloren: Das innere Schwei-
gen der einander zundchst Fremden in einem Exerzitienkurs bringt der
Erfahrung nach bei vielen Exerzitanden eine ,, Tiefenwahrnehmung* des
anderen hervor, die sich gemeinschafts- und kirchebildend ,,vom Haupt
her” auswirkt.

(2.),, Wandel in der Gegenwart Gottes“. Nicht alle, die heute nach Glau-
bens- und Lebensvertiefung suchen, finden sich geeignet, nach ignatiani-
scher oder anderweitig strukturierter Form zu meditieren und sich in meh-
reren vorgegebenen Zeiteinheiten am Tag gezielt mit einem Schriftwort,
einem Bild oder einem geistlichen Gedanken auseinanderzusetzen. Sie
sind darin in guter Gesellschaft mit Teresa von Avila, die sich nach eige-
nem Eingestindnis iber mehr als zwanzig Klosterjahre hin unglaublich
schwer tat, gesammelt und auf ein Schriftwort konzentriert — nach der
strengen Meditationsmethode des o. g. Buches von Cisneros — Betrach-
tung zu halten. Erlésung brachte ihr erst die Erkenntnis, dafl Christus der
Freund ist, bei dem man verweilen darf, ohne ,, meditieren* zu miissen. Ih-
ren Schwestern schreibt sie: ,,Es ist gar nicht verlangt, daB ihr iiber ihn
nachdenken, viele Gedanken fassen oder mit dem Verstande hohe und
scharfsinnige Erwidgungen anstellen sollt; ich bitte euch nur, daB ihr ihn
anschaut... Denn er.achtet schon einen Blick von uns so hoch, dal3 er es
seinerseits nicht fehlen 146t, sich von uns finden zu lassen.“?” — Bei allem
Respekt vor gezielten Meditationszeiten und -weisen: Viele Menschen er-
reichen das, wozu diese hinfiihren wollen, nimlich zum ,,immerwihren-
den“, ganzzeitlichen ,,Wandel in der Gegenwart Gottes*, auch und nicht
selten nur auf weniger geformten und strukturierten Wegen. Entspre-
chend dem von den Vitern im Karmelgebirge bei Elija abgelauschten und
in der Tradition des Ordens entfalteten Grundsatz: ,,Ich stehe (allzeit) vor
dem Angesicht dessen, der lebt* (1 Kén 17,1) und gemaB der Auffassung
Teresas, Christus sei ,,auch zwischen den Kochtopfen*“?®, diirfen gerade

25 Innere Burgl, 1.

26 Dunkle Nacht 1, 3.

Y Weg der Vollkommenheit 26, 2.
8 Klostergriindungen S, 8.



Karmelitanische Exerzitien 369

karmelitanische Exerzitien dazu anleiten, ohne vorgegebene Betrach-
tungszeiten und doch in innerer ,,Zweisamkeit” mit Gott durch die Exerzi-
tientage zu gehen, spazierend durch die Natur, Schlaf nachholend auf
dem Zimmer, nachdenklich oder einfach bei ihm verweilend in der Ka-
pelle ... Meiner Erfahrung nach kommt auch auf diese Weise — und bei
vielen nur auf diese Weise - ein Exerzitienproze3 in Gang.

Als eine brauchbare Hilfe fiir die Exerzitanden hat sich dabei die fol-
gende Praxis erwiesen: Zu Beginn des Kurses teile ich die vor uns lie-
gende Zeit in drei etwa gleich lange Abschnitte ein, die mit den Stichwor-
ten ,kommen - bleiben - gehen® iberschrieben werden. In den ersten
Tagen kann sich der Exerzitand von Worten Jesu wie: ,,Kommt mit an ei-
nen einsamen Ort, wo wir allein sind, und ruht ein wenig aus!“(Mk 6,31),
,Kommt und seht!“(Joh 1,39) oder: ,,Kommt alle zu mir, die ihr euch
plagt und schwere Lasten zu tragen habt, ich werde euch Ruhe schen-
ken“(Mt 11,28) einladen lassen, aus dem Getriebe seines Alltags und der
GestreBtheit seiner Nerven zur inneren Ruhe zu gelangen und sich all-
mihlich, so wie es ihm maoglich ist, der verborgenen Gegenwart Gottes
und dem Exerzitienproze3 auszusetzen. - In die zweite Phase hinein, in
der bei manchen Teilnehmern der Eindruck entsteht, sich doch nun
schon genug ,,besonnen® und genug gebetet zu haben, stelle ich die Worte
Jesu: ,, Bleibt in meiner Liebe!“ (Joh 15,9), ,, Bleibt in mir, so bleibe ich in
euch® (Joh 15,4) und das Gleichnis von der Rebe, die am Weinstock ,,blei-
ben“muB, um Frucht zu bringen (Joh 15, 15). Die Erfahrung lehrt, dal3 ge-
rade dieser Hinweis fiir den Exerzitienproze3 wichtig ist; erst wenn die
eigenen Gedanken ein wenig zur Ruhe gekommen und die eigenen Anlie-
gen im Gebet vor Gott hingetragen sind, wird der Mensch offen fiir das
. Neue*“ und mehr ein Hérender vor Gott als ein Redender. — In der letz-
ten Phase, noch im dufleren und inneren Schweigen, sollte das ,,Gehen“
vollzogen werden — nicht nur aus der Stille der Exerzitien hinaus, sondern
bewuBt an den Ort Ain, an den der einzelne gestellt ist. Es gilt nun, den
konkreten Lebensalltag wieder in den Blick zu nehmen (,, Wer begegnet
mir, wenn ich zu Hause die Tiir aufmache? Was erwartet mich, wenn am
Montag die Arbeit wieder beginnt? ...“) und mit dem zu ,,verkniipfen®,
was in diesen Exerzitientagen geschehen ist. Worte Jesu wie: ,, Geht hin-
aus in alle Welt ... (Mt 28,19), aber auch: ,,Geht! Ich sende euch wie
Schafe unter die Wolfe ...“ (Lk 10,3) kénnen hier hilfreich sein. Das
Wichtigste, was ,,mitzunehmen* ist, sind dann nicht unbedingt neue Ge-
danken, Erkenntnisse und Vorsitze, sondern die neu eingelibte Zweisam-
. keit mit dem Gott, der der ,,Emmanuel®, der ,,Gott mit uns“ ist ...



Reinhard Korner 370

Wenn Exerzitienkurse ,,Einiibung ins Leben“ (Lothar Lies SJ?°) sind,
wird so zugleich das eingeiibt, was heute im Alltag der meisten Menschen
ohnehin ,,nur” realisierbar ist: nicht regelmiBige und methodisch struk-
turierte Zeiten des ,,geistlichen Lebens* einzuhalten, sondern das Leben,
das konkrete Leben des je einzelnen in Familie, Beruf und Freizeit, in sei-
nem 24-Stunden-Ablauf geistlich - also in einem inneren ,,du, Gott, und
ich .. — zu leben.

(3.) Das ,, Exerzitiengesprdch” mit Gott selber suchen. Ohne Frage ist es
von hohem Wert, mit einem ,,Meister” oder doch einem in der seelsorgli-
chen Gesprachsfithrung und im geistlichen Leben erfahrenen Begleiter
den persdnlichen Glaubensweg oder die anstehende Lebensproblematik
durchsprechen zu kénnen. Und es ist gut, daB es Exerzitien wie die des
Ignatius gibt, in denen dies méglich und sogar vorgesehen ist. Doch auch
in dieser Hinsicht gilt es, vor einem ,,Methodenmonismus* auf der Hut zu
sein. Die heute vor allem in Priesterseminaren, Ordenshidusern und geist-
lichen Gemeinschaften verbreitete Meinung, ein Wachsen und Reifen im
geistlichen Leben sei immer und in jedem Fall nur mit einem festen
»geistlichen Begleiter oder ,,Priester des Vertrauens“ méglich, entspricht
so absolut weder der Erfahrung noch der kirchlichen Tradition. Es darf
und muf3 auch Zeiten und Situationen im Leben geben, in denen der ein-
zelne in seinem Ringen um den rechten Weg ganz bewuBt ,,allein“ vor
Gott bleibt und ihn selber zum , Gespriachspartner seines Herzens
macht. Und auch das will ,,eingeiibt” sein.

Karmelitanische Exerzitien konnen hier wiederum einen Akzent setzen
und spezifische Anleitung geben. Da sie auch inhaltlich (s.u.) zum inne-
ren Beten, also zur personlich-vertrauten Ich-Du-Beziehung zwischen
Mensch und Gott hinfithren wollen, liegt es nahe, den Exerzitanden - ich
denke hier an Gruppenexerzitien — zu Beginn des Kurses zu sagen: ,,Ich
stehe Thnen in der Regel nur zum Empfang des Buflisakramentes und/
oder zu einem kiirzeren Gesprach zur Verfiigung; versuchen Sie einmal,
in diesen Tagen die Anwesenheit Gottes so ernst zu nehmen, daB Sie ihn
selbst zu Threm ,Exerzitienmeister’ und zum ,Gespriachspartner® in den
konkreten Anliegen, die Sie vielleicht gern mit mir besprochen hitten, er-
wihlen.“ Abgesehen davon, dall mancher Kursteilnehmer fiir dieses Frei-
gelassensein ohnehin von vornherein dankbar ist, habe ich die Erfahrung
gemacht, daB die Exerzitanden auf diese Weise nicht weniger gewinnen,
als wenn sie zu mir zum Gesprich gekommen wiren: Sie haben nun et-
was (mehr) Erfahrung darin, wie Gott sehr real zum Wegbegleiter werden
und wie Gebet - als persénliche Hinwendung zu ihm und als Hineinhor-

2% AaO. (s. Anm. 12) 9.



Karmelitanische Exerzitien 371

chen in die Stimme des Gewissens und des Herzens - echte, konkrete Le-
benshilfe (im besten Sinne dieses Wortes) sein kann; dies um so mehr, da
heute viele von ihnen auch im Alltag ihres Lebens gar keinen Begleiter
wissen, von dem sie sich fiithren lassen konnten, und so ohnehin darauf
angewiesen sind, ein Stiick weit mit Gott selbst ,,zurechtzukommen®.

Diese Exerzitienmethode ist keineswegs lockerer oder gar leichter als
die Exerzitienformen mit Gesprichsbegleitung, fiir den Exerzitanden
nicht, aber auch fiir den Exerzitienbegleiter nicht, der sich selbst hierbei
sehr zuriicknehmen und Gott und den Teilnehmern des Kurses ein gro-
Bes Vertrauen entgegenbringen muB...

b) karmelspezifische Inhalte

Exerzitien, gleich welcher Art, haben weniger den Glauben (fides quae
creditur) als vielmehr das Glauben (fides qua creditur), also nicht die zu
glaubenden Wabhrheiten, sondern den Glaubensvollzug zum Thema.
Darin unterscheiden sie sich von Glaubensseminaren und religidser Fort-
bildung, ebenso wie sie sich durch die methodischen Elemente des Ein-
iibens von ,irgendwie® gestalteten, in sich durchaus niitzlichen ,,Besin-
nungstagen® unterscheiden. Die Vortrige in Gruppenexerzitien oder die
auf die konkrete Person hin gegebenen Puncta bei Einzelexerzitien haben
also vor allem Fragen des Glaubens/ebens zum Inhalt, sie sind mystago-
gisch, nicht missionarisch orientiert. Ihr Ziel ist, wie Ignatius gegen
SchluB seines Exerzitienbuches vermerkt, die ,,Erlangung der Liebe“.?
Uber das Leben auf die Liebe hin aber 148t sich — mystagogisch — immer
nur von der Erfahrung her sprechen. Die geistliche Tradition der Kirche
hilt einen reichen Schatz solcher Erfahrung bereit, er muB nur ,,gehoben*
werden. Exerzitienvortrige versuchen dies. Dabei darf auch hier aus der
Vielgestaltigkeit geschopft werden: Die von Ignatius erlangten und an
der Heiliger Schrift und der Lehre der Kirche reflektierten Erfahrungen
sind eine nicht mehr und nicht weniger wertvolle Orientierungshilfe wie
die Erfahrungen und daraus gewonnenen Erkentnisse anderer groBer Ge-
stalten authentisch-christlichen Lebens. So fiillt sich ein reichlich gedeck-
ter Tisch, an dem jeder das finden kann, was seine Seele néhrt.
Karmelitanische Exerzitien werden — als eine unter anderen Exerzitien-
formen - natiirlich das auf den ,, Tisch des Wortes“ legen, was uns aus
dem geistlichen Verméchtnis der Karmeltradition zur Verfiigung steht.
Dies kann in der Praxis sowohl themenzentriert wie auch durch die Dar-

3 Vgl. Nr. 230 - 237.



Reinhard Korner 372

stellung des Lebensweges eines der Heiligen dieser Ordensfamilie ge-
schehen.

Im ersteren Fall 148t sich an den verschiedensten Zeugnissen — von der
Albertregel (dem geistlichen Grunddokument des Ordens) bis hin zu Eli-
sabeth von Dijon und Edith Stein - aufzeigen und ,,illustrieren®, was
etwa inneres Beten ist, wie Aktion und Kontemplation ineinsgehen, wie
man mit der Frage: ,, Wer bist du, Jesus?“ von unbewuBten ,,dimonischen
Gottesbildern**! zum dreieinigen Gott der christlichen Offenbarung fin-
den kann, in welchem Verhiltnis zueinander Mystik und Aszese stehen,
wie man mit der (scheinbaren) Nichterfahrbarkeit Gottes (,dunkle Nacht*)
umzugehen lernen kann, wie die innere personlich-personale Beziehung
mit dem verborgen-gegenwiirtigen Gott in ein vertiefteres Verstindnis
und zu einem erneuerten Mitvollzug der Sakramente fihrt, und andere
Themen mehr; immer soll dabei nicht nur referiert, sondern zugleich zur
nach- und mitvollziehbaren ,,Einiibung*“ angeleitet werden. In besonde-
rer Weise eignet sich dafiir auch das Gesamrkonzept des geistlichen Lebens
nach Johannes vom Kreuz??, das den Exerzitanden Sinn, Weg und Ziel
des menschlichen Lebens vor Augen stellt und ihnen helfen kann, einzel-
nes vom Ganzen her zu verstehen.

Im zweiten Fall zeichnet der Begleiter den ,,BekehrungsprozeB*, den
geistlichen Lebensweg einer der groBen geistlichen Gestalten des Karmel
nach. Dies ist besonders anschaulich anhand der Viten von Teresa von
Avila und Therese von Lisieux, aber auch von Edith Stein moglich. Der
Exerzitand sieht sich dann angeregt, die eigene ,,Glaubensbiographie“
zum Beispiel mit der Teresas zu vergleichen und die Erkenntnisse schritt-
weise mitzuvollziehen, zu denen diese Frau des 16. Jahrhunderts — bei-
spielgebend fiir viele und wie Johannes vom Kreuz mit dem Titel ,,Kir-
chenlehrer* autorisiert ~ gefunden hat.

Karmelitanische Exerzitien — wie gesagt, ein Modell, das Anregung
sein mdchte, erprobt und weiterentwickelt zu werden. Zu wiinschen wiire
dariiber hinaus, daf3 die nachkonziliare Riickbesinnung der Orden und
geistlichen Traditionen auf ihre Quellen weitere Exerzitienformen her-
vorbringt, benediktinische etwa, dominikanische, an den groBen Laien-
bewegungen orientierte ..., immer mit dem Mut zum je eigenen Spezifi-
kum. Im Blick auf die Gegenwart und die Zukunft wird christliche Mys-
tagogie darauf nicht verzichten diirfen.

3 Vgl. K. Frielingsdorf, Ddmonische Gottesbilder. Ihre Entstehung, Entlarvung und Uber-
windung. Mainz 1992.

32 Vgl. R. Korner, Mein sind die Himmel und mein ist die Erde. Geislliches Leben nach Jo-
hannes vom Kreuz. Wiirzburg 1989.





