
Karmelitanische Exerzitien 
Einübung ins Innere Beten 

Reinhard Körner OCD, Birkenwerder 

Exerzitien gehören heute wohl unumstritten zu den wesentlichen Formen 
der Glaubensvertiefung und der christlichen Lebenserneuerung. Weit 
über den Kreis der Ordensleute, des Klerus und der Mitglieder geistlicher 
Gemeinschaften hinaus suchen inzwischen viele Menschen - aus dem ka- 
tholischen wie aus dem protestantischen Raum, in wachsender Zahl auch 
solche, die sich den Kirchen •entfremdet" haben - in entsprechenden 
Kursen Orientierung aus den Quellen des Christentums. 

Ohne Frage ist es das Verdienst des hl. Ignatius von Loyola - er hat den 
•Geistlichen Übungen" ihre •klassische Gestalt" gegeben -, aber auch 
das Verdienst der Patres aus der Gesellschaft Jesu - sie haben sie in den 
vergangenen Jahrzehnten wieder in ihre authentische Form gebracht -, 
wenn Exerzitien heute weithin in gutem Ruf stehen. Dennoch - und ge- 
rade wegen ihrer Aktualität - scheint es mir an der Zeit, daß wir uns dar- 
auf besinnen, daß die Exerzitientradition der Kirche weiter angelegt ist 
und einen breiteren Formenreichtum entwickelt hat als die zu Recht 
•klassisch" zu nennende Form der ignatianischen Exerzitien. 

1. •Exerzitien" vor und nach Ignatius 

Ignatius schrieb sein Exerzitienbuch nicht voraussetzungslos. Während 
seines (wenn auch nur dreitägigen) Aufenthaltes im Benediktinerkloster 
auf dem Montserrat im März 1522 lernte er das •Exercitatorio de la vida 
spiritual" des hier vor zwölf Jahren verstorbenen Abtes Garcia Jimenez 
de Cisneros (1455/56-1510) kennen.1 Dieser war auf seinen Reisen nach 
Rom und vor allem Paris in enge Berührung mit der Erneuerungsbewe- 
gung der Devotio moderna gekommen und hatte wesentliche Grundge- 
danken der rheinisch-niederländischen Mystik mit nach Spanien ge- 

1 Zur Wirkungsgeschichte dieses Buches in der Spiritualität und Geistlichen Theologie 
Spaniens siehe: M. Andres, La Teologia espanola en el siglo XVI. Madrid 1976, Bd. 2, 
107-183. Vgl. auch E. Lorenz, Der nahe Gott. Im Wort der spanischen Mystik. Freiburg, 
Basel, Wien 1985, 48-50; dies., Wort im Schweigen. Vom Wesen christlicher Kontempla- 
tion. Freiburg, Basel, Wien 1993, 22 f; J. Boldt, Troubadoure Gottes. Eine Einführung in 
die spanische Mystik des Goldenen Zeitalters. Innsbruck-Wien 1992, 62-66. 



Reinhard Körner 360 

bracht. In seinem •Übungsbuch des geistlichen Lebens", das er um 1500 
in der mit Unterstützung eines deutschen Fachmanns bestens eingerichte- 
ten Klosterdruckerei in hoher Stückzahl herstellte und im gesamten spa- 
nischen Sprachraum verbreitete, trägt er •Altes und Neues" zusammen 
und gibt sehr detaillierte methodische Anleitungen, wie sich jeweils der 
•Anfänger", der •Fortgeschrittene" und der •zur Einheit mit Gott Ge- 
langte" durch genaue Regelung der Gebets- und Meditationsweisen, ein- 
geteilt auf Wochen, Tage und Stunden, in alltäglichem Bemühen in das 
geistliche Leben •einüben" kann. Adressat ist der Gläubige schlechthin, 
unanhängig von Stand und Lebensform; zeitlich erstrecken sollen sich 
die Übungen über den gesamten Lebensweg eines Christen. 

Die Diskussion darüber, wieviel Einfluß dieses Buch auf den Exerzi- 
tienentwurf des Ignatius hatte, ist, so Erika Lorenz, •noch nicht abge- 
schlossen, zumal eine Überarbeitung von 1522 gefunden wurde, die den 
späteren ignatianischen Exerzitien noch erheblich näher ist als die Fas- 
sung von 1500".2 Gewiß hatte es ihm mehr als nur den Titel vermittelt, als 
er nach den folgenden Monaten in Manresa (März - September 1522) un- 
ter dem Eindruck der eigenen Bekehrung und inneren Umwandlung 
seine •Ejercicios espirituales" zu schreiben begann. Auch was er darüber 
hinaus in der reichhaltigen Klosterbibliothek des Montserrat (wohin er in 
der Zurückgezogenheit von Manresa •leicht weitere Kontakte" pflegen 
konnte3) an Schätzen aus der langen geistlichen Tradition entdeckt haben 
mag, ist nicht ohne Einfluß geblieben. So findet sich etwa sein •Prinzip 
und Fundament" in einer rund 300 Jahre früher verfaßten Schrift des ka- 
talanischen Missionars Ramon Llull bereits fast wörtlich wieder.4 

Unter der Bezeichnung •exercitia spiritualia"fassen weit vor Cisneros 
und Ignatius viele Autoren spätestens des Mittelalters gezielte •Übun- 
gen" zusammen, die - wenn auch nicht in Form eines zeitlich begrenzten 
Kurses - •in äußerer Einsamkeit und nach bestimmten gebetspädagogi- 
schen Gesetzen eine Einübung in die geglaubten Mysterien besonders 
durch betrachtendes Gebet anstreben" (Hugo Rahner5). Eine ausführli- 
che Information über die Geschichte dieses Begriffs und eine Darstellung 
der methodischen und inhaltlichen Anleitungen für solche •Exerzitien" 
bei den verschiedensten Meistern und Meisterinnen im Laufe der Jahr- 
hunderte bieten die Autoren des Artikels •Exercices spirituels" im fran- 
zösischen •Dictionnaire de Spiritualite"6, auf den für ein näheres Stu- 
dium hier verwiesen sei. 

2 Der nahe Gott (s.o.), 60. 3 E. Lorenz, ebd. 
4 Vgl. E. Lorenz, Wort im Schweigen (s. Anm. 1), 23. 
5 Art.: Exerzitien, in: LThK(1959), Bd. 3 (Sp. 1297-1300), 1297. 
6 Tome IV. Paris 1961, Sp. 1902-1949. 



Karmelitanische Exerzitien 361 

Ignatius selbst war sich bewußt, mit seinen •Geistlichen Übungen" in 
einer langen Tradition zu stehen. Er löst diese durch seinen kompakten 
Vier-Wochen-Kurs, den er vollständig ohnehin •nur einer Elite" (Hugo 
Rahner SJ7) und in der Regel nur einmal im Leben zu erteilen rät, nicht 
ab. Aber er hat den •Exerzitien" durch zeitlich begrenzte, inhaltliche und 
methodische Kompaktheit eine Struktur gegeben, an der sich die spätere 
Entwicklung orientieren wird. 

Zugleich hat er damit eine Exerzitienbewegung eingeleitet, die sich bis 
in unsere Tage hinein fruchtbar auswirken konnte. Ihre Anfänge stehen 
noch unter seiner Anweisung. Als beste Exerzitienbegleiter der Frühzeit 
gelten die Jesuiten Petrus Faber und der auch als Theologe geschätzte 
Salmeron. Mit der Gründung von Exerzitienhäusern - unter anderem 
durch Karl Borromäus (das erste bereits 1579 in Mailand) - und einer 
Bulle Pauls V. von 1606, die die ignatianischen Exerzitien allen Ordens- 
leuten und Weltklerikern sehr ans Herz legt, beginnt ein •Siegeslauf der 
(ignatianischen) Exerzitien" (Carl Feckes8) durch die Ordenshäuser und 
tridentinischen Priesterseminare. In steigendem Maß nehmen im 19. 
Jahrhundert, vor allem in Belgien und Holland, auch andere Ordensfami- 
lien durch Gründung von Exerzitienhäusern diese Bewegung auf. Die 
Enzyklika •Mens Nostra" Pius' XI. von 1929 hebt schließlich die Bedeu- 
tung von Exerzitien für jeden Christen, gleich welchen Standes, hervor. 
Im deutschen Sprachraum hat vor allem Hugo Rahner SJ9 wesentlich 
dazu beigetragen, daß Exerzitienkurse ein systematisch betreuter und von 
den bischöflichen Ämtern geförderter Bestandteil der überregionalen 
Seelsorge wurden. 

Freilich sind im Laufe dieser positiven Entwicklung viele Abstriche am 
ursprünglichen Modell des Ignatius gemacht worden. Zu Recht beklagen 
dies heutige Jesuiten. •Es muß darauf geachtet werden", lesen wir bei 
Karl Rahner, •daß Exerzitien nicht abstrakte Indoktrination eines theo- 
retischen Lehrsystems samt dessen praktischen Konsequenzen sind ..., 
sondern Mystagogie in die religiöse Erfahrung des Menschen und seiner 
Begnadung von innen."10 Ähnlich stellt Josef Sudbrack SJ fest: •Im 
Laufe der Zeit wurde der Urentwurf allerdings oft entfremdet: zu morali- 
stischer Belehrung, zu Vorträgen (ohne Meditation) und auch zur pseu- 

7 AaO. (s. Anm. 5) 1299. 
8 Die Lehre vom christlichen Vollkommenheitsstreben. Freiburg 1953, 285. 
9 Siehe u. a.: Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frömmigkeit. Graz 
1947. 
io Wagnis des Christen. Freiburg 1974, 96. 



Reinhard Körner 362 

domystischen Flucht in die Erfahrung."11 Lothar Lies SJ meint gar: •Ig- 
natianische Exerzitien sind sicher nicht die frommen Wochenenden in 
Abgeschiedenheit, Ruhe und Sammlung, die man in Exerzitienhäusern 
angeboten bekommt. Exerzitien sind auch nicht eine Zeitspanne soge- 
nannter Besinnungstage, während der man - allein oder in einer Gruppe 
- die persönliche Existenz mit einer der christlichen Glaubenswahrheiten 
konfrontiert und daraus geistliche Frucht zieht ..."12 

Bei aller Berechtigung solcher Stimmen aber darf wohl nicht vergessen 
werden, daß bereits Ignatius selbst - vgl. die 18. und 19. Anweisung zu 
Beginn seines Exerzitienbuches - eine Anpassung der Inhalte und der 
Methoden an die konkrete Situation der Exerzitanden für möglich und 
gegebenenfalls für nötig hielt. Hugo Rahner konstatiert mit Berufung auf 
diese Anweisungen: •Alle Exerzitien, die von der ignatianischen Form 
abweichen (8 oder 3 Tage; Gruppenexerzitien in Vortragsreihen; Bevor- 
zugung der 1. Woche), sind Adaptionen, die aber legitim und schon von 
Ignatius ... vorgesehen sind."13 Es entspricht also weder der Intention des 
Ignatius noch der Historie, wenn man nur den - wie auch immer gestal- 
teten - ignatianischen Exerzitien den Titel •Exerzitien" zugestehen 
wollte. 

2. Legitime Exerzitienformen in Vergangenheit und Gegenwart 

Der Kapuziner Anton Rotzetter schlußfolgert meines Erachtens zu 
Recht: •Die Exerzitien des Ignatius sind ... die Verallgemeinerung geistli- 
cher Erfahrungen, die Ignatius während seines Bekehrungsprozesses ge- 
macht hat. Darum muß man sich fragen, ob die Bekehrungsprozesse z. B. 
der Ordensgründer Erfahrungen enthalten, die sich analog dazu zu Exer- 
zitien umformen lassen."14 Mir scheint dies, wie gesagt, an der Zeit und 
angesichts des heutigen •Interessentenkreises" geradezu notwendig zu 
sein. 

Im Band 4 der von ihm herausgegebenen Reihe •Seminar Spirituali- 
tät"15 stellt Anton Rotzetter als konkretes Beispiel ein von ihm und einer 
Mitarbeiterin praktiziertes und bereits bewährtes Modell vor, das sich in 

11 Art.: Exerzitien, in: Christian Schütz (Hrsg.), Praktisches Lexikon der Spiritualität. Frei- 
burg, Basel, Wien 1988 (Sp. 363-366) 365. 
12 Ignatius von Loyola. Die Exerzitien. Theologie - Struktur - Dynamik. Innsbruck, Wien 
1983, 9. 
13 Art.: Exerzitien (s. Anm. 5), Sp. 1299. 
14 Zur Methodik der Exerzitien, in: Ders. (Hrsg.), Geist und Kommunikation (Seminar Spiri- 
tualität 4). Zürich, Einsiedeln, Köln 1982 (233-249), 233. 
15 Ebd. 233-249. 



Karmelitanische Exerzitien 363 

Methode und Inhalt am geistlichen Charisma des hl. Franziskus orien- 
tiert. Bereits in der Frühzeit der ignatianischen Exerzitienbewegung hatte 
ebenfalls ein Kapuziner, Johannes Chrysostomus Schenk (1581-1634), 
ein Büchlein mit dem Titel •Die Geistlichen Übungen" für seine Mitbrü- 
der verfaßt, die - modern gesprochen - zu einer Art •Exerzitien im All- 
tag" anleiten und den Geist des Franziskus, dem spirituellen Inhalt wie 
den methodischen Elementen nach, aufnehmen.16 

Ähnliches ist in anderen Ordenstraditionen - mehr oder weniger ausge- 
prägt - geschehen und darf sich auch heute neu herausbilden. Dabei wird 
man sich selbstverständlich an den •klassischen", d. h. ignatianischen 
Exerzitien orientieren dürfen und dankbar in ihre •Schule" gehen. 

Der ignatianische Entwurf ist für Einzelexerzitien gedacht. Die seit dem 
17. Jahrhundert immer gebräuchlicher gewordenen Gruppenexerzitien, in 
denen die Puncta in Form von Vorträgen für alle Teilnehmer gemeinsam 
gegeben werden, müssen deshalb ebenfalls nicht grundsätzlich negativ 
betrachtet werden. Karl Rahner räumt selbst für ignatianische Exerzitien 
ein: •Gruppen-Exerzitien können nur den Namen Exerzitien einigerma- 
ßen verdienen, wenn sie doch so gestaltet werden, daß in ihnen eine re- 
ligiöse Individualgeschichte sich ernsthaft ereignen kann."17 Warum soll 
dies nicht gegeben, warum nicht machbar sein? - Aber auch der bewußt 
miteinbezogene Gemeinschaftsaspekt hätte Berechtigung und würde 
dem ignatianischen Anliegen nicht widersprechen, sondern es positiv er- 
gänzen. •Für Einzelexerzitien", schreibt Anton Rotzetter, •hat die igna- 
tianische Tradition ein bleibendes Modell geschaffen. Hingegen müssen 
Exerzitien auch die Erfahrung von Kirche vermitteln, d. h. von konkret 
gelebter Brüderlichkeit, von feiernder und betender Gemeinschaft, von 
Vertrauen und Zuversicht... Mir scheint, daß heute nicht so sehr der Be- 
kehrungsprozeß einzelner im Vordergrund steht, sondern der Bekeh- 
rungsprozeß der Kommunitäten. Darum sollten Kommunitätsexerzitien 
entwickelt werden, welche die ,vita communis' als gemeinsamen Weg des 
Glaubens einüben"18 - ein durchaus berechtigtes Anliegen, das der 
Grundgestalt des christlichen Glaubensvollzugs, der in Exerzitien •ge- 
übt" werden soll, ebenso entspricht wie die persönliche Glaubenserneue- 
rung und Lebensentscheidung des einzelnen. 

Und warum nicht auch •Exerzitien im Alltag'"}Wenn Carl Feckes •Ein- 
samkeit und Betrachtung als wesensbestimmend"19 für Exerzitien nennt, 

16 Vorgestellt von A. Rotzetter in:  Gebet, Gebetshaltung und Meditationsmethoden, ebd. 
(163-182) 176-182. 
17 AaO. (s. Anm. 10) 97. 
18 Zur Methodik der Exerzitien (s. Anm. 14), 233. 
19 AaO. (s. Anm. 8) 286. 



Reinhard Körner 364 

muß das nicht unbedingt die strenge, schweigende Zurückgezogenheit 
für eine bestimmte Zeitspanne in einem ruhigen Exerzitienhaus - so wert- 
voll und dem geistlichen Prozeß der Exerzitien entsprechend diese ist! - 
zur Voraussetzung haben. Das zunächst im Ostteil, dann auch im Westen 
Deutschlands bei katholischen und evangelischen Christen beliebt ge- 
wordene Buch •Geistlicher Übungsweg für den Alltag" der Leipziger 
evangelischen Theologin Karin Johne20 etwa, das zu einem Exerzitien- 
prozeß über 15 Wochen hin unter den familiären und beruflichen Alltags- 
bedingungen der Exerzitanden anleitet, steht in der besten vor- und nach- 
ignatianischen Exerzitientradition der Christenheit und hat bereits vielen 
Menschen geholfen, ihr Leben aus dem Glauben heraus zu erneuern und 
eine tiefere Beziehung zu Christus zu finden - wenn es freilich auch wie- 
derum nicht jedermanns Sache ist, im Alltagstrubel •täglich mindestens 
20 Minuten über einem vorgegebenen Stoff - meistens einem Bibeltext - 
in die Stille des Betens und Meditierens vor Gott zu gehen".21 

Die Exerzitientradition des Christentums ist weiter und reicher als die 
ignatianische Form, die aus ihr gewiß als eine der schönsten Früchte her- 
vorgegangen ist. Alle authentischen Weisen der •Einübung" in den Glau- 
bensvollzug haben ihre Berechtigung. Und das ist gut so, denn - so weiß 
bereits 150 Jahre vor Ignatius die •Imitatio Christi" -: •Es paßt nicht jede 
Übung für alle Menschen. Diese ist jenem, jene diesem angemessener. 
Auch sind, je nach der Zeit, einige Übungen anziehender als andere ..."22 

3. •Exerzitien im Geist des Karmel" 

Derzeit ist es mir leider nicht möglich, historisch exakt nachzuzeichnen, 
wann, in welchem Umfang und wie die Karmeliten in die von Ignatius 
eingeleitete und geprägte Exerzitienbewegung eingestiegen sind. Bereits 
zu Beginn des 17. Jahrhunderts jedenfalls hat Jean de St. Samson 
(1571-1636), ein französischer Laienbruder der Beschuhten Karmeliten, 
•Meditations pour les Retraites ou Exercices" zusammengestellt - einen 
auf zehn Tage konzipierten Kurs mit jeweils drei Meditationseinheiten, 
gedacht für Gemeinschaftsexerzitien zur geistlichen Erneuerung seiner 
Mitbrüder; sie sind schon 22 Jahre nach seinem Tod als Teil seines Ge- 
samtwerkes im Druck erschienen.23 Was den Teresianischen Karmel be- 

20 Erstveröffentlichung: Evangelische Verlagsanstalt Berlin 1986. 
21 Ebd. 9. 
221 19,5. 
23 Les (Euvres Spirituelles et Mystiques du Divin Contemplatif F. Jean de S. Samson .... Diu- 
fees en deux Tomes. Rennes 1658, Tome I, 529-586. 



Karmelitanische Exerzitien 365 

trifft - darauf will ich mich in der weiteren Darstellung beschränken -, 
dürfte die Begleitung von ausdrücklichen Exerzitienkursen - für Einzelne 
wie für Gruppen - relativ spät, beginnend in den ersten Jahrzehnten unse- 
res Jahrhunderts, anzusetzen sein. Der eigentliche und weltweite Durch- 
bruch zu bewußter Exerzitienarbeit des Teresianischen Karmel kam erst 
in den sechziger und siebziger Jahren. Dies mag vor allem darin begrün- 
det sein, daß die von Teresa zumindest für ihre Brüder eindeutig ge- 
wünschte Verbindung von •Aktion" und •Kontemplation" seit Nicolo 
Doria, der 1585 an die Spitze des neuen Ordens trat, mehr oder weniger 
stark zu gunsten eines •rein kontemplativen" Lebens zurückgedrängt 
worden war. Erst der vom Zweiten Vatikanum aufgenommene Ruf Pius' 
XII.: •Zurück zu den Quellen!" und die dann einsetzende historisch-kri- 
tische Forschung haben das kontemplativ-apostolische Anliegen Teresas 
und ihres Gefährten Johannes vom Kreuz - der von den ersten Tagen sei- 
nes Ordenslebens im teresianischen Zweig des Karmel an bis zu den letz- 
ten Stunden auf dem Sterbebett aktiver Seelsorger war - neu in den Blick 
gerückt und den Karmeliten die heute generell nicht mehr umstrittene 
Grundlage für ein nicht nur zugestandenes, sondern zur Lebensform ge- 
hörendes Seelsorgeapostolat gegeben. Darüber hinaus trat neu und ver- 
tiefter in das Bewußtsein des Ordens, daß sich Teresa in ihren Brüdern 
Glieder der Karmelfamilie gewünscht hatte, die in Seelsorge und Verkün- 
digung etwas von dem Geist in die Kirche hineintragen, in dem sie selber 
den Glauben und das Leben zu sehen gelernt hatte. Was Gott ihr an Er- 
kenntnis und Erfahrung geschenkt hatte, sollte allen Menschen gehören 
und gezielt in die Kirche eingebracht werden. Folgerichtig legen die nach 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil erneuerten Konstitutionen den Tere- 
sianischen Karmeliten ans Herz, •am Heilsauftrag der Kirche vor allem 
durch das Apostolat der Förderung des geistlichen Lebens mitzuwirken".24 

Dies unter anderem auch in Form von Exerzitienbegleitung zu tun, bie- 
tet sich natürlich geradezu an. Und die spirituelle Tradition des Karmel 
ist - über Teresa hinaus - so reich und so •kernig", daß sie •Stoff genug 
vorgibt, um Menschsein aus den Quellen des Evangeliums einüben zu 
helfen. 

Im September 1992 kamen in Dublin auf Einladung des Ordensgene- 
rals P. Camilo Maccise OCD erstmalig Teresianische Karmeliten zusam- 
men - 53 Teilnehmer aus 28 Ländern -, die ein ordenseigenes Exerzitien- 
haus, ein •Haus des Betens" oder ein Institut für Spiritualität leiten. Es 

24 Regel, Konstitutionen und Ausfiihrungsbestimmungen der Unbeschuhten Brüder des Or- 
dens der Allerseligsten Jungfrau Maria vom Berge Karmel. Rom 1986, Nr. 100 (deutsch: 
München 1989, 59). 



Reinhard Körner 366 

war dort beeindruckend zu hören, wie selbstverständlich und mit wieviel 
Engagement heute in vielen Provinzen Exerzitien angeboten und beglei- 
tet werden. Allein 48 ordenseigene Exerzitienhäuser (davon 23 in Europa) 
werden derzeit vom Teresianischen Karmel unterhalten und von Mitbrü- 
dern des Ordens betreut. 

Im Erfahrungsaustausch der Konferenzteilnehmer trat - leider aller- 
dings mehr am Rande - auch die Frage auf, wo der karmelitanisch-tere- 
sianische Akzent in der Exerzitienbegleitung zu setzen sei, und ob und in- 
wieweit man auch von ausdrücklich •karmelitanischen Exerzitien"Spre- 
chen könne. Im allgemeinen, so zeigte sich im Gespräch, werden heute im 
Teresianischen Karmel zwei Formen praktiziert, die man wohl eher 
•Exerzitien im Geist des Karmel"'nennen müßte. 

Die erste: Gekleidet in den äußeren Rahmen •klassischer" Elemente 
wie durchgängiges Schweigen, Betrachtung und Gebet zeichnet der Be- 
gleiter während des mindestens dreitägigen Kurses in Vorträgen und Me- 
ditationsanregungen den geistlichen Weg der großen spirituellen Gestal- 
ten des Karmel wie Elija, Teresa von Avila, Johannes vom Kreuz, Therese 
von Lisieux, Elisabeth von Dijon, Edith Stein u. a. nach oder gestaltet ein 
Thema des geistlichen Lebens aus dem Gedankengut ihrer Schriften. 

Die zweite: In längeren Einzel- oder Gruppenexerzitien wird das igna- 
tianische •Grundgerüst" des Exerzitienbuches (viele Karmeliten, die 
heute solche Kurse anbieten, haben eine entsprechende Ausbildung in 
der •Schule des Ignatius" absolviert) der theologischen Struktur und der 
Methode nach möglichst authentisch übernommen, in den Inhalten aber 
mit dem spirituellen Erfahrungsschatz der karmelitanischen Ordenstradi- 
tion gefüllt. 

Eine ähnliche Praxis ist in anderen Ordensfamilien zu beobachten. 
Beide Formen scheinen mir berechtigt und der bisherigen Erfahrung 
nach fruchtbar zu sein. 

4. Karmelitanische Exerzitien 

Die Frage bleibt, inwieweit sich - dem o. g. Anliegen von Anton Rotzetter 
entsprechend - sowohl den Inhalten wie auch der Methode nach ordens- 
spezifische, also im gegebenen Fall spezifisch teresianisch-karmelitani- 
sche Exerzitien gestalten ließen. Ich meine, daß dies - im lernenden Ver- 
gleich mit dem ignatianischen Schema und mit der gesamten Exerzitien- 
tradition des Christentums - möglich und gerade heute nötig sei. Das 
Spektrum der verschiedenen Wege des Einübens in die Christusnach- 
folge könnte so um einen wertvollen Weg erweitert werden und wir wür- 



Karmelitanische Exerzitien 367 

den den unterschiedlichsten Charakteren der Menschen und ihren wech- 
selvollen Lebenssituationen nur hilfreich entgegenkommen. 

Ich möchte hier ein Konzept vorstellen, das sich in meiner persönli- 
chen Praxis der Exerzitienbegleitung im Laufe von zehn Jahren herausge- 
bildet hat. Es könnte zumindest einen Anstoß geben, im genannten Sinne 
an der spezifischen Form von karmelitanischen Exerzitien weiterzuarbei- 
ten. 

a) methodische Grundelemente 

Spiritualitäten stehen, sind sie am Zentrum der christlichen Offenbarung 
orientiert, nicht in Gegensatz und Konkurrenz zueinander; es handelt 
sich immer nur um unterschiedliche, einander bedingende und ergän- 
zende Akzentuierungen der einen Christusnachfolge. Diese ergeben sich 
aus der Biographie der Menschen oder der Gruppe, die die jeweilige Spi- 
ritualität begründet haben, aus ihrer •Mentalität", ihren Lebensumstän- 
den und der Zeitsituation, vor allem aber aus ihrer persönlichen •Bekeh- 
rungsgeschichte". Man kann daher die eine Spiritualität nicht scharf ge- 
gen die andere abgrenzen. Gleiches gilt - daraus folgend - für die Metho- 
den, die dazu anleiten, den jeweiligen geistlichen Weg •einzuüben" und 
mitzugehen. Die methodischen Grundelemente karmelitanischer Exerzi- 
tien lassen sich daher von denen etwa der ignatianischen Exerzitien nicht 
in vergleichender Gegensätzlichkeit beschreiben. Dennoch ergeben die 
bewußt herausgearbeiteten Akzentsetzungen eine spezifische Gestalt. 

Karmelitanische Exerzitien - gleich, ob sie für einzelne oder für Grup- 
pen gestaltet werden - können, meiner Kenntnis und Erfahrung nach, 
methodisch von folgenden drei Elementen her ihr Spezifikum erhalten: 

(1.) Durchgängiges Schweigen. Gerade bei diesem ersten Element ist die 
Übereinstimmung mit der ignatianischen, aber auch der vor- und nach- 
ignatianischen Exerzitientradition natürlich offenkundig, weshalb auch 
der grundsätzliche Sinn des Schweigens hier nicht eigens begründet wer- 
den muß. Die hinzukommende karmelitanische Akzentuierung leitet sich 
aus der Lebensform der Gründergruppe des Ordens im Karmelgebirge 
her, deren Konventualen sich als •Einsiedler in Gemeinschaft" verstan- 
den und, am Propheten Elija orientiert, im Tageslauf immer wieder die 
schweigende Zurückgezogenheit suchten, darüber hinaus auch aus dem 
Lebensbeispiel großer Karmeliten wie Teresa von Avila und Johannes 
vom Kreuz: Da nach deren Erfahrung äußere Zurückgezogenheit noch 
nicht ohne weiteres für Gott empfänglich macht, wenn sie nicht gefüllt ist 
mit einem inneren Schweigen der Gedanken und Empfindungen, die sich 



Reinhard Körner 368 

gern •außerhalb der inneren Burg aufhalten" (Teresa25) oder aber •sich 
Gottes in geistlicher Habsucht bemächtigen" (Johannes vom Kreuz26) 
wollen, wird auch ausdrücklich zu einem inneren Stillwerden hingeführt. 

In meinen Kursen rege ich daher dazu an, in den Exerzitientagen be- 
wußt kein Buch zu lesen, eventuell anstehende Probleme nicht unbedingt 
lösen zu wollen, auf aufwendige •Gebetspensen" zu verzichten ... 

Bei Gruppenexerzitien kann sich so durchaus eine •religiöse Individu- 
algeschichte ... ernsthaft ereignen" (Karl Rahner, s.o.). Andererseits geht 
auch der Gemeinschaftsaspekt keineswegs verloren: Das innere Schwei- 
gen der einander zunächst Fremden in einem Exerzitienkurs bringt der 
Erfahrung nach bei vielen Exerzitanden eine •Tiefenwahrnehmung" des 
anderen hervor, die sich gemeinschafts- und kirchebildend •vom Haupt 
her" auswirkt. 

(2.) • Wandel in der Gegenwart Gottes". Nicht alle, die heute nach Glau- 
bens- und Lebensvertiefung suchen, finden sich geeignet, nach ignatiani- 
scher oder anderweitig strukturierter Form zu meditieren und sich in meh- 
reren vorgegebenen Zeiteinheiten am Tag gezielt mit einem Schriftwort, 
einem Bild oder einem geistlichen Gedanken auseinanderzusetzen. Sie 
sind darin in guter Gesellschaft mit Teresa von Avila, die sich nach eige- 
nem Eingeständnis über mehr als zwanzig Klosterjahre hin unglaublich 
schwer tat, gesammelt und auf ein Schriftwort konzentriert - nach der 
strengen Meditationsmethode des o. g. Buches von Cisneros - Betrach- 
tung zu halten. Erlösung brachte ihr erst die Erkenntnis, daß Christus der 
Freund ist, bei dem man verweilen darf, ohne •meditieren" zu müssen. Ih- 
ren Schwestern schreibt sie: •Es ist gar nicht verlangt, daß ihr über ihn 
nachdenken, viele Gedanken fassen oder mit dem Verstände hohe und 
scharfsinnige Erwägungen anstellen sollt; ich bitte euch nur, daß ihr ihn 
anschaut... Denn er,achtet schon einen Blick von uns so hoch, daß er es 
seinerseits nicht fehlen läßt, sich von uns finden zu lassen."27 - Bei allem 
Respekt vor gezielten Meditationszeiten und -weisen: Viele Menschen er- 
reichen das, wozu diese hinführen wollen, nämlich zum •immerwähren- 
den", ganzzeitlichen •Wandel in der Gegenwart Gottes", auch und nicht 
selten nur auf weniger geformten und strukturierten Wegen. Entspre- 
chend dem von den Vätern im Karmelgebirge bei Elija abgelauschten und 
in der Tradition des Ordens entfalteten Grundsatz: •Ich stehe (allzeit) vor 
dem Angesicht dessen, der lebt" (1 Kön 17,1) und gemäß der Auffassung 
Teresas, Christus sei •auch zwischen den Kochtöpfen"28, dürfen gerade 

25 Innere Burg I, 1. 
26 Dunkle Nacht I, 3. 
27 Weg der Vollkommenheit 26, 2. 
28 Klostergründungen 5, 8. 



Karmelitanische Exerzitien 369 

karmelitanische Exerzitien dazu anleiten, ohne vorgegebene Betrach- 
tungszeiten und doch in innerer •Zweisamkeit" mit Gott durch die Exerzi- 
tientage zu gehen, spazierend durch die Natur, Schlaf nachholend auf 
dem Zimmer, nachdenklich oder einfach bei ihm verweilend in der Ka- 
pelle ... Meiner Erfahrung nach kommt auch auf diese Weise - und bei 
vielen nur auf diese Weise - ein Exerzitienprozeß in Gang. 

Als eine brauchbare Hilfe für die Exerzitanden hat sich dabei die fol- 
gende Praxis erwiesen: Zu Beginn des Kurses teile ich die vor uns lie- 
gende Zeit in drei etwa gleich lange Abschnitte ein, die mit den Stichwor- 
ten •kommen - bleiben - gehen" überschrieben werden. In den ersten 
Tagen kann sich der Exerzitand von Worten Jesu wie: •Kommt mit an ei- 
nen einsamen Ort, wo wir allein sind, und ruht ein wenig aus!"(Mk 6,31), 
•Kommt und seht!"(Joh 1,39) oder: •Kommt alle zu mir, die ihr euch 
plagt und schwere Lasten zu tragen habt, ich werde euch Ruhe schen- 
ken"(Mt 11,28) einladen lassen, aus dem Getriebe seines Alltags und der 
Gestreßtheit seiner Nerven zur inneren Ruhe zu gelangen und sich all- 
mählich, so wie es ihm möglich ist, der verborgenen Gegenwart Gottes 
und dem Exerzitienprozeß auszusetzen. - In die zweite Phase hinein, in 
der bei manchen Teilnehmern der Eindruck entsteht, sich doch nun 
schon genug •besonnen" und genug gebetet zu haben, stelle ich die Worte 
Jesu: •Bleibt in meiner Liebe!" (Joh 15,9), •Bleibt in mir, so bleibe ich in 
euch" (Joh 15,4) und das Gleichnis von der Rebe, die am Weinstock •blei- 
ben" muß, um Frucht zu bringen (Joh 15,15). Die Erfahrung lehrt, daß ge- 
rade dieser Hinweis für den Exerzitienprozeß wichtig ist; erst wenn die 
eigenen Gedanken ein wenig zur Ruhe gekommen und die eigenen Anlie- 
gen im Gebet vor Gott hingetragen sind, wird der Mensch offen für das 
•Neue" und mehr ein Hörender vor Gott als ein Redender. - In der letz- 
ten Phase, noch im äußeren und inneren Schweigen, sollte das •Gehen" 
vollzogen werden - nicht nur aus der Stille der Exerzitien hinaus, sondern 
bewußt an den Ort hin, an den der einzelne gestellt ist. Es gilt nun, den 
konkreten Lebensalltag wieder in den Blick zu nehmen (•Wer begegnet 
mir, wenn ich zu Hause die Tür aufmache? Was erwartet mich, wenn am 
Montag die Arbeit wieder beginnt? ...") und mit dem zu •verknüpfen", 
was in diesen Exerzitientagen geschehen ist. Worte Jesu wie: •Geht hin- 
aus in alle Welt..." (Mt 28,19), aber auch: •Geht! Ich sende euch wie 
Schafe unter die Wölfe..." (Lk 10,3) können hier hilfreich sein. Das 
Wichtigste, was •mitzunehmen" ist, sind dann nicht unbedingt neue Ge- 
danken, Erkenntnisse und Vorsätze, sondern die neu eingeübte Zweisam- 
keit mit dem Gott, der der •Emmanuel", der •Gott mit uns" ist... 



Reinhard Körner 370 

Wenn Exerzitienkurse •Einübung ins Leben" (Lothar Lies SJ29) sind, 
wird so zugleich das eingeübt, was heute im Alltag der meisten Menschen 
ohnehin •nur" realisierbar ist: nicht regelmäßige und methodisch struk- 
turierte Zeiten des •geistlichen Lebens" einzuhalten, sondern das Leben, 
das konkrete Leben des je einzelnen in Familie, Beruf und Freizeit, in sei- 
nem 24-Stunden-Ablauf geistlich - also in einem inneren •du, Gott, und 
ich ..." - zu leben. 

(3.) Das •Exerzitiengespräch" mit Gott selber suchen. Ohne Frage ist es 
von hohem Wert, mit einem •Meister" oder doch einem in der seelsorgli- 
chen Gesprächsführung und im geistlichen Leben erfahrenen Begleiter 
den persönlichen Glaubensweg oder die anstehende Lebensproblematik 
durchsprechen zu können. Und es ist gut, daß es Exerzitien wie die des 
Ignatius gibt, in denen dies möglich und sogar vorgesehen ist. Doch auch 
in dieser Hinsicht gilt es, vor einem •Methodenmonismus" auf der Hut zu 
sein. Die heute vor allem in Priesterseminaren, Ordenshäusern und geist- 
lichen Gemeinschaften verbreitete Meinung, ein Wachsen und Reifen im 
geistlichen Leben sei immer und in jedem Fall nur mit einem festen 
•geistlichen Begleiter" oder •Priester des Vertrauens" möglich, entspricht 
so absolut weder der Erfahrung noch der kirchlichen Tradition. Es darf 
und muß auch Zeiten und Situationen im Leben geben, in denen der ein- 
zelne in seinem Ringen um den rechten Weg ganz bewußt •allein" vor 
Gott bleibt und ihn selber zum •Gesprächspartner" seines Herzens 
macht. Und auch das will •eingeübt" sein. 

Karmelitanische Exerzitien können hier wiederum einen Akzent setzen 
und spezifische Anleitung geben. Da sie auch inhaltlich (s. u.) zum inne- 
ren Beten, also zur persönlich-vertrauten Ich-Du-Beziehung zwischen 
Mensch und Gott hinführen wollen, liegt es nahe, den Exerzitanden - ich 
denke hier an Gruppenexerzitien - zu Beginn des Kurses zu sagen: •Ich 
stehe Ihnen in der Regel nur zum Empfang des Bußsakramentes und/ 
oder zu einem kürzeren Gespräch zur Verfügung; versuchen Sie einmal, 
in diesen Tagen die Anwesenheit Gottes so ernst zu nehmen, daß Sie ihn 
selbst zu Ihrem ,Exerzitienmeister' und zum ,Gesprächspartner' in den 
konkreten Anliegen, die Sie vielleicht gern mit mir besprochen hätten, er- 
wählen." Abgesehen davon, daß mancher Kursteilnehmer für dieses Frei- 
gelassensein ohnehin von vornherein dankbar ist, habe ich die Erfahrung 
gemacht, daß die Exerzitanden auf diese Weise nicht weniger gewinnen, 
als wenn sie zu mir zum Gespräch gekommen wären: Sie haben nun et- 
was (mehr) Erfahrung darin, wie Gott sehr real zum Wegbegleiter werden 
und wie Gebet - als persönliche Hinwendung zu ihm und als Hineinhor- 

1 AaO. (s. Anm. 12) 9. 



Karmelitanische Exerzitien 371 

chen in die Stimme des Gewissens und des Herzens - echte, konkrete Le- 
benshilfe (im besten Sinne dieses Wortes) sein kann; dies um so mehr, da 
heute viele von ihnen auch im Alltag ihres Lebens gar keinen Begleiter 
wissen, von dem sie sich führen lassen könnten, und so ohnehin darauf 
angewiesen sind, ein Stück weit mit Gott selbst •zurechtzukommen". 

Diese Exerzitienmethode ist keineswegs lockerer oder gar leichter als 
die Exerzitienformen mit Gesprächsbegleitung, für den Exerzitanden 
nicht, aber auch für den Exerzitienbegleiter nicht, der sich selbst hierbei 
sehr zurücknehmen und Gott und den Teilnehmern des Kurses ein gro- 
ßes Vertrauen entgegenbringen muß... 

b) karmelspezifische Inhalte 

Exerzitien, gleich welcher Art, haben weniger den Glauben (fides quae 
creditur) als vielmehr das Glauben (fides qua creditur), also nicht die zu 
glaubenden Wahrheiten, sondern den Glaubensvollzug zum Thema. 
Darin unterscheiden sie sich von Glaubensseminaren und religiöser Fort- 
bildung, ebenso wie sie sich durch die methodischen Elemente des Ein- 
übens von •irgendwie" gestalteten, in sich durchaus nützlichen •Besin- 
nungstagen" unterscheiden. Die Vorträge in Gruppenexerzitien oder die 
auf die konkrete Person hin gegebenen Puncta bei Einzelexerzitien haben 
also vor allem Fragen des Glaubens lebens zum Inhalt, sie sind mystago- 
gisch, nicht missionarisch orientiert. Ihr Ziel ist, wie Ignatius gegen 
Schluß seines Exerzitienbuches vermerkt, die •Erlangung der Liebe".30 

Über das Leben auf die Liebe hin aber läßt sich - mystagogisch - immer 
nur von der Erfahrung her sprechen. Die geistliche Tradition der Kirche 
hält einen reichen Schatz solcher Erfahrung bereit, er muß nur •gehoben" 
werden. Exerzitienvorträge versuchen dies. Dabei darf auch hier aus der 
Vielgestaltigkeit geschöpft werden: Die von Ignatius erlangten und an 
der Heiliger Schrift und der Lehre der Kirche reflektierten Erfahrungen 
sind eine nicht mehr und nicht weniger wertvolle Orientierungshilfe wie 
die Erfahrungen und daraus gewonnenen Erkentnisse anderer großer Ge- 
stalten authentisch-christlichen Lebens. So füllt sich ein reichlich gedeck- 
ter Tisch, an dem jeder das finden kann, was seine Seele nährt. 

Karmelitanische Exerzitien werden - als eine unter anderen Exerzitien- 
formen - natürlich das auf den •Tisch des Wortes" legen, was uns aus 
dem geistlichen Vermächtnis der Karmeltradition zur Verfügung steht. 
Dies kann in der Praxis sowohl themenzentriert wie auch durch die Dar- 

1 Vgl. Nr. 230 - 237. 



Reinhard Körner 372 

Stellung des Lebensweges eines der Heiligen dieser Ordensfamilie ge- 
schehen. 

Im ersteren Fall läßt sich an den verschiedensten Zeugnissen - von der 
Albertregel (dem geistlichen Grunddokument des Ordens) bis hin zu Eli- 
sabeth von Dijon und Edith Stein - aufzeigen und •illustrieren", was 
etwa inneres Beten ist, wie Aktion und Kontemplation ineinsgehen, wie 
man mit der Frage: • Wer bist du, Jesus?" von unbewußten •dämonischen 
Gottesbildern"31 zum dreieinigen Gott der christlichen Offenbarung fin- 
den kann, in welchem Verhältnis zueinander Mystik und Aszese stehen, 
wie man mit der (scheinbaren) Nichterfahrbarkeit Gottes (•dunkle Nacht") 
umzugehen lernen kann, wie die innere persönlich-personale Beziehung 
mit dem verborgen-gegenwärtigen Gott in ein vertiefteres Verständnis 
und zu einem erneuerten Mitvollzug der Sakramente führt, und andere 
Themen mehr; immer soll dabei nicht nur referiert, sondern zugleich zur 
nach- und mitvollziehbaren •Einübung" angeleitet werden. In besonde- 
rer Weise eignet sich dafür auch das Gesamtkonzept des geistlichen Lebens 
nach Johannes vom Kreuz32, das den Exerzitanden Sinn, Weg und Ziel 
des menschlichen Lebens vor Augen stellt und ihnen helfen kann, einzel- 
nes vom Ganzen her zu verstehen. 

Im zweiten Fall zeichnet der Begleiter den •Bekehrungsprozeß", den 
geistlichen Lebensweg einer der großen geistlichen Gestalten des Karmel 
nach. Dies ist besonders anschaulich anhand der Viten von Teresa von 
Avila und Therese von Lisieux, aber auch von Edith Stein möglich. Der 
Exerzitand sieht sich dann angeregt, die eigene •Glaubensbiographie" 
zum Beispiel mit der Teresas zu vergleichen und die Erkenntnisse schritt- 
weise mitzuvollziehen, zu denen diese Frau des 16. Jahrhunderts - bei- 
spielgebend für viele und wie Johannes vom Kreuz mit dem Titel •Kir- 
chenlehrer" autorisiert - gefunden hat. 

Karmelitanische Exerzitien - wie gesagt, ein Modell, das Anregung 
sein möchte, erprobt und weiterentwickelt zu werden. Zu wünschen wäre 
darüber hinaus, daß die nachkonziliare Rückbesinnung der Orden und 
geistlichen Traditionen auf ihre Quellen weitere Exerzitienformen her- 
vorbringt, benediktinische etwa, dominikanische, an den großen Laien- 
bewegungen orientierte ..., immer mit dem Mut zum je eigenen Spezifi- 
kum. Im Blick auf die Gegenwart und die Zukunft wird christliche Mys- 
tagogie darauf nicht verzichten dürfen. 

31 Vgl. K. Frielingsdorf, Dämonische Gottesbilder. Ihre Entstehung, Entlarvung und Über- 
windung. Mainz 1992. 
32 Vgl. R. Körner, Mein sind die Himmel und mein ist die Erde. Geistliches Leben nach Jo- 
hannes vom Kreuz. Würzburg 1989. 




