
Trauernde trösten - aber wie? 
Dem Andenken an Willi Neu (1903-1975) 

Thomas Meurer, Münster 

•Wieder die tiefe Depression jäh der Tränensturz. Wie einer an der Steil- 
wand, der, zu müd, um sich hochzuziehen, am liebsten sich fallen ließe... 
Unsere Gedanken, Pläne, Träume - das alles hat keinen Ort mehr, irrt su- 
chend umher, kehrt zurück und findet auch mich nicht mehr am gemein- 
samen Ort, wo wir waren... Jemand, der ich bin, ist mit dir über die 
Schwelle getreten, und jemand, der ich auch bin, zurückgeblieben..."1. 
Der diese Zeilen unter dem 4. Oktober 1971 in eines seiner mit tagebuch- 
ähnlichen Aufzeichnungen gefüllten Wachstuchhefte notierte, gehört zu 
den wenigen Theologen unseres Jahrhunderts, deren Gedanken durch 
den eigenen Schmerz und die eigene Trauer zur Sprache gekommen sind 
und deren Antworten sich im Eingeständnis der eigenen sie umtreiben- 
den Fragen verbergen. Das Gefühl, das der Tübinger Alttestamentier Fri- 
dolin Stier nach dem Unfalltod seiner geliebten Tochter beschreibt, wird 
jeder nachempfinden können, der schon einmal einen Menschen (und 
nicht nur an den Tod!) verloren hat: •Jemand, der ich bin, ist mit dir über 
die Schwelle getreten, und jemand, der ich auch bin, zurückgeblieben". 
Diese Zerrissenheit zwischen •Nie mehr!" und •Das Leben geht weiter!", 
dieser Zustand, Bürger zweier Welten zu sein, ist es, der Menschen, die 
um einen Mitmenschen trauern, das Weiterleben so schwer macht. 

Wenn Augustinus, seiner Trauer über den Verlust seines Freundes 
nachspürend, schreibt: •Ich war mir selbst zu einer einzigen großen 
Frage, und forschte ich in meiner Seele, warum sie traurig sei, warum sie 
mich so sehr verwirre, so wußte sie mir nichts zu antworten"2, so hebt er 
damit einen weiteren, von ihm schmerzlich empfundenen Charakterzug 
der Trauer hervor. Mit jeder Trauer stellt sich die Frage nach der Sinnhaf- 
tigkeit menschlichen Lebens überhaupt, werden •unsere Gedanken, 
Pläne, Träume" einer vernichtenden Bestandsaufnahme unterworfen. 
Vor allem aber - und darauf scheint Augustinus abzuzielen - tragen die 
Katechismusantworten und Glaubenssätze plötzlich nicht mehr, die viel- 
leicht gestern noch als hinreichend angesehen wurden. 

1 F. Stier, Vielleicht ist irgendwo Tag, Aufzeichnungen. Freiburg, Heidelberg 1981, 94. 
2 A. Augustinus, Confessiones III, 4,9; 6,11, in: Dreizehn Bücher Bekenntnisse, übersetzt 
von C. J. Perl. Paderborn, 2. Aufl. 1964, 77 ff. 



Thomas Meurer 374 

Ortlosigkeit und Wortlosigkeit - diese beiden Gefühlszustände stellen 
sich auf jedem Trauerweg ein und werden - wenn auch mit individuell je 
anderen Erfahrungen gefüllt - von trauernden Mitmenschen immer wie- 
der beklagt. Wer um den Verlust eines geliebten Menschen trauert, emp- 
findet sich ortlos inmitten einer Umgebung, die trotz der Katastrophe, die 
über ihn hereingebrochen ist, zur Tagesordnung übergeht. Der Ort, an 
dem der Zurückbleibende bisher durch seinen Lebenspartner den ihm al- 
lein zukommenden Platz fand, ist unauffindbar geworden, das Bezie- 
hungsgeflecht, das ihn über Jahre und Jahrzehnte getragen hat, ist zerris- 
sen. Das Alte ist noch nicht vergangen und Neues ist noch nicht gewor- 
den. •Ich weiß ja im Moment gar nicht, wie ich bin und wer ich bin", 
äußert eine Frau nach dem Tod ihres Mannes3 und deutet damit auf die 
große Orientierungskrise hin, die jeder trauernde Mensch erleben muß. 

Damit hängt unauflöslich die Erfahrung zusammen, wortlos geworden 
zu sein - und dies in einem zweifachen Sinne. Wer trauert, dem fehlen die 
Worte. Zu jeder Trauer gehört die Erfahrung, daß kein Wort stark und 
tief genug ist, um auszusagen, wie sehr der Verlust schmerzt, wie sehr die 
Erinnerung berührt und wie sehr die neue Lebenssituation ängstigt. Diese 
Sprachlosigkeit angesichts des erlebten Verlustes führt oft zu einer Erfah- 
rung, die C. S. Lewis so umschrieben hat: •Zwischen mir und der Welt 
steht eine unsichtbare Wand. Es fällt mir schwer zu verstehen, was die 
Leute sagen; oder vielleicht, es verstehen zu wollen"4. Darum ist jede ge- 
lebte Trauer immer auch der Versuch, sich auf die Suche nach der verlo- 
renen Sprache zu begeben. Der andere Aspekt dieser Erfahrung der 
Wortlosigkeit läßt sich auch mit dem Begriff Trostlosigkeit umschreiben. 
Kein Wort des Trostes erreicht den Menschen, der sich in seinem Verlust- 
schmerz verzehrt. Wer aus tiefstem Herzen trauert, •will sich nicht trösten 
lassen" (Jer 31,15; Mt 2,18) - um es mit einer biblischen Wendung auszu- 
drücken - und kann auch mit keinem noch so gut gemeinten Wort des 
Trostes von seiner Trauer losgesprochen werden. Wahrscheinlich kann 
man dies nur dann verstehen, wenn man die Fähigkeit entwickelt hat, sich 
in die betäubte Hilflosigkeit und sinnlose Einsamkeit der Betroffenen 
einfühlen zu können, denen •die Welt arm und leer geworden"5 ist. Ange- 
sichts des Abschieds von einem geliebten Menschen (und damit von all 
den an ihn und mit ihm geknüpften Plänen, Hoffnungen und gemeinsa- 
men Erwartungen) werden die zur Konvention geronnenen Trostworte 

3 M. Lohner (Hg), Plötzlich allein. Frauen nach dem Tod des Partners. Frankfurt a. M. 1984, 
18. 
4 C. S. Lewis, Über die Trauer(\ Grief Observed, 1961). Zürich, Einsiedeln, Köln 1982, 5. 
5 S. Freud, Trauer und Melancholie. Gesammelte Werke X. Frankfurt a. M. 7. Aufl. 1981, 
200. 



Trauernde trösten - aber wie? 375 

des Glaubens bedeutungslos. Auch in den Sprachspielen des Trostes, der 
sich dem Glauben verpflichtet fühlt, kann das lebendige Wort zur Voka- 
bel werden, die sinnlos verhallt, weil die Betroffenen sich in ihrer Ortlo- 
sigkeit und Wortlosigkeit nicht ernstgenommen fühlen. 

Aber kann es dann überhaupt noch so etwas wie Begleitung und Bei- 
stand für Trauernde geben? Scheitert nicht jede noch so einfühlsame An- 
teilnahme daran, daß die Seelsorgerin und der Seelsorger, der Freund 
und die Freundin die Lebenswelt des Betroffenen doch nicht wieder in 
Ordnung bringen können, die durch die Katastrophe des Todes ins Tohu- 
wabohu zurückgefallen ist? Um auf diesen Fragekreis eingehen zu kön- 
nen, ist es unerläßlich, tiefer in den Trauerprozeß einzudringen. 

In der Trauerforschung und Trauertherapie ist vielfach versucht wor- 
den, die einzelnen Phasen und Schritte zu beschreiben6, die der Betrof- 
fene durchschreitet. Dabei hat in der Literatur vor allem die von Yorik 
Spiegel vorgeschlagene Einteilung in vier aufeinander aufbauende Pha- 
sen Beachtung gefunden7. Nach seinem Modell steht am Beginn des 
Trauerwegs der Schock, dem eine zweite, •kontrollierte" Phase folgt. Die- 
sen eher kürzeren Phasen folgt eine •regressive", sowie abschließend eine 
vierte •adaptive" Phase, die beide längerfristig zu veranschlagen sind. 
Geht der Schock mit z.T. starken psychosomatischen Reaktionen einher, 
die nicht selten als innere Betäubung und Nichtwahrhabenwollen der 
schmerzhaften Wirklichkeit erlebt werden, so stellt sich der Zustand der 
Betroffenen in der zweiten Phase aufgrund der auf sie einstürzenden For- 
malitäten, die rasch erledigt sein wollen, sowie des jetzt (noch) besonders 
stark erfahrenen Beistands der nächsten Angehörigen und Freunde weit- 
gehend •kontrollierter" dar. Vieles scheint in dieser Phase nachgerade 
mechanisch zu funktionieren, ja manche Trauernde schildern in ihrer Er- 
innerung diese Zeit als einen Zustand, in dem sie •wie in Trance" gehan- 
delt hätten. Die •regressive" Phase leitet die eigentliche Bewußtwerdung 
der durch den Verlust geprägten neuen Lebenssituation ein. Nun erst er- 
fährt der Trauernde die alltägliche Komponente der Abwesenheit des 
Verstorbenen: •Sein Blick wird mich nie mehr treffen; seine Hand meine 
Hand nie mehr halten; er ist tot; er ist nicht mehr hier"8. Da die Betroffe- 
nen sich aus gesellschaftlichen Begegnungsformen immer mehr zurück- 
ziehen, setzt mit dieser Phase der Zirkel aus Einsamkeit, Abkapselung 
und Ausgrenzung ein. Nicht selten geht nun der Wunsch, von allen in 

6 Einen Überblick bietet R. Jerneizig, A. Langenmayr, U. Schubert, Leitfaden zur Trauer- 
therapie und Trauerberatung. Göttingen 1991, 25 f. 
7 Y. Spiegel, Der Prozeß des Trauerns. München 1973. 
8 Aus den Gebeten für verstorbene Angehörige und Freunde; in: Gotteslob. Katholisches 
Gebet- und Gesangbuch. Stuttgart 1975, 65 (26,3). 



Thomas Meurer 376 

Ruhe gelassen zu werden, mit dem Wunsch, doch mit irgendeinem Men- 
schen reden zu können, Hand in Hand. Wenn es dem traurig Zurückge- 
bliebenen in dieser überaus entscheidenden Phase (wieder) gelingt, sich 
und sein eigenes Leben wertzuschätzen und den erlittenen Verlust in sei- 
ner Unabänderlichkeit anzunehmen, ja in das eigene Leben zu integrie- 
ren, dann geht diese •regressive" relativ bruchlos in die •adaptive" Phase 
über, in der der Trauernde sich sowohl für sein Schicksal als auch für die 
ihn umgebende Gesellschaft erneut zu öffnen imstande ist. 

Der Münsteraner Liturgiewissenschaftler Klemens Richter hat ver- 
sucht, die von Spiegel vorgeschlagenen Stationen des Trauerweges der 
kirchlichen Trauer- und Totenliturgie als Pendant gegenüberzustellen. 
Dabei sind der kurzen Schockphase die Sterbegebete, der •kontrollier- 
ten" Phase die Totengebete, Totenwache und vor allem die Begräbnis- 
feier zugeordnet, während die •regressive" Phase durch das Totengeden- 
ken nach sechs Wochen beschlossen werden könnte, wobei sich im gün- 
stigsten Fall das Jahresgedächtnis als •Abschluß der adaptiven Phase der 
Trauer darstellen (sollte), in der eine erneute Zuwendung zum Leben er- 
folgt, eine neue Beziehung zu dem Verstorbenen gefunden werden 
sollte"9. 

Ein solcher Analogieaufweis mag zwar für manche Pfarrer verlockend 
klingen, es läßt sich aber dennoch hinsichtlich solcher Phasenmodelle 
das im Rahmen der •Essener Trauertherapie" vorgebrachte Bedenken 
nicht abweisen, daß •diese wissenschaftliche Beschreibungsform für den 
therapeutischen Prozeß und den Umgang mit Trauernden unmittelbar 
nur wenig hilfreich"10 ist. Jegliches Phasenmodell der Trauer muß als 
Modell eines Trauerwegs erscheinen, der nur in seltenen Fällen so zügig 
begangen werden kann. Wenn die einzelnen Phasen zudem durch liturgi- 
sche Eckdaten an idealtypische Grenzwerte angenähert werden, so gerät 
die einzelne Station gleichsam in Gefahr, zu einem Etappenziel zu wer- 
den, nach dessen Erreichen ein bestimmter Fortschritt in der persönli- 
chen Trauer erzielt sein sollte. Was unterscheidet dann aber eine solche 
wissenschaftliche Erörterung noch von der alltagssprachlichen Bemer- 
kung: •So langsam solltest du aber darüber weg sein!"? Zahlreiche Be- 
troffene, die das Angebot einer Trauerberatung in Anspruch nahmen, äu- 
ßern sich dahingehend, daß sie ihre Trauer nicht als eine zeitlich be- 
stimmbare Größe und als einen in seinen einzelnen Stationen im Voraus 
disponierbaren Verlauf abwickeln konnten. Seelsorgerinnen und Seelsor- 

9 K. Richter, Der Umgang mit Toten und Trauernden in der christlichen Gemeinde. In: ders. 
(Hg.), Der Umgang mit den Toten. Tod und Bestattung in der christlichen Gemeinde, QD 
123. Freiburg 1990, 9-26 (18f!). 
10 R. Jerneizig u.a., Leitfaden (Anm. 6), 27. 



Trauernde trösten-aber wie? 377 

ger, die mit Trauernden oft über Jahre im Gespräch stehen, werden sich 
von einem vier- oder mehrstufigen Phasenmodell verabschieden, da sie 
immer wieder erleben, daß •es ... keine ,Checkliste' eines nichtigen' , 
chronologischen Trauerverlaufs (gibt), die diagnostisch ,abgehakt' wer- 
den könnte und, den Stand des Trauernden im Phasenverlauf bestim- 
mend, immer dort helfend eingreift, wo das Durchlaufen der Phasen ins 
Stocken geraten ist. Ein derartiges Vorgehen würde den Trauernden die 
Verantwortung und die Kompetenz zur Bewältigung ihrer Trauer abspre- 
chen"11. 

Damit soll nun freilich keinesfalls bezweifelt werden, daß das langfri- 
stige Ziel der (professionell) begleiteten •Trauerarbeit" des Betroffenen 
die •Annahme" des schweren Schicksals, also die •adaptive" Phase, ist. 
Darüber darf andererseits aber nicht die •Individualität der menschli- 
chen Trauer"12 vergessen werden. Jeder Mensch hat seine eigene •Ge- 
schwindigkeit", den Trauerweg zurückzulegen, hat seine eigenen •Rück- 
fälle" bzw. •Fortschritte" im Trauerprozeß und entwickelt seine ihm eige- 
nen Rituale des Abschieds. Bei allen verbindenden Grundzügen mensch- 
lichen Trauerverhaltens bleiben letztlich doch die Varianten der einzel- 
nen Trauerwege in der Überzahl. Wo ein Mensch trauert, ist seine ge- 
samte Lebensgeschichte mit einbezogen, spielen die seit Kindertagen er- 
lebten Abschiede eine ebenso große Rolle wie der Umgang mit diesen 
ersten Wunden. Wenn das stimmt, dann wird es letztlich wohl soviele 
Trauerwege wie Lebenswege geben: •Unter den vielen unterschiedlichen 
Untersuchungen über Trauerverläufe herrscht Übereinstimmung dar- 
über, daß jeder Trauernde seine eigenen, ganz individuellen Trauerreak- 
tionen als Bestandteile einer jeweils personenspezifischen Trauerarbeit 
entwickeln muß"13. Weder in der Liturgie noch in der ursprünglich davon 
ja nicht zu trennenden Praxis der seelsorglichen Trauerbegleitung ist die- 
ser Aspekt m. E. bisher auch nur annähernd berücksichtigt worden. 

Vor allem der vorgeprägten liturgischen Form gelingt es nicht - und 
kann es vielleicht auch nicht gelingen! - die ganz individuell geprägte 
Trauersituation der Betroffenen aufzunehmen und diese analog zu be- 
gleiten. Vielmehr hat es den Anschein, als sei die liturgische Trauerbeglei- 
tung in Liedern und Gebeten den Betroffenen immer schon mehr als ei- 
nen Schritt voraus. Auch wenn Christen in ihrer Trauer- und Totenlitur- 
gie nicht trauern sollen •wie die anderen, die keine Hoffnung haben" (1 
Thess 4,13), so bleibt doch die Frage, ob neben der notwendigen Beto- 
nung und Erinnerung der christlichen Hoffnung nicht die Ortlosigkeit 
11 R. Jerneizig u.a., Leitfaden (Anm. 6), 28. 
12 R. Jerneizig u.a., Leitfaden (Anm. 6), 27. 
13 R. Jerneizig u.a., Leitfaden (Anm. 6), 27. 



Thomas Meurer 378 

und Wortlosigkeit der Betroffenen zu wenig zur Sprache kommt. So spre- 
chen die liturgischen Texte zumeist nicht die Fragen und Ängste aus, die 
die Betroffenen umtreiben, sondern begegnen diesen vielmehr vorrangig 
mit den spezifischen Wendungen der Verkündigungssprache. Kann eine 
solche Form liturgischer Trauerbegleitung aber noch therapeutisch wirk- 
sam werden? 

Anhand zweier exemplarisch ausgewählter literarischer Zeugnisse von 
Betroffenen habe ich die beiden Grunderfahrungen menschlicher 
Trauer mit den abstrakten Begriffen Ortlosigkeit und Wortlosigkeit zu 
umschreiben versucht. In Anlehnung an diese kann der Versuch, die bei- 
den entscheidenden Momente der (liturgischen) Trauerbegleitung zu be- 
nennen, zu den - vielleicht etwas konstruiert erscheinenden - Vokabeln 
Verortung und Verwortung gelangen. Die Aufgabe jeder sinnvollen 
Trauerbegleitung läßt sich letztlich über diese beiden Formeln beschrei- 
ben. 

Jede Trauerbegleitung hat die Aufgabe, die Betroffenen zu verorten, 
d. h. sie hat ihren Beitrag dazu zu leisten, daß Trauernde sich in ihrer 
neuen Situation wahrnehmen lernen, daß sie sich für die sie umgebende 
Gesellschaft wieder zu öffnen vermögen und daß sie auf diese Weise ih- 
ren Platz wieder zu finden imstande sind. In jeder Trauerarbeit muß so et- 
was wie Identitätsfindung geschehen, muß der Mensch, der durch den 
schmerzhaften Verlust zutiefst erschüttert worden ist, wieder ein Leib 
und ein Geist werden mit dem, der er vorher war. 

Jede Trauerbegleitung hat zudem die Aufgabe, die Betroffenen zu ver- 
Worten, d. h. sie hat ihren Beitrag dazu zu leisten, daß Trauernde die sie 
bedrückenden Fragen und Ängste in Worte fassen können, daß sie ihr als 
einsam empfundenes Dasein auszusprechen vermögen und daß sie auf 
diese Weise ihre Sprache zu finden imstande sind. Doch die Aufgabe der 
Verwortung geht noch weiter: es geht nicht nur darum, aussprechen zu 
können, sondern auch darum, Zuspruch zu erfahren. Trauernde trösten, 
das heißt auch, Worte des Trostes zu finden, die die Betroffenen anzu- 
sprechen imstande sind. Verortung und Verwortung - beide gehören 
(nicht nur sprachlich) eng zusammen und umfassen die entscheidenden 
Momente der (professionellen) Trauerbegleitung. 

Wo Trauerbegleitung gelingen will, da sollte sie sich angesichts dieser 
beiden Aspekte darum bemühen, auf die Betroffenen zu hören und ihre 
Bedürfnisse ernst zu nehmen, anstatt direktiv in ihren Trauerprozeß ein- 
greifen zu wollen14. Jemanden zu begleiten, bedeutet ja: mitzugehen - 
und nicht vorauszueilen! 

14 Insofern bleibt auch die (professionelle) Trauerberatung - wie letztlich jedes •helfende 



Trauernde trösten-aber wie? 379 

Eine hilfreiche Möglichkeit solch einer Begleitung stellen neben den 
Einzelgesprächen mit Trauernden die in jüngster Zeit als eine Spielart der 
•Encountergruppe"15 häufig angebotenen •Gesprächskreise für Trau- 
ernde" dar. In diesen Gesprächskreisen eröffnet sich den Betroffenen die 
Möglichkeit, sich in einem Kreis von Menschen, die vergleichbare Erfah- 
rungen gemacht haben, aussprechen zu können. Dadurch kann die 
Selbstwahrnehmung des Trauernden angeregt werden, so daß er sich sei- 
nes (veränderten) Standorts bewußt wird. Insofern leisten sowohl trauer- 
begleitende Einzelgespräche als auch Gesprächskreise die zentralen Auf- 
gaben der Verortung und Verwortung. Beide Formen des Beistands soll- 
ten jedoch im Blick behalten, daß die Schrittgeschwindigkeit der Trauer- 
begleitung von den Betroffenen selber vorgegeben wird. Dazu kann auch 
gehören, daß sich Trauernde - vor allem in der •regressiven" Phase - 
über einige Zeit ganz und gar dem Gespräch entziehen. Vielleicht fürch- 
ten sie dann genau das, was der Freiherr von Risach in Adalbert Stifters 
Roman •Der Nachsommer" nach dem Tod seiner Mutter so ausdrückt: 
•(ich) hielt mich aber von den Menschen ferne, weil sie immer von mei- 
nem Verlust redeten und mit den Worten in ihm stets wühlten"16. Auch 
solch eine •Verweigerung" hat derjenige, der den Betroffenen therapeu- 
tisch oder freundschaftlich begleitet, zu akzeptieren. Trauernde trösten 
kann darum am ehesten wohl der, der sich ganz und gar lossagen kann 
von den Vorstellungen und Plänen, die er mit seiner Aufgabe verbindet, 
der vielmehr bereit ist, zum Resonanzboden der Bedürfnisse und Fragen 
dessen zu werden, den er im beratenden Gespräch begleitet. Darum kann 
das Ziel, die Ortlosigkeit und Wortlosigkeit des Trauernden als Chance 
zu nutzen, nur von Therapeut und Klient, von Begleiter und Betroffenem 
gemeinsam erreicht werden. 

Gespräch" - an den von Carl R. Rogers erarbeiteten Maßgaben einer nicht-direktiven Be- 
ratung orientiert (vgl. etwa nur die für die Seelsorgepraxis hilfreiche Anleitung von J. 
Schwermer, Das helfende Gespräch in der Seelsorge. Paderborn, 2. Aufl. 1983, 13-21 oder - 
allerdings weit umfassender - neuerdings auch P. Frenzel, P. F. Schmid, M. Winkler (Hg.), 
Handbuch der personenzentrierten Psychotherapie. Köln 1992). 
15 Eine übersichtliche Einführung für den deutschsprachigen Raum bietet nach wie vor R. 
und A.-M. Tausch, Gesprächs-Psychotherapie. Göttingen, Toronto, Zürich 9. Aufl. 1990, 
16-19. 
16 A. Stifter, Der Nachsommer (1857), Insel-TB 653. Frankfurt a.M. 1982, 678. 




