EINUBUNG UND WEISUNG

,,Uberall und nirgends*

Wo wird Christus beriihrbar?

,»Wir beklagen heute weithin, daB Christus in der Offentlichkeit unberiihrbar ge-
worden ist. Er kommt in ihr kaum noch vor. Aber wenn sich der Priester zum Bei-
spiel in der Offentlichkeit hinter Zivilkleidung versteckt, wie soll Christus dann
fiir die Augen der Menschen beriihrbar bleiben?* So predigte ein Kardinal vor ei-
nigen Jahren bei einer Priesterweihe in Rom.' Seine Klage ist erstaunlicherweise
weit verbreitet. Man hort sie im Munde sowohl von Amtsinhabern wie von Laien,
in unterschiedlicher Weise und von vielerlei Seiten.

Nun, selbstverstidndlich kann jemand gute Griinde haben, sich fiir das Tragen
von Priesterkleidung einzusetzen. Er wird gewiB einige Argumente dafiir anfiih-
ren kdnnen, wenn er gleichmiitig dariiber nachdenkt. Aber wenn einer diesen Ar-
gumenten aus ebenfalls guten Griinden nicht folgen kann, bringt er dann gleich
die Beriihrbarkeit Christi in Gefahr? Das ist doch wohl - gelinde gesagt — eine
recht ungliickliche Ubertreibung. Ist Christus etwa in den Menschen, die nur ge-
tauft, aber nicht zu Priestern geweiht wurden, nicht ,,beriihrbar, weil sie grund-
sitzlich keine kirchliche Amtstracht tragen? Das stille ,,Ver-dunsten“ und ,,Ver-
schwinden® von vertrauten Ausprigungen christlicher Frémmigkeit, vor allem
wenn sie institutionelle oder sakramentale Elemente enthalten, scheint zwar zu-
néchst nur problematisch zu sein. Da ist zweifellos manches zu benennen oder zu
beklagen. Viele traditionelle Gestalten und Merkmale christlichen Glaubens sind
in der Tat kaum noch anzutreffen oder schon iiberhaupt nicht mehr zu sehen: be-
stimmte Bilder und Fahnen, gewisse Formen und Lieder, Gesten oder Symbole.
Hat der frithere Glanz des Katholischen die ,,Berithrbarkeit“ Christi wirklich nur
gefordert? Gab es nicht oft auch zugleich so etwas wie die Damonie eines sakra-
mentalen Materialismus?? Sind die neuen Weisen der Frommigkeit (zum Beispiel
die Handkommunion und die nach-konziliare Gestalt der Eucharistiefeier) dafiir
verantwortlich zu machen, dal man der Gegenwart Christi mit weniger Ehrfurcht
be-gegnet? Haben die verdnderten Verhiltnisse nur negative Folgen fiir den
Glauben gebracht? Ist etwa Gott selber unsichtbarer geworden, wie zuweilen la-
mentiert wird? Hat nicht Jesus den Menschen, die ihn allzu schnellfertig als Mes-
sias ausrufen wollten, zunéchst einmal strenge Schweige-Gebote auferlegt, damit
sie sein Geheimnis tiefer erfassen?

! Joachim Kardinal Meisner, , Christus wird im Priester beriihrbar”, in: Korrespondenzblatt
des Collegium Germanicum et Hungaricum 1989, 33-36.
2 Vgl. F. ). Steinmetz, Wie weit ist es bis Ephesus? Salzburg 1989, 101-112.



Einiibung und Weisung 381

I

Christus ,,beriihren” und ihn ,,sehen”: was heilit das eigentlich? Wihrend seines
irdischen Lebens wurde Jesus von vielen ,,beriihrt* und ,,gesehen®. Vor allem die
Apostel waren stindig bei ihm oder mit ihm unterwegs. Dennoch werden sie ge-
fragt: ,,Begreift und versteht ihr immer noch nicht? Ist denn euer Herz verblen-
det? Habt ihr Augen und seht nicht und Ohren und hért nicht? (Mk 8,17 f). Man
kann Jesus ,,beriihren” und ,,sehen“ und doch nicht als den erkennen, der er in
Wahrheit ist, ndmlich Offenbarer des géttlichen Lebens. Auch die Zeugen im 1.
Johannesbrief sind keineswegs nur Gefiahrten Jesu Christi wihrend seiner Erden-
tage gewesen, wenn sie erkldren: ,,Was von Anfang an war und was wir gehért ha-
ben, was wir mit unseren Augen gesehen, was wir geschaut und mit unseren Hin-
den betastet haben, das verkiinden wir“ (1,1). Gewi3 bekennen sie im Gegensatz
zur gnostischen Irrlehre ihren Glauben an das Kommen Christi im Fleisch. Aber
die massiven Begriffe des Wahrnehmens, die sie dafiir verwenden, bedeuten mehr
als nur ein duBerliches ,,Betasten“ und ,,Schauen®. Vielmehr geht es um ,,Glau-
benserfahrung”, ohne die niemand ein echter Zeuge werden kann.? Nur im Glau-
ben kann das inkarnierte Wort des Lebens ,,beriihrt“ werden. In Johannes 20,29
wird dem Thomas sogar gesagt: ,,Selig, die nicht sehen und doch glauben®. Ist der
Glaube dieser Nichtsehenden etwa ,,weniger” als das ,,Betasten* und ,,Sehen*
der sogenannten Augenzeugen? Nein, er ist genau das, was Gott als Antwort will.
,»Glaube ist: Feststehen in dem, was man erhofft, liberzeugt sein von Dingen, die
man nicht sieht (Hebr 11,1). Es ist so, wie wir dankbar in einem modernen Lied
bekennen:

1. Nahe wollt der Herr uns sein, nicht im Fernen thronen.
Unter Menschen wie ein Mensch hat er wollen wohnen.

2. Uberall ist er uns nah, menschlich uns zugegen
unerkannt kommt er zu uns auf verborgenen Wegen.

A: Mitten unter euch steht er, den ihr nicht kennt.
Mitten unter euch steht er, den ihr nicht kennt. (GL 617)

Der Verlust gewisser christlicher Traditionen mag in mancher Hinsicht bedau-
erllch sein. Trotzdem ist Christus heute so gut (aber freilich auch so wenig) ,,be-
riihrbar* wie damals im sogenannten Heiligen Land. Nétig sind immer die Augen
des Glaubens. Nur sie konnen dazu befihigen, die Herrlichkeit Gottes sogar in
der Gestalt eines Sklaven wahrzunehmen und vor ihm die Knie zu beugen
(Phil 2,7-10). Nachfolge Jesu meint doch nicht bloBe Imitation bestimmter For-
men oder Kleidungen, sondern ein Leben, wie er es gelebt hat (I Joh 1,6). Das
geistlose Tradieren gewohnter ,,Etiketten* vergiBt doch einfach, daB Jesus kam,
um ,,neuen Wein in neue Schlduche* (Mk 2,22) zu gieBen und daB3 christlicher
Glaube auch ,,in anderen Sprachen” (Mk 16,17) zu reden vermag. Es wire also

* Vgl. W. Thiising, Die Johannesbriefe (Geistliche Schriftlesung; Bd. 23). Leipzig 1970,
25-35.



Einiibung und Weisung 382

geradezu téricht, Jesu Gegenwart immer wieder nur unter den gleichen Zeichen
,beriihren* zu wollen.

II.

Was die ,Sichtbarkeit* Gottes betrifft, so lernt doch jedes Kind schon in der
Schule, daB Gott eigentlich unsichtbar ist. Eben diese Selbstverstdndlichkeit be-
gleitet uns auch in manchen Kirchenliedern, zum Beispiel im Gotteslob Nr. 298:

Du bist nicht sichtbar fiir unsere Augen,
und niemand hat dich je gesehen.

Wir aber ahnen dich und glauben,

daB du uns trigst, daB wir bestehen. (Str. 3)

Du bist in allem ganz tief verborgen,

was lebt und sich entfalten kann.

Doch in den Menschen willst du wohnen,
mit ganzer Kraft uns zugetan. (Str. 4)

Eben diese unsichtbare Gegenwart Gottes wird im Gotteslob Nr. 270 sehr direkt
und paradox folgendermaBen ausgedriickt: ,,Uberall ist er und nirgends* (Str. 2).

So war es im Grunde doch immer schon. Seine Unsichtbarkeit ist keineswegs
erst eine Erfahrung unserer Zeit. Immer schon haben sich die Menschen gefragt,
wie man denn tiberhaupt von Gott sprechen konne, und immer wieder wurde und
wird von Theologen leidenschaftlich daraber diskutiert, ob und wie Gott sich ab-
bilden lasse.*

Jede Zeit aber hat die Aufgabe, Gottes unsichtbare Gegenwart neu in Worte zu
fassen; denn seine ,,Abwesenheit“ wird freilich jeweils anders erfahren und
durchlitten. Ein besonders eindrucksvolles Beispiel zeitgendssischen Sprechens
von und mit Gott ist fiir mich die ,,Litanei von der Gegenwart Gottes“ (GL 764).
Sie formuliert die Note unserer Zeit, wie wohl viele von uns sie empfinden. Sie
zeigt aber auf iiberzeugende Weise auch die Wege auf, die wir beschreiten kdn-
nen, um Gottes Gegenwart trotz der Zerstorung vieler herkdmmlicher Bilder
wahrnehmen zu kénnen:

Los unsere Blindheit, da3 wir dich sehen.
Mach unsere Sinne wach fiir dein Kommen.
Zeig deine Néhe, daf wir dich spiiren.

Die bloBe Trauer iiber den Zerfall einer guten alten Zeit (die es so ohne weite-
res iiberhaupt nie gegeben hat) hilft hier nicht weiter; und die Erwartung, daB3

4 Vgl. die lebhafte Diskussion wihrend einer Tagung der Wiirzburger Domschule, in: Kor-
respondenzblatt der KNA vom 28. 1. 1994.



Einiibung und Weisung 383

Gott wieder sichtbarer wire, wenn bestimmte religiése Symbole wiederhergestellt
wiirden, ist nichts als nur ohnméchtiges Wunschdenken. Vielmehr kime es darauf
an, daf3 wir einander helfen, ,,die Gegenwart unseres Herrn in allen Dingen zu su-
chen®, wie es ein bekanntes Wort des heiligen Ignatius von Loyola empfohlen
hat.> Wir diirfen namlich voraussetzen, daB ,,Gottes Majestit in allen Dingen ist*,
nidmlich ,,durch seine Gegenwart, durch sein Wirken und sein Wesen“. Men-
schen, die das bedenken, kdnnen ihn eigentlich Giberall suchen und schlieBlich
finden: ,,zum Beispiel im Sprechen, im Gehen, Sehen, Schmecken, Héren, Den-
ken, Giberhaupt in allem, was sie tun“. Freilich wird man dazu einwenden, daB
dies einer niheren Erkldrung und vor allem der praktischen Ubung bediirfe. Zu-
néchst aber kommt es darauf an, daB jemand das Prinzip des ,,Gottsuchens in al-
len Dingen* als solches anerkennt, damit sein allzu beschrinktes Berithren-Wol-
len aus seiner Enge befreit wird. Ignatius hat seine Mitbriider ganz einfach in
diesem Sinne angeleitet: ,,Es geht, ihr werdet sehen; haltet euch offen dafiir, es
kann euch ein Augenblick dieser geistlichen Erfahrung geschenkt werden, der
dann euver ganzes Leben tragen wird. Dann werdet ihr in jedem Tautropfen die
Sonne am Himmel und die Sonne Gottes finden. In jedem Menschenantlitz, in je-
dem Gesprich, im Dunkel und im Licht, in der Freude und in der Not menschli-
chen Lebens, in heftigen Auseinandersetzungen und in Ubereinkiinften, in Wi-
derstinden und bei Riickenwind, in den Fragen und den Antworten, in der Nihe
Gottes und in seiner Ferne —in allem Gott“.* Um IHN zu erfahren, braucht man
im Grunde zunichst iiberhaupt keine explizit religiosen Symbole, die irgendwann
von Menschen als solche deklariert wurden. Es geniigt schon, daB ,,sie Gott su-
chen, ob sie ihn ertasten und finden konnten; denn keinem von uns ist er fern.
Denn in ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir“, wie Paulus auf dem Areo-
pag erklirte (Apg 17,27f).

III.

Heute hingegen suchen viele den Herrn und seine rettende Botschaft in den tradi-
tionellen Formen unserer gewohnten christlichen Kultur. Sie kénnen sich nur
schwer vorstellen, daB ER anderswo zu finden sein kénnte. Auch die Frauen am
Ostermorgen sahen, daBl der Stein vom Grab weggewilzt war. Den Leib des
Herrn aber fanden sie nicht. Zwei Miénner in leuchtenden Gewindern traten zu
ihnen und sagten: ,,Was sucht ihr den, der lebt bei den Toten?“ (Lk 24,5). ,,Er ist
nicht hier (Mk 16, 6), er ist auferstanden®. Er lebt in Gott, jenseits unserer Welt
und gerade so in allem. Er ist nicht begraben und eingesiegelt in irgendeiner Kul-
tur — weder in unserer christlichen Tradition und kirchlichen Glaubensgestaltung
noch zeitgendssischer Mode und postmodernem Lebensgefiihl. ,,Doch von Gott
her, als Herr der Schépfung und der Geschichte, ist er als der Auferstandene ge-

5 Ignatius von Loyola, Trost und Weisung. Geistliche Briefe. Hrsg. von H. Rahner, neu be-
arbeitet von P. Imhof. Ziirich, Einsiedeln, K&ln 1979, 118f.

¢ W. Lambert, Aus Liebe zur Wirklichkeit. Grundworte ignatianischer Spiritualitiit (Topos
Taschenbiicher; Bd. 215). Mainz 1991, 24.



Aus dem Leben der Kirche 384

genwirtig, um in jeder Kultur und Sprache seine frohe Botschaft von der Liebe
Gottes und der Wiirde des Menschen sichtbar und sagbar zu machen* (G6tz Wer-
ner SJ). Auch diese Deutung des leeren Grabes bleibt freilich unverstanden, wenn
nicht der Auferstandene selbst unsere Augen und Ohren dafiir 6ffnet; denn allem
immer noch bestehenden verstindnislosen Schweigen steht schlieBlich allein die
VerheiBung Jesu entgegen, selbst voranzuziehen und das zu bewirken, wozu wir
von uns aus unfihig bleiben (Mk 16,7f).

MuB ich noch ausdriicklich betonen, daB3 es hier nicht darum geht, das ,,Gott-
suchen in allen Dingen® gegen institutionelle und sakramentale Symbole oder
Zeichen auszuspielen und deren bleibende Bedeutung zu unterschitzen? Aber
wer nicht mehr fahig ist, die Gegenwart der Liebe Christi zum Beispiel in einem
Zentrum fiir behinderte Kinder und in ihren Helfern ,,zu beriihren®, der wird
kaum in der Lage sein, IHN eher im Priester zu erkennen, der als solcher geklei-
det ist. Nur dies und nicht mehr, aber auch nicht weniger, ist die Aussage-Absicht
dieser Zeilen.

Franz-Josef Steinmetz, Miinchen

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Ignatianische Exerzitien

Im Kontext unserer Kultur

Wenn dein Leben beginnt
ist schon viel geschehen
die Welt hat schon Gestalt
schon gibt es Kultur

Du beginnst nicht am Beginn,

du lernst und bekommst Gestalt
du tust was die andern dir zeigen
du sprichst thre Sprache die sie
wieder von andern gelernt

du denkst und es sind nicht
deine Gedanken

du hast sie von deiner Umgebung





