
EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Überall und nirgends" 
Wo wird Christus berührbar? 

•Wir beklagen heute weithin, daß Christus in der Öffentlichkeit unberührbar ge- 
worden ist. Er kommt in ihr kaum noch vor. Aber wenn sich der Priester zum Bei- 
spiel in der Öffentlichkeit hinter Zivilkleidung versteckt, wie soll Christus dann 
für die Augen der Menschen berührbar bleiben?" So predigte ein Kardinal vor ei- 
nigen Jahren bei einer Priesterweihe in Rom.1 Seine Klage ist erstaunlicherweise 
weit verbreitet. Man hört sie im Munde sowohl von Amtsinhabern wie von Laien, 
in unterschiedlicher Weise und von vielerlei Seiten. 

Nun, selbstverständlich kann jemand gute Gründe haben, sich für das Tragen 
von Priesterkleidung einzusetzen. Er wird gewiß einige Argumente dafür anfüh- 
ren können, wenn er gleichmütig darüber nachdenkt. Aber wenn einer diesen Ar- 
gumenten aus ebenfalls guten Gründen nicht folgen kann, bringt er dann gleich 
die Berührbarkeit Christi in Gefahr? Das ist doch wohl - gelinde gesagt - eine 
recht unglückliche Übertreibung. Ist Christus etwa in den Menschen, die nur ge- 
tauft, aber nicht zu Priestern geweiht wurden, nicht •berührbar", weil sie grund- 
sätzlich keine kirchliche Amtstracht tragen? Das stille •Ver-dunsten" und •Ver- 
schwinden" von vertrauten Ausprägungen christlicher Frömmigkeit, vor allem 
wenn sie institutionelle oder sakramentale Elemente enthalten, scheint zwar zu- 
nächst nur problematisch zu sein. Da ist zweifellos manches zu benennen oder zu 
beklagen. Viele traditionelle Gestalten und Merkmale christlichen Glaubens sind 
in der Tat kaum noch anzutreffen oder schon überhaupt nicht mehr zu sehen: be- 
stimmte Bilder und Fahnen, gewisse Formen und Lieder, Gesten oder Symbole. 
Hat der frühere Glanz des Katholischen die •Berührbarkeit" Christi wirklich nur 
gefördert? Gab es nicht oft auch zugleich so etwas wie die Dämonie eines sakra- 
mentalen Materialismus?2 Sind die neuen Weisen der Frömmigkeit (zum Beispiel 
die Handkommunion und die nach-konziliare Gestalt der Eucharistiefeier) dafür 
verantwortlich zu machen, daß man der Gegenwart Christi mit weniger Ehrfurcht 
be-gegnet? Haben die veränderten Verhältnisse nur negative Folgen für den 
Glauben gebracht? Ist etwa Gott selber unsichtbarer geworden, wie zuweilen la- 
mentiert wird? Hat nicht Jesus den Menschen, die ihn allzu schnellfertig als Mes- 
sias ausrufen wollten, zunächst einmal strenge Schweige-Gebote auferlegt, damit 
sie sein Geheimnis tiefer erfassen? 

1 Joachim Kardinal Meisner, •Christus wird im Priester berührbar", in: Korrespondenzblatt 
des Collegium Germanicum et Hungaricum 1989, 33-36. 
2 Vgl. F. J. Steinmetz, Wie weit ist es bis Ephesus?Salzburg 1989, 101-112. 



Einübung und Weisung 381 

I. 

Christus •berühren" und ihn •sehen": was heißt das eigentlich? Während seines 
irdischen Lebens wurde Jesus von vielen •berührt" und •gesehen". Vor allem die 
Apostel waren ständig bei ihm oder mit ihm unterwegs. Dennoch werden sie ge- 
fragt: •Begreift und versteht ihr immer noch nicht? Ist denn euer Herz verblen- 
det? Habt ihr Augen und seht nicht und Ohren und hört nicht?" (Mk 8,17 f). Man 
kann Jesus •berühren" und •sehen" und doch nicht als den erkennen, der er in 
Wahrheit ist, nämlich Offenbarer des göttlichen Lebens. Auch die Zeugen im 1. 
Johannesbrief sind keineswegs nur Gefährten Jesu Christi während seiner Erden- 
tage gewesen, wenn sie erklären: •Was von Anfang an war und was wir gehört ha- 
ben, was wir mit unseren Augen gesehen, was wir geschaut und mit unseren Hän- 
den betastet haben, das verkünden wir" (1,1). Gewiß bekennen sie im Gegensatz 
zur gnostischen Irrlehre ihren Glauben an das Kommen Christi im Fleisch. Aber 
die massiven Begriffe des Wahrnehmens, die sie dafür verwenden, bedeuten mehr 
als nur ein äußerliches •Betasten" und •Schauen". Vielmehr geht es um •Glau- 
benserfahrung", ohne die niemand ein echter Zeuge werden kann.3 Nur im Glau- 
ben kann das inkarnierte Wort des Lebens •berührt" werden. In Johannes 20,29 
wird dem Thomas sogar gesagt: •Selig, die nicht sehen und doch glauben". Ist der 
Glaube dieser Nichtsehenden etwa •weniger" als das •Betasten" und •Sehen" 
der sogenannten Augenzeugen? Nein, er ist genau das, was Gott als Antwort will. 
•Glaube ist: Feststehen in dem, was man erhofft, überzeugt sein von Dingen, die 
man nicht sieht" (Hebr 11,1). Es ist so, wie wir dankbar in einem modernen Lied 
bekennen: 

1. Nahe wollt der Herr uns sein, nicht im Fernen thronen. 
Unter Menschen wie ein Mensch hat er wollen wohnen. 

2. Überall ist er uns nah, menschlich uns zugegen 
unerkannt kommt er zu uns auf verborgenen Wegen. 

A: Mitten unter euch steht er, den ihr nicht kennt. 
Mitten unter euch steht er, den ihr nicht kennt. (GL 617) 

Der Verlust gewisser christlicher Traditionen mag in mancher Hinsicht bedau- 
erlich sein. Trotzdem ist Christus heute so gut (aber freilich auch so wenig) •be- 
rührbar" wie damals im sogenannten Heiligen Land. Nötig sind immer die Augen 
des Glaubens. Nur sie können dazu befähigen, die Herrlichkeit Gottes sogar in 
der Gestalt eines Sklaven wahrzunehmen und vor ihm die Knie zu beugen 
(Phil 2,7-10). Nachfolge Jesu meint doch nicht bloße Imitation bestimmter For- 
men oder Kleidungen, sondern ein Leben, wie er es gelebt hat (1 Joh 1,6). Das 
geistlose Tradieren gewohnter •Etiketten" vergißt doch einfach, daß Jesus kam, 
um •neuen Wein in neue Schläuche" (Mk2,22) zu gießen und daß christlicher 
Glaube auch •in anderen Sprachen" (Mk 16,17) zu reden vermag. Es wäre also 

3 Vgl. W. Thüsing, Die Johannesbriefe (Geistliche Schriftlesung; Bd. 23). Leipzig 1970, 
25-35. 



Einübung und Weisung 382 

geradezu töricht, Jesu Gegenwart immer wieder nur unter den gleichen Zeichen 
•berühren" zu wollen. 

II. 

Was die •Sichtbarkeit" Gottes betrifft, so lernt doch jedes Kind schon in der 
Schule, daß Gott eigentlich unsichtbar ist. Eben diese Selbstverständlichkeit be- 
gleitet uns auch in manchen Kirchenliedern, zum Beispiel im Gotteslob Nr. 298: 

Du bist nicht sichtbar für unsere Augen, 
und niemand hat dich je gesehen. 
Wir aber ahnen dich und glauben, 
daß du uns trägst, daß wir bestehen. (Str. 3) 

Du bist in allem ganz tief verborgen, 
was lebt und sich entfalten kann. 
Doch in den Menschen willst du wohnen, 
mit ganzer Kraft uns zugetan. (Str. 4) 

Eben diese unsichtbare Gegenwart Gottes wird im Gotteslob Nr. 270 sehr direkt 
und paradox folgendermaßen ausgedrückt: •Überall ist er und nirgends" (Str. 2). 

So war es im Grunde doch immer schon. Seine Unsichtbarkeit ist keineswegs 
erst eine Erfahrung unserer Zeit. Immer schon haben sich die Menschen gefragt, 
wie man denn überhaupt von Gott sprechen könne, und immer wieder wurde und 
wird von Theologen leidenschaftlich darüber diskutiert, ob und wie Gott sich ab- 
bilden lasse.4 

Jede Zeit aber hat die Aufgabe, Gottes unsichtbare Gegenwart neu in Worte zu 
fassen; denn seine •Abwesenheit" wird freilich jeweils anders erfahren und 
durchlitten. Ein besonders eindrucksvolles Beispiel zeitgenössischen Sprechens 
von und mit Gott ist für mich die •Litanei von der Gegenwart Gottes" (GL 764). 
Sie formuliert die Nöte unserer Zeit, wie wohl viele von uns sie empfinden. Sie 
zeigt aber auf überzeugende Weise auch die Wege auf, die wir beschreiten kön- 
nen, um Gottes Gegenwart trotz der Zerstörung vieler herkömmlicher Bilder 
wahrnehmen zu können: 

Lös unsere Blindheit, daß wir dich sehen. 
Mach unsere Sinne wach für dein Kommen. 
Zeig deine Nähe, daß wir dich spüren. 

Die bloße Trauer über den Zerfall einer guten alten Zeit (die es so ohne weite- 
res überhaupt nie gegeben hat) hilft hier nicht weiter; und die Erwartung, daß 

4 Vgl. die lebhafte Diskussion während einer Tagung der Würzburger Domschule, in: Kor- 
respondenzblatt der KNA vom 28. 1. 1994. 



Einübung und Weisung 383 

Gott wieder sichtbarer wäre, wenn bestimmte religiöse Symbole wiederhergestellt 
würden, ist nichts als nur ohnmächtiges Wunschdenken. Vielmehr käme es darauf 
an, daß wir einander helfen, •die Gegenwart unseres Herrn in allen Dingen zu su- 
chen", wie es ein bekanntes Wort des heiligen Ignatius von Loyola empfohlen 
hat.5 Wir dürfen nämlich voraussetzen, daß •Gottes Majestät in allen Dingen ist", 
nämlich •durch seine Gegenwart, durch sein Wirken und sein Wesen". Men- 
schen, die das bedenken, können ihn eigentlich überall suchen und schließlich 
finden: •zum Beispiel im Sprechen, im Gehen, Sehen, Schmecken, Hören, Den- 
ken, überhaupt in allem, was sie tun". Freilich wird man dazu einwenden, daß 
dies einer näheren Erklärung und vor allem der praktischen Übung bedürfe. Zu- 
nächst aber kommt es darauf an, daß jemand das Prinzip des •Gottsuchens in al- 
len Dingen" als solches anerkennt, damit sein allzu beschränktes Berühren-Wol- 
len aus seiner Enge befreit wird. Ignatius hat seine Mitbrüder ganz einfach in 
diesem Sinne angeleitet: •Es geht, ihr werdet sehen; haltet euch offen dafür, es 
kann euch ein Augenblick dieser geistlichen Erfahrung geschenkt werden, der 
dann euer ganzes Leben tragen wird. Dann werdet ihr in jedem Tautropfen die 
Sonne am Himmel und die Sonne Gottes finden. In jedem Menschenantlitz, in je- 
dem Gespräch, im Dunkel und im Licht, in der Freude und in der Not menschli- 
chen Lebens, in heftigen Auseinandersetzungen und in Übereinkünften, in Wi- 
derständen und bei Rückenwind, in den Fragen und den Antworten, in der Nähe 
Gottes und in seiner Ferne - in allem Gott".6 Um IHN zu erfahren, braucht man 
im Grunde zunächst überhaupt keine explizit religiösen Symbole, die irgendwann 
von Menschen als solche deklariert wurden. Es genügt schon, daß •sie Gott su- 
chen, ob sie ihn ertasten und finden könnten; denn keinem von uns ist er fern. 
Denn in ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir", wie Paulus auf dem Areo- 
pag erklärte (Apg 17,27 f). 

III. 

Heute hingegen suchen viele den Herrn und seine rettende Botschaft in den tradi- 
tionellen Formen unserer gewohnten christlichen Kultur. Sie können sich nur 
schwer vorstellen, daß ER anderswo zu finden sein könnte. Auch die Frauen am 
Ostermorgen sahen, daß der Stein vom Grab weggewälzt war. Den Leib des 
Herrn aber fanden sie nicht. Zwei Männer in leuchtenden Gewändern traten zu 
ihnen und sagten: •Was sucht ihr den, der lebt bei den Toten?" (Lk 24,5). •Er ist 
nicht hier (Mk 16,6), er ist auferstanden". Er lebt in Gott, jenseits unserer Welt 
und gerade so in allem. Er ist nicht begraben und eingesiegelt in irgendeiner Kul- 
tur - weder in unserer christlichen Tradition und kirchlichen Glaubensgestaltung 
noch zeitgenössischer Mode und postmodernem Lebensgefühl. •Doch von Gott 
her, als Herr der Schöpfung und der Geschichte, ist er als der Auferstandene ge- 

5 Ignatius von Loyola, Trost und Weisung. Geistliche Briefe. Hrsg. von H. Rahner, neu be- 
arbeitet von P. Imhof. Zürich, Einsiedeln, Köln 1979, 118f. 
6 W. Lambert, Aus Liebe zur Wirklichkeit. Grundworte ignatianischer Spiritualität (Topos 
Taschenbücher; Bd. 215). Mainz 1991, 24. 



Aus dem Leben der Kirche 384 

genwärtig, um in jeder Kultur und Sprache seine frohe Botschaft von der Liebe 
Gottes und der Würde des Menschen sichtbar und sagbar zu machen" (Götz Wer- 
ner SJ). Auch diese Deutung des leeren Grabes bleibt freilich unverstanden, wenn 
nicht der Auferstandene selbst unsere Augen und Ohren dafür öffnet; denn allem 
immer noch bestehenden verständnislosen Schweigen steht schließlich allein die 
Verheißung Jesu entgegen, selbst voranzuziehen und das zu bewirken, wozu wir 
von uns aus unfähig bleiben (Mk 16,7 f). 

Muß ich noch ausdrücklich betonen, daß es hier nicht darum geht, das •Gott- 
suchen in allen Dingen" gegen institutionelle und sakramentale Symbole oder 
Zeichen auszuspielen und deren bleibende Bedeutung zu unterschätzen? Aber 
wer nicht mehr fähig ist, die Gegenwart der Liebe Christi zum Beispiel in einem 
Zentrum für behinderte Kinder und in ihren Helfern •zu berühren", der wird 
kaum in der Lage sein, IHN eher im Priester zu erkennen, der als solcher geklei- 
det ist. Nur dies und nicht mehr, aber auch nicht weniger, ist die Aussage-Absicht 
dieser Zeilen. 

Franz-Josef Steinmetz, München 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Ignatianische Exerzitien 
Im Kontext unserer Kultur 

Wenn dein Leben beginnt 
ist schon viel geschehen 
die Welt hat schon Gestalt 
schon gibt es Kultur 

Du beginnst nicht am Beginn, 
du lernst und bekommst Gestalt 
du tust was die andern dir zeigen 
du sprichst ihre Sprache die sie 
wieder von andern gelernt 
du denkst und es sind nicht 
deine Gedanken 
du hast sie von deiner Umgebung 




