
Aus dem Leben der Kirche 384 

genwärtig, um in jeder Kultur und Sprache seine frohe Botschaft von der Liebe 
Gottes und der Würde des Menschen sichtbar und sagbar zu machen" (Götz Wer- 
ner SJ). Auch diese Deutung des leeren Grabes bleibt freilich unverstanden, wenn 
nicht der Auferstandene selbst unsere Augen und Ohren dafür öffnet; denn allem 
immer noch bestehenden verständnislosen Schweigen steht schließlich allein die 
Verheißung Jesu entgegen, selbst voranzuziehen und das zu bewirken, wozu wir 
von uns aus unfähig bleiben (Mk 16,7 f). 

Muß ich noch ausdrücklich betonen, daß es hier nicht darum geht, das •Gott- 
suchen in allen Dingen" gegen institutionelle und sakramentale Symbole oder 
Zeichen auszuspielen und deren bleibende Bedeutung zu unterschätzen? Aber 
wer nicht mehr fähig ist, die Gegenwart der Liebe Christi zum Beispiel in einem 
Zentrum für behinderte Kinder und in ihren Helfern •zu berühren", der wird 
kaum in der Lage sein, IHN eher im Priester zu erkennen, der als solcher geklei- 
det ist. Nur dies und nicht mehr, aber auch nicht weniger, ist die Aussage-Absicht 
dieser Zeilen. 

Franz-Josef Steinmetz, München 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Ignatianische Exerzitien 
Im Kontext unserer Kultur 

Wenn dein Leben beginnt 
ist schon viel geschehen 
die Welt hat schon Gestalt 
schon gibt es Kultur 

Du beginnst nicht am Beginn, 
du lernst und bekommst Gestalt 
du tust was die andern dir zeigen 
du sprichst ihre Sprache die sie 
wieder von andern gelernt 
du denkst und es sind nicht 
deine Gedanken 
du hast sie von deiner Umgebung 



A us dem Leben der Kirche 385 

Und doch kommt ein Augenblick 
da mußt du selbst entscheiden 
und du allein gibst die Antwort 
auf die Frage nach dem Sinn des Lebens. 

Dieses Gedicht haben die Herausgeber dem Buch •Antworten - Ein Vergleich 
der großen Weltreligionen in Wort und Bild"1 vorangestellt. Ignatius von Loyola 
hingegen leitet sein Exerzitienbuch mit einem Gebet ein: 

Seele Christi, heilige mich. 
Blut Christi, berausche mich. 
Wasser der Seite Christi, wasche mich. 
Leiden Christi, stärke mich ... 

Mir scheint jedoch, daß beide Texte entscheidende Voraussetzungen ignatiani- 
scher Exerzitien benennen: wer nicht nach dem Sinn seines Lebens fragt und kein 
Gespür dafür hat, daß nur er allein sich eine Antwort geben kann, der sollte sich 
nicht auf den Weg der Exerzitien begeben. Dieser Weg und sein Ziel ist nach 
Überzeugung des hl. Ignatius Jesus Christus, Jesus, so wie Gott ihn sieht und vor 
uns Menschen bezeugt, seine •Seele". Die lebendige Begegnung mit Jesus in der 
Erinnerung an sein geschichtliches Leben soll den Exerzitanden heilen und heili- 
gen, berauschen, waschen und stärken. So sollte man auch nur solche geistlichen 
Übungen •ignatianische Exerzitien" nennen, die zentral auf die Person Jesu ver- 
weisen. 

Formen ignatianischer Exerzitien 

Unter den genannten Voraussetzungen bleibt Spielraum für unterschiedliche 
Exerzitienmethoden: 

Eine Art, Exerzitien zu geben, führt den Exerzitanden allein oder in einer 
Gruppe in den Raum und die Atmosphäre eines •Klosters auf Zeit". Fernab sei- 
ner Alltagswelt, in einer •Kultur", die in etwa dem Mönchsleben entspricht, soll 
der Exerzitand allein für Gott frei sein. In diesen Raum der Stille hinein gibt der 
Exerzitienbegleiter in Einzelgesprächen oder Vorträgen Impulse, die zu Jesus 
Christus führen und den Glauben und das Leben aus dem Glauben verlebendi- 
gen sollen. 

In anderen Exerzitienformen treten inhaltliche Impulse des Exerzitienbeglei- 
ters eher zurück. Durch geeignete Übungen soll sich der Exerzitand in der Stille 
selbst entdecken, seinen Leib, seine Gefühle, die Geschichte seines Lebens. Die 
Erinnerung an Jesus soll ihm helfen, das Wirken des Geistes im Jetzt seines Le- 
bens wahrzunehmen. Solche Übungen greifen oft auf Methoden östlicher Medi- 
tationstechniken und westlicher Psychologie zurück. Beide Wege können trotz ih- 
rer Verschiedenheit ineinandergreifen und sich gegenseitig bereichern. Sie wollen 

1. Hauptred.: J. Sperna-Weiland. Zürich, Köln: Benziger; Lahr: Kaufmann 1977. 



Aus dem Leben der Kirche 386 

beide zu einer lebendigen, das Leben prägenden Begegnung zwischen Jesus und 
dem Ich des Exerzitanden führen: •Seele Christi, heilige mich ..." 

Doch der Mensch, der Exerzitien macht, ist schon geprägt durch die Gesell- 
schaft, aus der er kommt, und in die er - normalerweise - wieder zurückkehren 
wird. Auf diesen Aspekt unseres Lebens, den Ignatius in seinem Exerzitienbuch 
nicht so ausdrücklich benennt, macht uns das vorangestellte Gedicht aufmerk- 
sam. Unser Leben beginnt nicht am Nullpunkt, auch nicht das Leben in Exerzi- 
tien. Unsere geistige Gestalt, unsere Sprache, unsere Gedanken sind Ergebnisse 
von Lernprozessen. Wir lernen in der Gesellschaft und von der Gesellschaft, in 
die wir hineingeboren und hineingewachsen sind. 

Wir Menschen sind eigenartige Wesen, soweit wir wissen sogar •einzigartige" 
Wesen in unserer Welt. Wir leben in einer Umwelt, doch zugleich sind wir in der 
Lage, uns selbst und unser Leben in dieser Umwelt gleichsam •von außen" zu be- 
trachten, wie in einem Spiegel. Ein Tier vermag wahrscheinlich sein eigenes Spie- 
gelbild nur als Teil seiner Umwelt zu erkennen. Wir hingegen können uns selbst 
in unserer Umwelt wahrnehmen und wissen: •das bin ich". Der Mensch kann 
sich als ein Wesen begreifen, das sich selbst wahrnimmt, einmalig mit seiner ihm 
eigenen Vergangenheit, einmalig mit seinen Erwartungen und Wünschen für 
seine Zukunft. Und er nimmt sich als jemanden wahr, der in der Lage ist, auf sich 
und auf seine Umwelt einzuwirken und sie zu verändern. Das ist jene menschli- 
che Fähigkeit, die wir •Geist" nennen. Doch auch der geistige Mensch bleibt un- 
lösbar auf sich und seine Umwelt bezogen. Nur fragend, hoffend, glaubend kann 
er sich und seine Welt transzendieren. 

Von diesem Ansatz her kann ich mir ignatianische Exerzitien denken, die die 
Umwelt, die gesellschaftliche Kultur, in der der Exerzitand lebt, in die Betrach- 
tung einbeziehen. Faktisch geschieht das wohl immer. Aber kann die gesellschaft- 
liche Kultur des Exerzitanden nicht auch gezielt und bewußt als Raum der Chri- 
stusbegegnung erfahrbar gemacht werden? •Exerzitien im Alltag", ja, aber so, 
daß der Alltag selbst gleichsam zum •Gegenstand" der Betrachtung oder zum 
•Raum" der Meditation wird. 

Exerzitien in der Kultur unserer Zeit 

Ich habe diesen Weg in drei •Kursen" zu beschreiten versucht: •Exerzitien in der 
Karwoche", •Exerzitien in der Stadt" und •Exerzitien für Ärzte". An jedem Kurs 
nahmen acht bis zwölf Personen teil. Wir wohnten im Friedrich-Spee-Haus, ei- 
nem ruhig gelegenen Exerzitienhaus am Rande von Berlin/Ost, leicht mit den öf- 
fentlichen Verkehrsmitteln zu erreichen. 

Für den Tagesablauf hat sich ein gewisser Rythmus herausgebildet: Nach Mor- 
gengebet und Frühstück gab der Begleiter einen Impuls mit den notwendigen In- 
formationen und einer Fragestellung. Danach fuhr die Gruppe an eine Stelle in 
der Stadt, die jeweils einen Aspekt unseres •normalen" Lebens verdeutlichen 
konnte. Hier suchte sich jeder seinen eigenen Raum der •Betrachtung" (also 
keine •Führungen"!). Am Nachmittag gab der Begleiter einen biblischen Impuls, 



Aus dem Leben der Kirche 387 

doch es blieb viel Zeit für Stille und Austausch. Die Kurse dauerten jeweils fünf 
Tage; mehr Zeit wäre besser. Einen oder zwei Tage verbrachten wir ganz im Exer- 
zitienhaus. - Ich nenne einige Beispiele: 

Bei den •Exerzitien in der Karwoche"besuchten wir u. a. die •Villa am Wann- 
see". Unter dem Vorsitz von Heydrich fand hier am 20. Januar 1942 die berüch- 
tigte •Wannsee-Konferenz" statt, bei der die •Organisatorischen Einzelheiten" 
der •Endlösung der Judenfrage" besprochen wurden. Wir hatten zuvor das Proto- 
koll dieser Sitzung gelesen: kein Wort von •Vernichtung". Denkbar ist, daß ein- 
zelne Teilnehmer dieser Konferenz nicht wußten oder nicht wissen wollten, um 
was es hier letztlich ging: um Völkermord an den Juden. Denkbar, daß der ein- 
zelne nur jenen Teilbereich beachtete, der ihm und seiner Behörde übertragen 
war: Statistiken über die Zahl der Juden in den europäischen Ländern zu erstel- 
len, Transportkapazitäten der Reichsbahn zu berechnen, Umsiedlungspläne zu 
erörtern. Jeder ein Rädchen in einem gesamtgesellschaftlichen Prozeß, dessen 
Endziel nicht protokolliert, vielleicht auch nicht offen ausgesprochen wurde. Wie 
die •Endlösung" tatsächlich aussah, dokumentiert heute eine Fotoausstellung in 
dieser Villa. Die Frage an uns, an mich: auch ich bin in ein gesellschaftliches Gan- 
zes verstrickt. Mag sein, daß ich vor meinem Gewissen das rechtfertigen kann, 
was ich selbst tue. Doch welche •Lösungen" stehen am Ende des Ganzen? 

Als biblische Impulse boten sich hier alttestamentliche Texte über •Gottes Ge- 
rechtigkeit" an: Jahwe schenkt seinem Volk •Land" und •Weisung", eine gesell- 
schaftliche Sphäre, die es dem einzelnen ermöglicht, gemeinschaftsbezogen zu 
handeln und darin auch sein eigenes Lebensglück zu finden. Ist diese Sphäre zer- 
rissen, führen die Wege ins Unheil. 

Während der •Exerzitien in der Stadt"'suchten wir z. B. den Alexanderplatz auf, 
den wohl ödesten Platz in ganz Berlin. Es war ein kühler und regnerischer Tag, an 
dem sich keine Touristen blicken ließen (auch Touristen wären eine eigene Be- 
trachtung wert!). Ein paar Menschen standen oder saßen hier zusammen und be- 
schäftigten sich miteinander. Doch sie waren offensichtlich Außenseiter unserer 
Gesellschaft, Ausländer, Stadtstreicher, Arbeitslose, eben Menschen, die Zeit ha- 
ben, die nicht gebraucht werden und •überflüssig" sind. Alle anderen eilten über 
diesen tödlich leeren Platz. Sie kamen irgendwoher, sie gingen irgendwohin, eilig, 
allein, beziehungslos, jeder mit sich beschäftigt, in ständiger Bewegung. Bewe- 
gung - ist das unser Leben? Bewegung - woher? Wohin? Gibt es eine Mitte? 

Besonders eindrucksvoll für uns alle war eine Begegnung mit der •Wagenburg 
am Engelbecken". Auf einem ehemaligen Mauergrundstück wohnten hier in aus- 
gedienten Bau- und Campingwagen etwa sechzig Menschen. Die Stadtverwal- 
tung wollte das Gelände räumen lassen und hier, zwischen den Bezirken Kreuz- 
berg und Mitte, einen Sportplatz anlegen - und sie hat es inzwischen getan. Un- 
sere Fragen: Wie gehen wir mit Versagern und Versagen um? Was machen wir mit 
dem Schmutzigen und Ungeliebten in unserer Gesellschaft und in unserem eige- 
nen Leben? Lassen wir Unkraut zusammen mit dem Weizen wachsen? Versuchen 
wir zu heilen und zu versöhnen, oder verdrängen wir an den Rand unserer Gesell- 
schaft und unseres Bewußtseins? Schauen wir weg, oder gefallen wir uns in der 



Aus dem Leben der Kirche 388 

Rolle des distanzierten, überlegenen Beobachters, oder steigen wir herunter vom 
Ast wie weiland Zachäus und lassen Jesus beim Sünder, bei uns, einkehren? 

Mit den Ärzten war ich u. a. im ehemaligen KZ Sachsenhausen. Die •Patholo- 
gie" dieses Lagers, ein schier unerträglicher Raum. Der Mensch, eine Ware, aus- 
gebeutet, ausgeschlachtet, entsorgt. Menschen als Versuchsobjekte eugenischer 
Menschenzüchtung, im Namen der Volksgesundheit. Waren die Mediziner, die 
hier tätig waren, Monster? Alexander Mitscherlich schrieb 1947: •Es ist fast das- 
selbe, ob man den Menschen als ,Fall' sieht, oder als Nummer, die man ihm auf 
den Arm tätowiert: doppelte Antlitzlosigkeit". 

Auch so etwas Alltägliches wie das Fernsehen kann seinen Platz in solchen 
Exerzitien haben, z. B. eine beliebige Nachrichtensendung. Als man dem ameri- 
kanischen Schriftsteller Henry David Thoreau erzählte, mit Hilfe einer neuen Er- 
findung, Telegraph genannt, könne ein Mann im Bundesstaat Maine innerhalb ei- 
nes Augenblicks eine Botschaft an einen Mann in Texas schicken, soll er gefragt 
haben: •Aber was haben die beiden einander zu sagen?" Was haben die Nach- 
richtensprecher und die Menschen, über die sie berichten, und ich, der Zu- 
schauer, einander zu sagen? Krieg und Tanz, Tennis und Segen nebeneinander. 
Moskau und Jericho und Berlin, das Hier und Jetzt in meinem Wohnzimmer. Der 
Pressesprecher des Vatikans und unsere Hauskapelle: meine Kirche. Die Welt als 
Fernsehshow, Emotionen aus zweiter Hand, der Mensch als Zuschauer fremden 
Lebens und stets begierig nach neuen Nachrichten. •Die gute Nachricht" nannte 
Jörg Zink das Evangelium. Nachrichten - Nachricht? 

Entscheidung im Kontext 

Von den Betrachtungsorten in der Stadt kehrten wir immer wieder zurück in die 
Stille des Friedrich-Spee-Hauses. Ein Text dieses Friedrich Spee von Langenfeld 
SJ (1591-1635) begleitete uns in diesen Tagen. In seinem Buch über die Prozesse 
gegen Hexen •Cautio Criminalis" schreibt er: •Nachdem ich viel und lange so- 
wohl in der Beichte als außerhalb mit diesen Gefangenen (,Hexen') zu tun hatte, 
nachdem ich ihr Wesen von allen Seiten geprüft hatte, Gott und Menschen zu 
Hilfe und Rat gezogen, Indizien und Akten durchforscht, mich, soweit das ohne 
Verletzung des Beichtgeheimnisses möglich, mit den Richtern selbst ausgespro- 
chen, alles genau durchdacht und die einzelnen Argumente bei meinen Überle- 
gungen gegeneinander abgewogen hatte, da konnte ich zu keinem anderen Urteil 
kommen, als daß man Schuldlose für schuldig hält." (11. Frage). 

Mir scheint: Friedrich Spee beschreibt hier eine Entscheidung, eine Wahl ganz 
im Sinne ignatianischer Exerzitien. Er unterschied die Geister, die die Gesell- 
schaft seiner Zeit und ihn selbst in ihr bewegten. Und diese •deliberatio" hätte 
ihn selbst auf den Scheiterhaufen bringen können. 

350 Jahre später schrieb Karl Rahner im Blick auf Friedrich Spee: •Der ent- 
setzliche Massenwahn der Zeit Spees und noch lange danach ist in unseren Re- 
gionen gewiß überwunden. Aber ... sind nicht in allen faktisch gegebenen heuti- 
gen Gesellschaftssystemen ähnliche als selbstverständliche Wahrheiten empfun- 



Aus dem Leben der Kirche 389 

dene Wahnideen am Werk? Und nun: Haben wir genug Männer und Frauen, die 
aus der Klarheit des Geistes und aus einer bedingungslosen Liebe des Herzens 
heraus, erleuchtet von der heiligen Wahrheit des Evangeliums, solche Wahnideen 
sehen, entlarven und sie mit dem Einsatz ihrer ganzen Existenz bekämpfen?"2 

Gesellschaftliche Wahnideen suchten und fanden in der Zeit Spees ihre Opfer, 
und sie finden in unserer Zeit ihre Opfer. Aber nicht nur Opfer werden verletzt 
und vernichtet, auch Täter und Mitläufer werden verformt und verwundet. Je wei- 
ter jedoch erkennbare Opfer aus dem Blickfeld einer Gesellschaft verdrängt wer- 
den, desto schwerer fällt es den Mitgliedern dieser Gesellschaft, ihre Ideen als 
Wahn zu erkennen und ihre eigene Verwundung zu spüren. Erfahrung von Heil- 
losigkeit wird dann leicht als rein individuelles Problem verstanden und die Lö- 
sung, die Erlösung allein auf den Wegen einer vertieften Innerlichkeit gesucht. 
Die Suche nach Heil und Heiligkeit wird zum Mühen um persönliche Tugendhaf- 
tigkeit. 

Wenn wir die geistige Gestalt, die Sprache, das Denken in der Gesellschaft und 
von der Gesellschaft gelernt haben, in der wir leben, dann verlangt die Klarheit 
des Geistes eine Klärung der Geister, der Ideen, die die Kultur dieser Gesell- 
schaft prägen. Diese Ideen formen sich ihre Gestalt in Gebäuden und Stadtbil- 
dern, in Gedenkstätten, in Büros und Fabriken und Warenhäusern, in der zeitge- 
nössischen Kunst und Literatur, im Verkehr und Lärm einer Stadt, in der Wer- 
bung und in den Medien usw. Diese •Kultur" in innerer Ruhe und Sensibilität zu 
betrachten - einer Ruhe, die wohl selbst gelernt und eingeübt werden muß -, in 
ihr zu meditieren, und in der Erinnerung an und der Erleuchtung durch Jesus 
Christus dabei zu unterscheiden versuchen, welche heilenden und welche wahn- 
haften Kräfte in ihr wirksam sind, auch das scheint mir ein möglicher Weg igna- 
tianischer Exerzitien zu sein. Bernhard Paal SJ, München 

1 Friedrich von Spee: Priester; Poet, Prophet (Hrsg. von Michael Sievernich). Frankfurt/M 
1986. 




