BUCHBESPRECHUNGEN

Literatur und Theologie

Langenhorst, Georg: Hiob unser Zeit-
genosse. Die literarische Hiob-Rezep-
tion im 20. Jahrhundert als theologi-
sche Herausforderung. Mainz: Mat-
thias-Griinewald-Verlag 1994. 448 S.,
brosch., DM 64,-.

Eine bemerkenswerte Tiibinger Disserta-
tion. Sie erdffnet die neue Reihe ,, Theolo-
gie und Literatur* (Hrsg. K.-J. Kuschel)
und présentiert mit Kompetenz und Sensi-
bilitdt den ,,Fall“ Hiob, der lange Zeit hin-
durch auch in der Theologie unter einem
Bann des Schweigens stand. Obwohl fiir
diese Untersuchung nur solche Werke aus-
gewihlt wurden, in denen ein direkter Be-
zug zum biblischen Vorbild erkennbar ist
(26), wird iiberzeugend deutlich, daB Hiob
geradezu ein Leitmotiv der modernen Lite-
ratur gewesen ist (42).

Zunichst aber bietet der Autor prizise
»Anniherungen“ zum Hiob der Bibel:
Strukturanalyse,  Entstehungsgeschichte,
urspriingliches Thema. Wodurch wurde
Hiob zum Zeitgenossen des 20. Jahrhun-
derts? Wie ist sein Gott denkbar angesichts
des erschiitterten Welt- und Gottesbildes
unserer Zeit? - Es folgen Wegmarken der
Hiobrezeption vom ,Theatrum Mundi*
iiber Herder, Kant, Goethes ,,Faust®, Kier-
kegaard bis hin zur grundsitzlichen Dis-
kussion einer gattungsmiBigen Einordnung
des biblischen Buches: Ein Drama? Eine
Tragodie? Eine Komddie? Ein Vorldufer
des Absurden Theaters? Seine literarische
Einzigartigkeit sei nicht zu leugnen (70).

Schon nach dem ersten Weltkrieg ist
Hiob alles andere als eine unergiebige
Randgestalt der Literatur. Er erscheint als
Karikatur und Satire (Shaw), als Groteske
(Kokoschka, Polgar), als Verkorperung des
modernen Jedermann, in Form eines Anti-
Hiob (Brecht), als kollektives Symbol fiir
ein leidgepriiftes Volk (Wiechert), freilich
mit jeweils unterschiedlichen Lésungsstra-
tegien oder Antworten auf die konkrete
Krisensituation (117).

Ein beachtlicher Teil der Untersuchung
befalt sich sodann mit dem unfaBbaren

Schicksal des jiidischen Volkes: Hiob fin-
det sich als Dentefigur sowohl der conditio
personalis als auch der conditio judaica
(220). Beispiele sind u. a. Werke von Sus-
man, Roth, Wolfskehl, Goll, Sachs, Wiesel,
Rubenstein, Jonas und Buber.

Anch nach 1945 bleibt Hiob ein wichti-
ges und hdufig anfgegriffenes Thema, das
die personlichen Zweifel oder Glanbens-
iiberzengungen, Fragen und Hoffnungen
der Menschen von heute spiegelt. Wihrend
bei Claudel die Probleme noch durch die
Rettungstat Christi beantwortet scheinen,
finden wir bei Bloch, Zorn, Hemisch vor al-
lem letzte Rebellion (gegen den ,,Krokodil-
gott“) oder zumindest - wie bei Frost,
Spark - die Einsicht in die Vergeblichkeit
des Versuches, Gott und die letzten Fragen
der menschlichen Existenz verstehen zu
wollen. Die Antwort mufl vom Menschen
selbst gegeben werden (MacLeish). Im
Riickblick werden dabei frappierende
Querverbindungen deutlich sowie in einem
Exkurs auch Grundziige von Hiobbearbei-
tungen beriicksichtigt, die im weitesten
Sinn zur Philosophie gehéren (C. G. Jung,
E. Bloch, R. Girard).

Hat diese betroffen machende Doku-
mentation und ErschlieBung der zeitgenos-
sischen Hiobliteratur nur einen kulturellen
Eigenwert oder bedeutet sie zugleich eine
besondere Herausforderung fiir die Theo-
logie? Sie bietet ganz offensichilich (das
zeigen sowohl ihre Formen und Methoden
als auch ihre inhaltlichen Tendenzen) ei-
nen eindrucksvollen Erfahrungs-, Sprach-
und Wirklichkeitsgewinn, der zusitzlich
neue Fragen und Erkenntnisse ermdglicht.
Aber ebenso bleibt das Hiobbuch selbst
eine Herausforderung an die Darstellungen
und Positionen der Literaten, Philosophen
und Theologen: Vorbild des Offenhaltens
der Theodizeefrage, betende Revolte und
gleichzeitig Symbolfigur des praktischen
Grundvertrauens (343). Eben dies wird ab-
schlieBend noch einmal aus christlich-theo-
logischer Perspektive (K. Barth, W. Vi-
scher, G. Gutierrenz, H. Kiing) kritisch illu-



Buchbesprechungen

striert und zusammengefa3t: von Hiob zu
Jesus.

Ein Buch also, das die Gesprichspartner
ausreden 148t (man beachte das immense
Literaturverzeichnis!) und, solidarisch mit
den Suchenden, Zweiflern und Verzweifel-
ten, trotz allem Hoffnung macht, dafl Gott
selbst die endgiiltige Antwort auf Hiob
nicht schuldig bleiben wird.

Franz-Josef Steinmetz SJ

Kuschel, Karl-Josef: Lachen. Gottes
und der Menschen Kunst. Herder
1994. 232 S., Leinen, DM 36,-.

,»Christus hat nie gelacht.“ Bekanntlich zei-
tigt diese von dem blinden Ménchs-Biblio-
thekar Jorge in Umberto Ecos Roman ,,Der
Name der Rose* vertretene Ansicht kata-
strophale Folgen. Nicht zufillig steht die
Analyse gerade dieses Werks im Mittel-
punkt von Karl-Josef Kuschels Grundle-
gung einer Theologie des Lachens. Denn
der von Eco dramatisch geschilderte Dis-
put iiber das Lachen ist alles andere als
reine Fiktion, sondern beruht auf histori-
schen Fakten. Tatsichlich irrt der alte Bi-
bliothekar, welcher aus Fanatismus zum
Verbrecher wird, nicht, wenn er behauptet,
daB Johannes Chrysostomos sagte, Chri-
stus habe nie gelacht.

Eco bezieht sich hier auf eine von Johan-
nes Chrysostomos und Hieronymus iber
Augustin bis hin zu Bernhard von Clair-
vaux und Hugo von S1. Victor reichende
Traditionslinie ,christlicher’ Denunziation
des Lachens:; sie findet sich auch in der Re-
gel des Heiligen Benedikt, welcher den
Ménchen jedes belanglose und zum La-
chen verleitende Geschwiitz verbietet. Den
Niahrboden fiir dieses Verbot bildet eine
weltpessimistische Sicht der Schépfung als
vallis lacrimarum. Reaktionen auf die dar-
aus resultierende ,, Theologie der Trinen*
gab es nicht nur im Mittelalter unter dem
spott- und lachlustigen Volk, sondern auch
im Barockzeitalter, und dort gar in gebilde-
ten Kreiseu. Ein Beispiel dafiir ist der (von
Kuschel nicht erwdhnte) Hofprediger Ab-
raham a Sancta Clara, der einerseits das ir-
dische Leben sub specie aeternitatis als
wurmstichiges  Provisorium  beschreibt
(,,Hui und Pfui der Welt*) und anderseits
dann doch durch seine offenkundige Lust

391

am sprachspielerischen Witz ein Lachen
provoziert, aus dem selbst Taube eine
pralle diesseitige Daseinsfreude herausho-
ren.

Eben dieser in der gauzen Christentums-
geschichte feststellbare Zwiespalt zwischen
tierischem Ernst und menschlicher Lebens-
lust bringt es mit sich, daB im religidsen
Raum schon das bloBe Nachdenken uiber
das Lachen als ,etwas Komisches“ emp-
funden wird. Dennoch hat Kuschel sich
entschlossen, einen Entwurf fiir eine
»Theologie des Lachens“ vorzulegen, aus-
gehend von Homer (und dem olympischen
Gelichter der Gotter), iiber Platon (fiir den
das Lachen Ausdruck der Licherlichkeit
ist), bis hin zu Aristoteles (welcher sich in
dieser Hinsicht toleranter erweist). An-
schlieBend nimmt Kuschel sich die Bibel,
nidherhin das Erste Testameut, vor und do-
kumentiert, wie oft da vom hohnvollen,
schadenfreudigen und gemeinen Lachen
der Spétter, aber auch vom vorlauten Ge-
liachter der Zweifler und vom iiberlegenen
Licheln Gottes die Rede ist. Im Durchgang
durch das Zweite Testament ist nicht nur
vom , Wirmestrom jesuanischer Freude®,
sondern ebenso vom verlachten Jesus und
vom Gekreuzigten als dem verspotteten
Narren die Rede, aber auch - im Rickgriff
auf Paulus - von der Torheit des Kreuzes
und von den christlichen Narren.

Der letzte Teil dieses Essays handelt vom
Lachen als Widerstand, als Ausdruck des
Gottvertrauens, als Folge des Schmerzes
und von seiner Heilkraft; Mozart und
Hesse, Tucholsky und Freud, Keller und
Kafka werden nicht nur zitiert, sondern in-
terpretiert.

Das in der Einleitung umrissene Pro-
gramm hat Kuschel in seinem Buch ver-
wirklicht: ,Die hier versuchte Theologie
des Lachens ist ein Gegeneutwurf gegen
den verkrampften Autoritarismus in der
Kirche ebenso wie gegen die Durchschau-
ungsrhetorik, nach der alle, die (in der Kir-
che) bleiben, die nitzlichen Idioten des
kirchlichen Apparates sind.“ Josef Imbach

Kurz, Paul Konrad: Komm ins Offene.
Essays zur zeitgendssischen Literatur.
Frankfurt am Main: Josef Knecht
1993. 289 S., geb., DM 32,-.



Buchbesprechungen

Die regelmiBig erscheinenden Aufsatz-
sammlungeu des Minchener Literaturkriti-
kers stellen so etwas dar wie ein Barometer
der deutschsprachigen literarischen Publi-
kationen. Die Einleitung vorliegenden Ban-
des gibt einen kurzen Uberblick iiber die
bisherigen Arbeiten von Kurz. Es folgen
drei groBlere Themenreihen, in denen zeit-
gendssische Literatur (und auch philoso-
phisches Denken oder Gestaltungen dar-
stellender Kunst) vorgestellt wird. Die erste
umspannt Asthetik-Realitit-Religion: In-
wieweit reifit gerade eine #sthetische Be-
schiftigung mit der Welt Risse auf, durch
das Religiéses durchschimmert: Adornos
Fragen aus der Negativitit heraus; die Be-
gegnung von Mann und Frau (vielfach dar-
gestellt); die Frage nach der Theodizee;
»Leben-Jesu“-Erzidhler; und wie oft bei
Kurz: Peter Handke. Dann wird nach Lyrik
gefragt; Autoren werden vorgestellt wie der
evangelische Pfarrer Kurt Marti oder an-
dere, die das Religiose beriihren. Ausge-
hend vom Streit um die DDR-Literatur
fragt Kurz zuletzt nach der gesellschaftli-
cheu Rolle der Literaten: Ob er allerdings —
man denke an die KZ-Hiftlinge — wirklich
recht hat, wenn er behauptet: daB in die-
sem Jahrhundert in Deutschland keine
Gruppe von Biirgern in einer vergleichba-
ren Anzahl gegen Krieg und Gewalt prote-
stiert hat ... wie die Intellektuellen®?

Der Leser ist dankbar, daBB Kurz ihn auf
hohem Niveau und von der Literatur her
zu brennenden aktuellen Fragen fithrt -
auch wenn (und gerade weil) sich ihm neue
Fragen stellen: Etwa wenn er die Ge-
meinde der Leser von Kurz mit dessen pau-
schaler Behauptung vergleicht: ,,Zu den am
wenigsten literarischen Menschen gehéren
Politiker, Geschiftsleute, Christen.“ Die
Stellennachweise der Erstveroffentlichun-
gen der hier zusammengestellten Essays
weisen namlich ein ausgesprochen christli-
ches Leserpublikum von Kurz selbst nach.

Josef Sudbrack SJ

Hopkins, Gerard Manley: Sonnets. Mit
Ubertragungen von Wolfgang Kaus-
sen. Frankfurt 1993. 114 S., br,
DM 30,-.

Hopkins ist einer der gréBten Dichter Eng-

lands, dazu einer der bedeutendsten geistli--

392

chen Poeten der zwei letzten Jahrhunderte
iiberhaupt. Zugleich ist er einer der schwie-
rigsten. Hopkins in eine andere Sprache zu
Ubertragen, scheint unméglich. W. Kaussen
versucht, die ,poetische Textur* seiner
Vorlage ,,nachzubilden®, indem er sich an
die Endreimung halt und viele von den
Stabreimen und Assonanzen wiedergibt. In
seiner Ubertragung kommt es ihm auch
darauf an, das je eigene Tempo (meisterlich
z. B. in ,That Nature is a Heraclitean
Fire“: 95), ja sogar den Rhythmus und die
Stimmung der verschiedenen Gedichte des
Meisters in der deutschen Wiedergabe zu
treffen. Unter dieser Riicksicht ist ihm sein
Werk gut gelungen. Man spiirt. daB Kaus-
sen selbst ein starkes poetisches Vermogen
hat.

Freilich mufite er fiir diesen Gewinn
auch einen Preis zahlen. Was nicht glei-
chermafien ins Deutsche {ibertragen wer-
den konnte, ist der Satzbau: z. B. meint ,,!
say more* etwas anderes als ,Mehr sage
ich“ (69); oder ,,Myself unholy, from my-
self unholy/ .. T look“ hat eine andere Stru-
kur als ,,Heilloses Ich, von meinen Unheil
weicht/ mein Blick ..“(29). Manche Stelle
konute man sicher auch anders deuten:
z. B. ubersetzt Kaussen den Vers ,,Even
your unpassion’d eyelids might be wef* mit
»3elbst deine starren Lider wiirden trisf*
(19), wo doch die woértliche Ubersetzung
~naB“ offener, auch die Trinen der Riih-
rung einbeziehend, wire; irrefithrend
scheint es mir zu sein, die Verse ,, The world
ist charged with the grandeur of God./ It
will flame out ..“ zu iibersetzen mit ,,Die
GroBe Gottes hilt die Welt gespannt,/
Ausflammen wirds ... (34). Gelegentlich
verwendet Kaussen Ausdriicke, die dem
Rez. ganz unbekannt waren: z. B. was sind
,Folienschraffen (34), wie soll man verste-
hen ,was ich da dichtend renke/ be-
weist’s” (,and in my degree,/ 1 prove it*:
25)? Uberhaupt: Kaussens Ubertragung
hilft nicht nur, das Englische zu verstehen;
man muf} auch 6fter das Englische heran-
ziehen, um den deutschen Text zu entzif-
fern, dessen Syntax nicht selten noch unge-

‘wohnter kiingt als die von Hopkins selbst.

Damit ist ein Grundproblem der Uber-
setzung der Poesie im allgemeinen und der
Hopkinsschen im besonderen getroffen.
Eine eigentliche Nachdichtung kann nur in



Buchbesprechungen

Einzelfillen voll gelingen (hier m. E. bei-
spielsweise ,,Pied beauty,, [47), ,,Hurrahing
in the Harvest [49], ,,Peace,, [65]). Fiir den
Leser ist am hilfreichsten eine moglichst
wortliche, auf eigene poetische Qualititen
weitgehend verzichtende Ubersetzung, die
seine Bemithung um den Originaltext er-
leichtert. Freilich kann ich verstehen, daB
das so Erschlossene dann danach dringt,
noch einmal ausgedriickt zo werden, gewis-
sermaflen als Echo, als Preisung, die der
Leser in seiner eigenen Sprache darbringt.
Einem solchen Versuch gegeniiber - und
gehort nichts Kaussens mutige Leistung in
dieses Genus? - relativieren sich alle Ein-
winde eines Rezensenten.

Gerd Haeffner SJ

Repges, Walter: Als Gesandter am
Hof des Papstes. Frankfurt: Knecht-
Verlag 1993. 176 S., brosch., DM 28,-.

Um die Kirche kennenzulernen, mull man
keineswegs in Rom wohnen. Dort aber er-
scheint sie manchmal besonders paradox.
Der Verfasser dieses Buches war von
1989-1993 stindiger Vertreter des deut-
schen Botschafters beim Heiligen Stuhl.
Was er dabei erlebte, wird nicht etwa di-
stanziert, objektiv und wertneutral berich-
tet, sondern humorvoll, kritisch und zu-
gleich versohnlich erzdhlt. Auf diese Weise
ist sozusagen ein diplomatischer Pilger-
Fiihrer entstanden, der ein zweifellos amiis-
antes, aber auch nachdenklich stimmendes
Lesevergniigen bereiten wird.

Rom heifit: immer Recht behalten und
von niemandem sich belehren lassen. Was
man jedoch fiir bleibend hilt, erweist sich
als vergdnglich. So zerstért Rom im
Grunde die falschen Gétter und macht den
Weg frei fiir den einen Gott (107). Das ist
gewissermaBen der Tenor dieser Tagebuch-
Aufzeichnungen, deren Reichtum hier frei-
lich nur angedeutet werden kann. Schon
die Einleitung (,,Versetzt nach Rom*) bietet
nicht bloB realistische Einblicke in die At-
mosphire der unvergleichlichen Stadt und
die Probleme einer Wohnungssuche, son-
dern aunch in das Tagespensum des Papstes.
Dann versucht der Verfasser seine Ein-
driicke durch drei Teile zu ordnen: 1. Via
Trionfale, 2. Via del Sudario (Weg des
Schweifituchs), 3. Via della Conziliazione.

393

Tatsdchlich kann man die rdmischen Jahre
weitgehend so interpretieren. Letztlich aber
bleibt alles bunt gemischt: die Handkom-
munion, die leider auch im Petersdom er-
laubt sei (31); die Eitelkeit der frischgebak-
kenen Monsignori (48); die Kirche, wie sie
ist, zwiespéltig und zerrissen (64); 6kume-
nische Handlungen, die im kirchlichen Ge-
setzbuch nicht vorgesehen sind (80); Pater
K., dessen Aufsatz iber den Jesuiten-Or-
den zunichst nicht gedruckt wurde (84);
der kuriale Stil, geschraubt, alles heillend
und nichts sagend (110); Moglichkeiten ei-
ner Zusammenarbeit mit Moslems (132);
der neue Katechismus (149); die zukiinftige
Priesterweihe der Frau (162); das Friedens-
gebet der verschiedenen Religionen in As-
sisi (167), das grandiose Festessen in den
Girten von Castel Gandolfo (173); und vie-
les andere mehr (Empfinge, Gruppenrei-
sen, Staatsbesuche, Wallfahrten).

Auch wer gleichzeitig in Rom gelebt hat,
erhilt durch R. noch mancherlei Informa-
tionen, die er einfach nicht haben konnte.
Denn dafiir braucht man besondere Bezie-
hungen und vor allem die Kunst eines Di-
plomaten, der zogleich Theologe ist (vgl.
GuL 1993, 461-468). Dall seine Fran
(Hanne) dabei eine wichtige Rolle gespielt
hat, ist offensichtlich.

Franz-Josef Steinmetz SJ

1. Guerriero, Elio: Hans Urs von Bal-
thasar. Eine Monographie. Einsie-
deln: Johannes Verlag 1993. 439 S.,
geb., DM 42 -

2. Balthasar, Hans Urs von: Texte zum
ignatianischen Exerzitienbuch. Aus-
wahl und Einleitung von Jacques Ser-
vais SJ. Einsiedeln: Johannes Verlag
1993. 231 S, kart., DM 12—

3. Balthasar, Hans Urs von: Gottberei-
tes Leben. Der Laie und der Rite-
stand. Nachfolge Christi in der heuti-
gen Welt. Einsiedeln: Johannes Verlag
1993. 244 S., geb., DM 36,-.

Der von Balthasar (1905-1988) selbst ge-
griindete Verlag hat sich als Aufgabe ge-
setzt, das Erbe dieses Theologen, der unbe-
stritten zu den grofiten Geistesmidnnern un-
seres Jahrhunderts zédhlt, weiterzupflegen.



Buchbesprechungen

1. Das aus dem Italienischen (1991) iiber-
setzte Buch stellt eine Synthese von Leben
und Werk Balthasars dar und bringt auch
neue, weniger bekannte Daten. Ohne sich
pedantisch an die historische Abfolge zu
halten, folgt es dem Lebenslauf von Baltha-
sars und ordnet dort eine ausfiihrliche in-
haltliche Darstellung seiner literarischen
Werke ein. Vorbereitung (mit Akzent auf
der Begegnung mit Goethe); die Kirchen-
viter (mit dem wichtigen EinfluB Henri de
Lubacs); der Universalismus Barths und
die Geschichtstheologie; Adrienne von
Speyr (ihr EinfluB prigt das ganze Buch);
Heiligkeit und Theologie; die christliche
Gestalt (mit der Kirchentheologie); Theo-
logie der Liebe (mit der gewaltigen Trilo-
gie: 7+4+3 Bde.); ,,Ein Kirchenvater un-
ter den Helvetiern (mit einem Blick auf
den Seelsorger). Sieben interessante,z. T. un-
verdffentlichte Texte (z. B. der Abschieds-
brief an die Gesellschaft Jesu) und ein Per-
sonenregister schlieBen das Buch ab.

Das doch eher berichtende Buch ver-
schlieBt sich einer detaillierten Beurteilung,
auBBer daB man ihm griindliche Arbeit
bescheinigen darf. Uberrascht hat mich
nur, daB eines, wie mir scheint, der wichtig-
sten Biicher: Thomas und die Charismatik,
nur am Rande erwdhnt wird. Vielleicht
héngt das damit zusammen, dall der Ak-
zent stark auf der von Balthasar und A. v.
Speyr gegriindeten Johannesgemeinschaft
und der von beiden vertretenen ,,objekti-
ven* Heiligkeit und Mystik (im Gegensatz
zu subjektiven Erfahrungsmomenten) ge-
legt ist. Was heiflit schon ,,objektiv®, wenn
ein personlicher ,,Ruf* zur Auflosung der
~ewigen® (wenn auch nicht ProfeB3) Jesui-
ten-Geliibde fiihrt. Ich wiinschte mir ge-
rade von den Freunden eine problem-ge-
richtete Darstellung des grofien Theologen;
mit Fragen nach dem schwankenden Ver-
héltnis zu Karl Rahner? Nach dem Verhilt-
nis zum Konzil (ob es v. Balthasar ent-
spricht, wenn das viermalige Vorkommen
von Aggiornamento jedesmal negativ be-
setzt ist?) Nach dem Verhiltnis zu Ad-
rienne von Speyr? Sind nicht das die besten
Schiiler, die den Meister auch zu kritisieren
wagen? Doch vielleicht muf3 zuerst - wie es
diese Arbeit versucht - eine Bestandsauf-
nahme des umfassenden Werkes gesche-
hen.

394

2. Der Herausgeber dieser Anthologie
schrieb 1992 eine Dissertation {iber v. Bal-
thasar. ,,Une Théologie des ,Exercices Spi-
rituels’, H. U. v. B,, Interpréte de Saint Ig-
nace“, die mir nicht vorliegt. Hier sind
kurze Texte (kaum einmal linger als eine
Seite) aus dem reichen Werk des Theolo-
gen zusammengestellt, jeweils mit einer
knappen Uberschrift versehen und in den
Lauf der Exerzitien eingegliedert worden.
Die konkreten Leben-Jesu-Betrachtungen
wurden dabei ausgespart; es hitte den Um-
fang des Buches gesprengt, obgleich erst
die ,Konkretisierung vor Jesus“ den gan-
zen Balthasar ausmacht. Die Dichte der
einzelnen Texte macht es unmoglich, sie
hintereinander im FluB} zu lesen. Aber es
gibt kaum einen unter ihnen, in dem nicht
die Theozentrik v. Balthasars aufleuchtet,
die in Jesus Christus und seiner Kirche
konkret geworden ist. Die Eingliederung
der Theologie v. Balthasars in den konkre-
ten Gang der Exerzitien bringt seine Spiri-
tualitdt besser zum Leuchten als ein ab-
strakt herausgearbeitetes theologisches Ge-
riist, wie es im Buch von Guerriero gele-
gentlich zu tragen kommen scheint.

Nicht vergessen werden darf die vorziig-
liche Einleitung, in der Servais mit interes-
santen historischen Hinweisen die, wie mir
scheint, genuine Exerzitiendeutung v. Bal-
thasar vortrdgt, dall ndmlich das wichtige
~Erfahrungsmoment” der Methode ,nur*”
eine Dienstfunktion ist fiir die ,, Wahl“, sich
ganz und gar der Liebe Gottes zur Verfii-
gung zu stellen. Dies ist ja auch mit der Un-
terscheidung ,,objektive®, statt nur ,,subjek-
tive“ Heiligkeit gemeint.

3. Man sollte diese, etwas gezwungen in
ein theologisches Schema gebrachten Bei-
trige v. Balthasars, die von 1948 bis 1987
reichen, vom hinten her lesen;: ,,Laienbewe-
gungen in der Kirche®, ein 1987 auf italie-
nisch erschienener Aufsatz. Mit allen kriti-
schen Bemerkungen (z. B. zu den Versu-
chen ,einer Synthetisierung von christli-
cher Anbetung und Danksagung mit 6stli-
chen Versenkungstechniken), ein {iberaus
positiver Bericht — der dem ,,unvorherseh-
baren“ ,,Aufbriichen® des Heiligen Geistes
in unserer Zeit breiten Raum einrdumt —,
der das weiterwirkende ,, Aggiornamento®
des Konzils, die ,,Wende zum Gesamtapo-
stolat der Kirche“ ganz und gar begrii3t, —



Buchbesprechungen

der sich gegen den Absolutheitsanspruch
mancher Bewegungen wendet —, der eine
.ekklesiozentrische Spiritnalitit“ ablehnt,
»denn die Kirche ist ,nur’ Leib Christi, wel-
cher Leib ohne den daunernden Ausblick
zuom Haupt onverstindlich bliebe“, — der
eine ,,Umsetzung des kirchlichen Geistes in
eine gesunde Kultur des Volkes und der
Menschheit postuliert, — der einen lebendi-
gen Dialog und eine flieBende Durchdrin-
gung fordert zwischen klassischen Orden,
Sakularinstitutem und Laienbewegungen,
die ohne institutionelle Vorgaben von un-
ten her entstehen. Alles ist Werk des ,,einen
Geistes“, der seine Charismen verteilt, wie
er will.
Im Lichte dieses Beitrags gewinnt man-
ches vorher Gesagte an Profil.
Josef Sudbrack SJ

Acklin  Zimmermann, Beatrice W.:
Gott im Denken beriihren. Die theolo-
gischen Implikationen der Nonnenvi-
ten (Dokimion; 14). Fribourg: Univer-
sitdtsverlag 1993. XVI/190 S., brosch.,
Fr. 34.-.

Die franenmystische Tradition des Mittel-
alters erfihrt wachsende Beachtung; nicht
nur in ihren groBen Gestalten Hildegard,
Hadewijch, Mechthild, Gertrud, Birgitta,
sondern auch in den sogenannten ,Non-
nenviten“, die oft verachtet und als senti-
mentale Legenden beiseite geschoben wur-
den. Zwei divergierende Ansitze miihen
sich um das Verstindnis: der eine, vertre-
ten durch P. Dinzelbacher, betont den Er-
fahrangscharakter im Gegensatz zum
»theoretischen“ Ansatz der sogenannten
»Deutschen Mystik*; der andere, beson-
ders durch S. Ringler herausgearbeitet, fin-
det in den Texten eine lehrhafte Intention
und eine bewufite theologische Aunssage.
Man kann vorliegende Fribourger Doktor-
these gleichsam zwischen beide For-
schungsrichtungen stellen. Die Autorin be-
fragt die Nonnenviten nach der theologi-
schen Gestalt ihrer Erfahrungen. Damit
greift sie auch vermittelnd ein in die femi-
nistische Diskussion (gibt es eine frauen-
spezifische Gotteserfahrung?) wie in die
om den Begriff Mystik (von der Erfahrung
oder von der theologischen Konzeption her
zu verstehen?). Einerseits kann Acklin Zim-

395

mermann an den Viten von Adelhaunsen,
Engelthal, Kirchberg, Weiler, Unterlinden,
Katharinental, Oetenbach und Téss zeigen,
daB} diese Nonnen durchaus im damaligen
theologischen Diskurs standen; anderer-
seits arbeitet sie die spezifisch fraulichen,
auf Erfahrung beruhenden Akzente an
zwel ,zentralen theologischen Denkfig-
aren“ heraus: Eucharistie und Passion
Christi. ,,Die ganz personliche Gottesbe-
gegnung”, ,,die unmittelbare und daher un-
kontrollierbare Beziehung des einzelnen
Menschen mit Gott“ bricht die ,,mittler-
weile zu einer objektiven Lehre erstarrte
eucharistische Anwesenheit* auf, 146t z. B.
die Funktion des Priesters als Sakramen-
tenspender vollig zuriicktreten. Die erfah-
rungsmiBige Hinwenduong zom Leiden
Christi aber sprengt ,jegliche Auffassung
eines unnahbaren, leidensunfihigen, unbe-
weglichen und unberiihrbaren Gottes*.
Die Diskussion ist mit dieser wichtigen
Arbeit bei weitem nicht zuo Ende: Was tru-
gen die Frauen bei zu der so typisch mittel-
alterlichen Frémmigkeit? Ein Doppeltes
aber zeigt Frau Acklin Zimmermann: Die
Beschiftigung mit den Schitzen der Ver-
gangenheit bereichert unser heutiges theo-
logisches Miihen; doch dies kostet zugleich
die intensive und empathische Miihe um
das Verstindnis der groBBen Tradition.
Josef Sudbrack SJ.

Josef Sudbrack: Meditative Erfahrung
- Quellgrund der Religionen?. Mainz/
Stuttgart: Grinewald/Quell 1994. 183
S., DM 29,80.

Ist Erfahrong oder was in der Meditation
erfahren wird, nicht das, was letztlich allen
Religionen gemeinsam ist? Sind deshalb
nicht alle Religionen blo verschiedene
Auspriagungen dieser Einheit und medita-
tive Erfahrung der Weg dorthin? Die hier
anklingende, im Umfeld der ,neuen Reli-
giositidt* von Esoterik und New Age oft
vertretene Uberzeugung greift J. S. auf,
aber die Titelfrage seines neuen Buches,
»Meditative Erfahrung - Quellgrund der
Religionen?“ deutet bereits eine differen-
ziertere Antwort an.

Grundlegend bedarf es, entsprechend
dem Rat des Konfuzius, einer ,,Richtigstel-



Buchbesprechungen

lung der Begriffe“ (33): Was ist Erfahrung,
was i1st Meditation, was sind Mystik und
Kontemplation? (Kap. II). Das Bemiihen
um eine von den Phinomenen gelebter Re-
ligion und meditativer Erfahrung her ge-
wonnene Begrifflichkeit fithrt dann zur Un-
terscheidung in der Sache: Es entspricht
nicht der Wirklichkeit, wenn meditative Er-
fahrung reduziert wird auf ,,ungegenstind-
liche*, alle Unterschiede schlichthin hinter
sich lassende Versenkung oder Verschmel-
zung, und wenn die hier erfahrene Einheit
angesehen wird als die eine und eigentliche
Religion hinter den verschiedenen konkre-
ten Religionen. Sudbracks Darlegungen
weisen in eine andere Richtung: Meditative
Erfahrung ruht nicht in sich selbst, sie ist
offen fiir den Uberstieg auf ein anderes
bzw. einen anderen, auf ein ,extra nos*,
auf Dialog, personale Begegnung, auf das
Du. Sie kann deshalb ihre Vollendung fin-
den im Glauben, vorausgesetzt, auch hier
erfolgt eine Kldrung der Begriffe, wird des-
sen von der neueren Theologie wiederent-
deckte, der Bibel entsprechende personale
Gestalt zugrundegelegt (z. B. 165). Die Kli-
rung der Begriffe will also nicht abstrakt
festlegen, was meditative Erfahrung ist,
umgekehrt soll gegen Abstraktionen der
konkrete Reichtum religioser Erfahrung ins
Gesprich gebracht werden.

Vom Anliegen eines Dialogs religioser
Erfahrung formuliert S. kritische Anfragen.
Zunichst an die Verfechter der sog. ,,plura-
listischen Religionstheologie“. Er sieht de-
ren Defizit in begrifflicher Abstraktheit
und im Absehen von der Wahrheitsfrage.
Aber: ,,Weder die Wiiste der reinen, unen-
gagierten Rationalitit noch die Fluchtburg
der reinen Subjektivitit kénnep Plattform
fiir ein fruchtbares Religionsgesprich sein;
wohl aber das Feld der Erfahrung, auf dem
der reine Begriff sich 6ffnet ... zu einem
ganzheitlichen Sprechen iiber Gottesbegeg-
nung, Gottesauffassung und auch zur
Theologie als Lehre von Gott“ (31f). Kriti-
sche Anfragen richtet S. sodann an die, die
in der ,gegenstandslosen Meditation den
Weg sehen wollen in ein Jenseits’ der ,ge-
genstindlichen’, also formulierbaren, welt-
anschaulichen Auffassungen und damit in
das ,Jenseits’ der verschiedenen Religio-
nen“. Da Religionen sich gerade ,,durch
solche ,gegenstandliche’ Feststellungen*

396

unterscheiden, wiirde der Dialog letztlich
Uberfliissig (43).

Offen, zugleich entschieden und mit ei-
ner Wolke von Zeugen zeigt S. den Weg zur
personal-dialogischen Offnung meditativer
Erfahrung. ,,Ungegenstindliche” (Selbst-)
Erfahrung ist bedeutsam, aber an ihrer
Stelle (130). Auch hier hilft terminologische
Klidrung, etwa fiir den miBverstindlichen
Begriff ,,ungegenstindlich“ (130f).

Mit C. Albrecht, groBen jidischen Den-
kern wie M. Buber und E. Levinas, den
Zeugen christlicher Spiritualitit durch die
Jahrhunderte, belegt S. den ,korrelativen*
Charakter religiéser Erfahrung (P. Tillich -
136). Dies gilt fiir den Areopagiten wie fiir
Meister Eckhart, fiir Johannes vom Kreuz
wie Martin Luther (157 ff) oder in unserer
Zeit etwa Teilhard de Chardin. Mit einem
gewissen Ingrimm vermerkt S. immer wie-
der vorkommende Uminterpretationen der
christlichen  Uberlieferung, etwa der
~Wolke des Nichtwissens® (36 ff) oder des
Jesus-Gebetes (140f). Erst eine zum Perso-
nalen sich offnende Erfahrung, die sich
vom Du Gottes in Anspruch genommen
weill — und die zugleich offen ist fiir die so-
zial-geschichtliche Dimension menschli-
chen Lebens (148-153) - ist fihig, in Ehr-
furcht, dialogisch, der religiosen Erfahrung
in anderen Religionen zu begegnen.

Das Buch ist ein wichtiger Beitrag zur
»christlichen Orientierung im religidsen
Pluralismus®“, so der Untertitel der vom
Verfasser und von R. Hummel, Leiter der
Evangelischen Zentralstelle fiir Weltan-
schauungsfragen, herausgegebenen Reihe
»Unterscheidung“. Man kann es zugleich
lesen als Prolegomena fiir einen Dialog der
Religionen und der religidsen Erfahrung,
der diesen Namen verdient.  Hans Gasper

Rotter, Hans: Person und Ethik. Zur
Grundlegung der Moraltheologie.
Innsbruck, Wien: Tyrolia 1993. 149 S.,
DM 36,-.

Pater B. Héring zum 80. Geburtstag widmet
H. Rotter SJ seine Uberlegungen, mit de-
nen er ,fiir ein personales Denken in der
Moraltheologie pladiert” (25). Er will da-
mit dem Eindruck wehren, ,,als ob es in der
Moraltheologie vorzugsweise um Objektivi-
tat, um Normen und Kasuistik ginge, nicht



Buchbesprechungen

so sehr um personale Aspekte wie die ,Ver-
Antwortung‘, die Annahme seiner selbst,
die Vergebung, die Hoffnung, die Beru-
fung, die Treue, die Stellvertretung® (25).
Im ersten von sieben Kapiteln bestimmt er
»Personalismus oder personales Denken®
primir als eine moraltheologische Denk-
und Vorgehensweise, in der ,die Person
mit ihren einzelnen Aspekten ausfithrlich
reflektiert” (13) wird, bevor er klédrt, was er
unter ,,Person versteht. Dazu lehnt R. sich
v. a. an den ,,dialogischen Personalismus®
(F. Ebner, M. Buber) an.

Im Sinne der geforderten Methode be-
denkt er in den fiinf folgenden Kapiteln
verschiedene Aspekte der Person in ihrem
sittlich-religiosen Leben und Handeln. An
»Dimensionen einer personalen Anthropo-
logie und Ethik“ stellt er zuerst die Einma-
ligkeit jeder menschlichen Person heraus,
die sie in ihrem sittlichen Handeln frei zu
verwirklichen berufen ist und ,deshalb ei-
nem einmaligen Willen und Auftrag Gottes
[gehorcht], der im Glauben zu erfassen ist“
(29). Diese unverwechselbare persénliche
Berufung lebt der Mensch in Beziehungen:
in den interpersonalen zum ,,Du* anderer
Menschen (31-40), in Bezichung zu sich
selbst in der eigenen Leiblichkeit und Emo-
tionalitdt (4-0-43), aber auch zur ,,unterper-
sonalen Sphire* seines Lebensumfeldes
(43-46). R. ist besonders wichtig, das Ver-
héltnis der Person zur ihr bemessenen Le-
benszeit (vgl. 69) und ethische Perspektiven
der je eigenen Vergangenheit, Zukunft und
Gegenwart zu beachten. Als grundlegende
Stellungnahme zur Zopkuonft erhdlt die
Hoffnung hier zentralen Stellenwert (60).
Es ist darum nur konsequent, daBl er das
mittlere Kapitel seines Werkes der persona-
len ,,Dimension der Transzendenz* widmet
und betont, dall diese nicht inhaltsleer,
sondern ,,als Bezichung auf jenen Gott, der
sich in der Geschichte des Heils geoffen-
bart hat* (81f), zu verstehen ist und als sol-
che dann ,.ethisch von grundlegender Be-
deutung ist“ (79). Die Bezichung zu Gott
»als das eigentliche absolute Gut unseres
Daseins begriindet auch die Autonomie des
Menschen” (83) und ermdglicht innere
Freiheit und Selbstbestimmung gegeniiber
allen iibrigen Giitern.

Im 5. Kapitel geht R. auf Einzelaspekte
einer personalen Ethik ein und belenchtet,

397

inwiefern Leiden - ein in der Moraltheolo-
gie (zu) selten bedachtes Thema -, sittlich
Handeln, Liebe (,als zentrale Verwirkli-
chung des Sittlichen* [38]), Vergebung und
Stellvertretung personale Vollziige sind,
Siinde dagegen ¢in ,Verneinen von Bezie-
hung und damit Isolation des Menschen
gegeniiber Mitmensch und Gott“ (105). Im
Kapitel iiber das sittliche Urteil nimmt er
implizit den Aspekt der personalen Tiefen-
dimension sittlicher Handlungen wieder
auf, den das Theorem der Grundentschei-
dung (72-75) wahren will. Ganz im Sinne
einer Existentialethik nach K. Rahner
schlieBt er an das Gewissensurteil Gedan-
ken zur Unterscheidung der Geister an, in
welcher ,,die persdnliche Einstellung auf-
grund der eigenen Lebensgeschichte und
verschiedener Erfahrungen stdrker im Vor-
dergrund als das Rationale* (127) stehe.

Nach der stindigen Betonung des Perso-
nalen, Individuellen, Einmaligen und Sub-
jektiven, in der er jedoch Gemeinschafts-
aspekte nicht iibergeht, stellt sich R. im
letzten Kapitel (133-144) offen einigen Fra-
gen und Einwdnden gegen einen solchen
Ansatz; hier spricht er die bleibende Rolle
objektiver Normen, die Frage ihrer Relati-
vierung im Kontext eines Ethoswandels
und die unverkennbare Problematik wie
auch bleibend giiltige Aspekte der Situa-
tionsethik an.

Rotters Plddoyer fiir einen personalen
Ansatz in der Moraltheologie ist sehr ver-
stindlich und behutsam, aber auch knapp
geschrieben und regt zum weiteren Nach-
denken und Nachfragen an. Leider bleibt
es, einem Plidoyer entsprechend, nur bei
»Grundziigen® und einem , Aufweis der
wichtigsten Perspektiven® - es ist zu hof-
fen, daB der Innsbrucker Theologe ..eine
systematische Darstellung der Moraltheo-
logie sowohl in ihren Grundlagen wie auch
in ihren speziellen Ausficherungen* (11)
folgen laBt. Klaus Baumann

O’Donnel, John/Rendina, Sergio: Sa-
cerdozio e spiritualitd Ignaziana.
Rom: Editrice Pontificia Universita
Gregoriana 1993. 191 S., kart., Lit.
25.000.

Wer erfahren mochte, wie heutzutage junge
Jesuiten in Rom auf ihre Berufsentschei-



Buchbesprechungen

dung und auf die Priesterweihe vorbereitet
werden, dem sei nicht zuletzt dieses italie-
nische Buch empfohlen. Man findet darin
wohl alle einschlégigen Themen griindlich
und in angenehmer Kiirze zusammenge-
faBt.

Im ersten Teil bietet ein Dogmatik-Pro-
fessor der Papstlichen Universitit Gregori-
ana eine systematische Reflexion iiber den
priesterlichen Dienst im Licht des zweiten
Vatikanischen Konzils und der ihm folgen-
den kirchlichen Lehre. Zundchst werden
das gemeinsam Priestertum aller Getauften
und die spezifischen Aufgaben der Amtsin-
haber in ihrer komplexen Verflochtenheit
herausgearbeitet. Dabei kommen auch
Chancen und Problematik der evangeli-
schen Rite im Leben der Didzesanpriester
nachdenklich (aufgrund tiefer Erfahrun-
gen) zur Sprache. Zahlreiche Aspekte prie-
sterlicher Spiritualitdt sind jedoch offen-
sichtlich derjenigen dhnlich, die allen Chri-
sten gemeinsam ist.

Vielleicht noch groBeres Interesse diirfen
die Ausfiihrungen des zweiten Teils (aus
der Feder eines chemaligen Provinzials
und jetzigen Spirituals) beanspruchen. Hier
geht es um die genuin ignatianische Spiri-
tualitit. Wie kam es eigentlich dazu, daf3
sich Ignatius und seine ersten Gefiihrten
zum Priestertum entschlossen? Wie wird
dieses Amt in der Griindungs-Urkunde und
in den Konstitutionen der Jesuiten be-
schrieben? (Ordensleben, Dienst am Wort,
geistliche Begleitung, Mission, Beweglich-
keit, Unterscheidung, in Armut predigen,
Werke der Liebe, Wissenschaft?) Die ge-
schichtliche Entwicklung der Aufgaben in
der Gesellschaft Jesu 14Bt freilich auch die
Frage aufwerfen, ob und wieweit diese mit
den Urspriingen iibereinstimmen: Gibt es
etwas, was Jesuiten nicht unternehmen
oder unternommen haben? (141). Das
letzte Kapitel untersucht daher Texte der
letzten Generalkongregationen und des HL.
Stuhls, die sich mit dem Wesen des Prie-
stertums in der SJ befassen: Dienst am
Glauben und Einsatz fiir die Gerechtigkeit
in einer einzigen und unteilbaren Sendung
(160). Die Unentgeltlichkeit der Arbeiten
und das geistliche ,,Gespridch* (conversa-
zione) werden schlieBlich noch einmal aus-
driicklich hervorgehoben.

Franz-Josef Steinmetz SJ

398

Hiinermann, Peter (Hrsg.): Das neue
Europa. Herausforderungen fiir Kir-
che und Theologie. (Quaestiones Dis-
putatae; 144). Freiburg, Basel, Wien:
Herder 1993. 127 S, kart., DM 34,—.

Schon im April 1992 trafen sich Theologen
aus 16 europdischen Landern in Stuttgart
zu einem KongreBl mit dem Rahmenthema
.Christlicher Glaube im Aufbau Europas*.
Die Hauptreferate, die dabei gehalten wur-
den, sind in diesem aufregenden Buch zu-
sammengestellt, das besondere Beachtung
verdient.

»Der Glaube der Zukunft wird nicht den
Charakter einer autoritativ verkiindeten
Wahrheit besitzen, sondern nur dann
glaubwiirdig sein, wenn er in dynamischen
Kategorien ... auch denjenigen, die in der
Kirche Verantwortung tragen, vermittelt
werden kann* (40), so urteilt der Soziologe
F.-X. Kaufmann in seinem Beitrag zur kul-
turellen und gesellschaftlichen Physiogno-
mie Europas. Trotz beachtlicher Leistun-
gen auf den Gebieten der Exegese, der So-
zialethik und der ,,politischen Theologie*
stellt J. Ladriere die Frage, ob das Ausmal
der Verinderungen in der modernen Kul-
tur, die er vom Standpunkt der Philosophie
und der Geisteswissenschaften aus be-
schreibt und analysiert, von der Theologie
schon wirklich verstanden wurde, will sie
die Bedingungen der Glaubensvermittlung
entsprechend radikal bedenken (61). - Den
eigentiimlichen Dominanzanspruch Euro-
pas, der oft genug zu Reibungen und Kon-
frontationen zwischen den Kontinenten
fithrte, behandeln G. Alberigo und V. Con-
zemius. Sie plddieren fiir eine tiefer grei-
fende Erneuerung, die das Scheitern des
Universalismus wirklich ernst nimmt (81),
zugleich aber auch die neuen aggressiven
Nationalismen (98) zu zidhmen nicht auf-
gibt (Konfliktpotentiale als geschichtliches
Erbe). - Geradezu anstoBerregend (im po-
sitiven oder im negativen Sinne?) sind etli-
che Formulierungen in einem Versuch von
Ch. Dugnoc, Grundlinien einer Christolo-
gie fir die Zukunft zu skizzieren. Er zeigt
auf, bis zu welchem Grad ein gewisser
Humanismus und das Christentum aus der
Welt gewandert sind (104). Die Kirchen
konnen nicht beanspruchen, Europa zur
Einheit zu fiihren, denn sie sind selbst ent-



Buchbesprechungen

zweit. ,,Die Gestalt Jesu ist nicht da, um die
Debatte abzuschlieBen, sondern um sie zu
fordern, wenn sie absinkt auf einen Kon-
sens ohne Uberzeugungskraft“ (110). - Auch
der Beitrag aus dem Osten von J. Tisch-
ner, der die Erfahrungen des Bdsen und
die Entdeckung des Guten wihrend der na-
tionalsozialistischen und kommunistischen
Diktatur thematisiert (,,Glaube in diisteren
Zeiten®) schlieBt nicht ohne Fragen: ,Wa-
ren also wirklich alle Totalitarismen nichts
weiter als ein Betriebsunfall, der dem euro-
péischen Verstand zwar einmal passiert ist,
ihn aber nicht daran hindern wird, unbeirrt
am Bau der kiinftigen gliicklichen Welt
weiterzubasteln?“ (127).

Fertige Problemldsungen sucht man in
dieser echten Quaestio also vergeblich. Sie
vertraut vielmehr der biblischen und zu-
gleich aristotelischen Verheilung ,,Wer
sucht, der findet“ (Mt 7,8). Ihr Ziel bedeu-
tet keine Anpassung des Evangeliums an
den Zeitgeist. Vielmehr steht sie ,,auf der
Tradition theologischer Arbeit von der Pa-
tristik an: nominum novitates zur Wahrung
und Bewihrung der fides antiqua“ (7). Ob
die ,,Rede mit Gott“ dabei nicht etwas
deutlicher sein miifite?

Franz-Josef Steinmetz SJ

Schaupp, Klemens: Gott im Leben ent-
decken. Einfiihrung in die geistliche
Begleitung. Echter: Wiirzburg 1994.
155 S., brosch., DM 24,80.

Der Innsbrucker Pastoraltheologe K.
Schaupp legt zu dem Thema ,,Geistliche Be-
gleitung® ein gut lesbares, sehr empfehlens-
wertes Buch vor. Sowohl Begriffsbestim-
mung wie Phasen der Begleitung sind konsi-
stent erarbeitet. Die Binnentranszendenz
der Welt ist auf die Transzendenz Gottes
hin so aufgebrochen, dal3 das Leben in sei-
ner Fragmentaritét gut in den Blick kommt.
Um die Identitit des Begleiteten geht es.
»Geistliche Begleitung setzt zwar zunéchst
bei den bewulliten Motiven (Idealen) einer
Person an, muB} aber gleichzeitig mit der
Wirksamkeit unbewuBter Bediirfnisse oder
Konflikte rechnen und dem Ubenden hel-
fen, diese allmihlich wahrzunehmen, damit
seine Entscheidung Bestand hat und nicht
um den Preis einer Ausklammerung wichti-
ger Elemente seiner Identitdt vollzogen

399

wird.* (32) Zu Beginn der zweiten Lebens-
hilfte ,,braucht es meistens einen ,Geburts-
helfer, jemanden, der gerade in dieser
Ubergangszeit, die durch starke Verunsiche-
rung geprégt ist, fiir den Betroffenen Zei-
chen der Treue Gottes ist.” (33)

Interessant wire es, wenn der Autor das
Verhiltnis von geistlicher Begleitung und
Supervision noch niher bestimmen wurde.
Einen ersten Ansatz dazu bietet die Zielvor-
gabe: ,,Im Bereich kirchlichen Handelns
diirfen die gottliche Wirklichkeit (das Wir-
ken der Gnade) und die geschaffene Wirk-
lichkeit (das menschliche Bemiihen) weder
vermischt noch getrennt werden.“ (22, vgl.
auch 24).

Der ekklesiologische Sitz im Leben von
Supervision, die auf die berufliche Kompe-
tenz und Arbeit des Seelsorgers zielt (vgl.
20), ist im allgemeinen noch ungeklért. Hier
liegt sicher eine wichtige pastoraltheologi-
sche Aufgabe fiir die Zukunft. Denn es ist
nétig, die sikulare Methodik der Supervi-
sion auf ihren spirituellen Gehalt und ihre
ekklesiologische Relevanz hin zu befragen.
Wie ist Super-vision dem epi-skopalen Amt
zugeordnet? Inwieweit handelt es sich bei
der Supervision um eine Glaubensmetho-
dik? Wo verlduft die Grenze zur geistlichen
Begleitung, die ja iiber personliches Schei-
tern bzw. die Selbstauflésung von Ordens-
gemeinschaften hinaus methodisch gesehen
auf Ostern, den individuellen wie gemein-
schaftlichen Neuanfang in Gottes Herrlich-
keit hinzielt? Der Weg in eine Zukunft soll
erdffnet werden, der aufgrund von Gottes
Kraft und Gnade durch Kreuz und Ohn-
macht hindurch in der 6sterlichen Inthroni-
sation Jesu Christi ihre Zukunftsperspek-
tive besitzt. Methodisch geschieht dies
durch Gebet und konkrete Ubungen, die
auf den gekreuzigten und auferstandenen
Christus rekurrieren. In seinem Licht wer-
den die Beziehungen und einzelnen Phéno-
mene erwogen. Diese Dimension der geistli-
chen Begleitung thematisiert K. Schaupp
recht gut. Zudem macht er auf vieles neu
aufmerksam, vermittelt lehrreiche Einsich-
ten und bringt in aller Kiirze nétige Sachin-
formationen. Paul Imhof SJ

Sogyal Rinpoche: Das tibetische Buch
vom Leben und vom Sterben. Mit ei-



Buchbesprechungen

nem Vorwort des Dalai Lama. Miin-
chen: Otto Wilhelm Barth Verlag
1993. 499 S., geb., DM 58,-.

Das Religionsgesprich mufl ausgehen von
Existenzfragen und nicht von der Systema-
tik dogmatischer Wahrheiten. In diesem
Buch eines tibetanischen Meisters (seit
1971 in der westlichen Welt) begegnet uns
ein Partner, der seine Weltanschanung ver-
stindlich, besonnen und zugleich existen-
tiell vortrdgt: den Vajrayana-Buddhismus
(genannt das ,,Diamant-Fahrzeug®), der im
Tibet am lebendigsten ist. Im Unterschied
zu den beiden anderen groBen Stromungen
buddhistischer Uberlieferung wird hier das
Rituelle, das Korperliche-Sichtbare und
-Horbare Gberaus ernst genommen, so daf
er gelegentlich als ,magisch® bezeichnet
wird — ein Wort, daf} in negativer Sinnge-
bung fehl am Platz ist. Man hére nur, wie
Sogyal (Rinpoche kann man mit ,Lama*,
Meister, iibersetzen) einem im Todesleiden
helfen mochte: ,,Er solle das Leiden seines
Sterbens (Krebs, AIDS usw.) und selbst sei-
nen Tod von ganzem Herzen dem Wobhler-
gehen und letztendlichen Gliick anderer
darbringen.*

Die eigene Weltanschauung ist fiir So-
gyal so selbstverstindlich, daf3 er das Tibe-
tanische Totenbuch, den .,Bardo Thédol*,
mit der Praxis des Loslassens und so Hin-

400

eingehens in die Befreiung von der Wieder-
geburt oder in eine erneute lauternde Wie-
dergeburt zur unhinterfragten Grundlage
seiner Ansfiihrungen iiber Leben und Ster-
ben macht. Man merkt dieser Darlegung al-
lerdings auch den EinfluB} (oder die Beriih-
rung mit) der westlichen ,,vagabundierende
Religiositit” oder dem, was ,chemals’ New
Age genannt wurde, an. Das Christentum
wird in ehrfurchtsvoller Weise behandelt,
aber nur als eine der Erscheinungen von
Religiositat, die ,,in ihrer urspriinglichen
Natur definitiv nicht verschieden* sei von
dem, was Buddha lehrt. Das doch radikale
~Anders-Sein“ der christlichen Botschaft
wird anscheinend nicht einmal bemerkt.

Der existentielle Ansatz bei Sterben und
Tod und deshalb auch beim Leben, erleich-
tert das Verstidndnis dieser Religiositit. Als
Christ wird man iiberrascht sein von man-
cher Beriihrung mit dem eigenen Glauben.
Allerdings wird wohl auch die humanitére
Frage anftauchen: Ob nicht Tod und Ster-
ben, Grausamkeit und Leid zu leicht, fast
liebenswiirdig genommen und positiv inte-
griert werden. Nicht als Auseinanderset-
zung, aber als Bekanntwerden mit einer ur-
alten indischen, wenn auch durchgehend
westlich - aufgemachten Spiritualitidt darf
das Buch empfohlen werden.

Josef Sudbrack SJ

In Geist und Leben 5-1994 schrieben:

Corona Bamberg OSB, geb. 1921, Dr. phil., Referentin, Abtei Herstelle. - Spiritualitiic, Or-
denstheologie, Philosophie, Anthropologie.

Regine Kather, geb. 1955, Dr. phil., Lehrbeauftragte an der PH Freiburg, Publizistin. — Reli-
gionsphilosophie, Mystik, Naturphilosophie.

Reinhard Kérner OCD, geb. 1951, Dr. theol., Karmelitenpater. - Exerziticnarbeit, karmelita-
nische Spiritualitdt, Theologie des geistlichen Leben-

Fridolin Marxer SJ, geb. 1925, Dr. theol., Religions- und Philosophielehrer am Gymnasium.
- Erwachsenenbildung, Naturwissenschaft und Mystik.

Thomas Meurer, geb. 1966, Dipl.-Theol., Mitarbeiter und Doktorand am Seminar fiir Ex-
egese des AT der Univ. Miinster. - Germanistik, Philosophie, Trauerheratung.

Bernhard Paal SJ, geb. 1934, lic. theol., 1990/94 Friedrich-Spee-Haus Berlin, jetzt Mitarbei-
ter in St. Michael Miinchen. - Studentenpfarrer, Exerzitien, Predigten.





