
BUCHBESPRECHUNGEN 

Literatur und Theologie 
Langenhorst, Georg: Hiob unser Zeit- 
genosse. Die literarische Hiob-Rezep- 
tion im 20. Jahrhundert als theologi- 
sche Herausforderung. Mainz: Mat- 
thias-Grünewald-Verlag 1994. 448 S., 
brosch., DM 64,-. 

Eine bemerkenswerte Tübinger Disserta- 
tion. Sie eröffnet die neue Reihe •Theolo- 
gie und Literatur" (Hrsg. K.-J. Kuschel) 
und präsentiert mit Kompetenz und Sensi- 
bilität den •Fall" Hiob, der lange Zeit hin- 
durch auch in der Theologie unter einem 
Bann des Schweigens stand. Obwohl für 
diese Untersuchung nur solche Werke aus- 
gewählt wurden, in denen ein direkter Be- 
zug zum biblischen Vorbild erkennbar ist 
(26), wird überzeugend deutlich, daß Hiob 
geradezu ein Leitmotiv der modernen Lite- 
ratur gewesen ist (42). 

Zunächst aber bietet der Autor präzise 
•Annäherungen" zum Hiob der Bibel: 
Strukturanalyse, Entstehungsgeschichte, 
ursprüngliches Thema. Wodurch wurde 
Hiob zum Zeitgenossen des 20. Jahrhun- 
derts? Wie ist sein Gott denkbar angesichts 
des erschütterten Welt- und Gottesbildes 
unserer Zeit? - Es folgen Wegmarken der 
Hiobrezeption vom •Theatrum Mundi" 
über Herder, Kant, Goethes •Faust", Kier- 
kegaard bis hin zur grundsätzlichen Dis- 
kussion einer gattungsmäßigen Einordnung 
des biblischen Buches: Ein Drama? Eine 
Tragödie? Eine Komödie? Ein Vorläufer 
des Absurden Theaters? Seine literarische 
Einzigartigkeit sei nicht zu leugnen (70). 

Schon nach dem ersten Weltkrieg ist 
Hiob alles andere als eine unergiebige 
Randgestalt der Literatur. Er erscheint als 
Karikatur und Satire (Shaw), als Groteske 
(Kokoschka, Polgar), als Verkörperung des 
modernen Jedermann, in Form eines Anti- 
Hiob (Brecht), als kollektives Symbol für 
ein leidgeprüftes Volk (Wiechert), freilich 
mit jeweils unterschiedlichen Lösungsstra- 
tegien oder Antworten auf die konkrete 
Krisensituation (117). 

Ein beachtlicher Teil der Untersuchung 
befaßt sich sodann mit dem  unfaßbaren 

Schicksal des jüdischen Volkes: Hiob fin- 
det sich als Deutefigur sowohl der conditio 
personalis als auch der conditio judaica 
(220). Beispiele sind u. a. Werke von Sus- 
man, Roth, Wolfskehl, Goll, Sachs, Wiesel, 
Rubenstein, Jonas und Buber. 

Auch nach 1945 bleibt Hiob ein wichti- 
ges und häufig aufgegriffenes Thema, das 
die persönlichen Zweifel oder Glaubens- 
überzeugungen, Fragen und Hoffnungen 
der Menschen von heute spiegelt. Während 
bei Claudel die Probleme noch durch die 
Rettungstat Christi beantwortet scheinen, 
finden wir bei Bloch, Zorn, Hemisch vor al- 
lem letzte Rebellion (gegen den •Krokodil- 
gott") oder zumindest - wie bei Frost, 
Spark - die Einsicht in die Vergeblichkeit 
des Versuches, Gott und die letzten Fragen 
der menschlichen Existenz verstehen zu 
wollen. Die Antwort muß vom Menschen 
selbst gegeben werden (MacLeish). Im 
Rückblick werden dabei frappierende 
Querverbindungen deutlich sowie in einem 
Exkurs auch Grundzüge von Hiobbearbei- 
tungen berücksichtigt, die im weitesten 
Sinn zur Philosophie gehören (C. G. Jung, 
E. Bloch, R. Girard). 

Hat diese betroffen machende Doku- 
mentation und Erschließung der zeitgenös- 
sischen Hiobliteratur nur einen kulturellen 
Eigenwert oder bedeutet sie zugleich eine 
besondere Herausforderung für die Theo- 
logie? Sie bietet ganz offensichtlich (das 
zeigen sowohl ihre Formen und Methoden 
als auch ihre inhaltlichen Tendenzen) ei- 
nen eindrucksvollen Erfahrungs-, Sprach- 
und Wirklichkeitsgewinn, der zusätzlich 
neue Fragen und Erkenntnisse ermöglicht. 
Aber ebenso bleibt das Hiobbuch selbst 
eine Herausforderung an die Darstellungen 
und Positionen der Literaten, Philosophen 
und Theologen: Vorbild des Offenhaltens 
der Theodizeefrage, betende Revolte und 
gleichzeitig Symbolfigur des praktischen 
Grundvertrauens (343). Eben dies wird ab- 
schließend noch einmal aus christlich-theo- 
logischer Perspektive (K. Barth, W. Vi- 
scher, G. Gutierrenz, H. Küng) kritisch illu- 



Buchbesprechungen 391 

striert und zusammengefaßt: von Hiob zu 
Jesus. 

Ein Buch also, das die Gesprächspartner 
ausreden läßt (man beachte das immense 
Literaturverzeichnis!) und, solidarisch mit 
den Suchenden, Zweiflern und Verzweifel- 
ten, trotz allem Hoffnung macht, daß Gott 
selbst die endgültige Antwort auf Hiob 
nicht schuldig bleiben wird. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Kuschel, Karl-Josef: Lachen. Gottes 
und der Menschen Kunst. Herder 
1994. 232 S., Leinen, DM 36,-. 

•Christus hat nie gelacht." Bekanntlich zei- 
tigt diese von dem blinden Mönchs-Biblio- 
thekar Jorge in Umberto Ecos Roman •Der 
Name der Rose" vertretene Ansicht kata- 
strophale Folgen. Nicht zufällig steht die 
Analyse gerade dieses Werks im Mittel- 
punkt von Karl-Josef Kuscheis Grundle- 
gung einer Theologie des Lachens. Denn 
der von Eco dramatisch geschilderte Dis- 
put über das Lachen ist alles andere als 
reine Fiktion, sondern beruht auf histori- 
schen Fakten. Tatsächlich irrt der alte Bi- 
bliothekar, welcher aus Fanatismus zum 
Verbrecher wird, nicht, wenn er behauptet, 
daß Johannes Chrysostomos sagte, Chri- 
stus habe nie gelacht. 

Eco bezieht sich hier auf eine von Johan- 
nes Chrysostomos und Hieronymus über 
Augustin bis hin zu Bernhard von Clair- 
vaux und Hugo von St. Victor reichende 
Traditionslinie .christlicher' Denunziation 
des Lachens; sie findet sich auch in der Re- 
gel des Heiligen Benedikt, welcher den 
Mönchen jedes belanglose und zum La- 
chen verleitende Geschwätz verbietet. Den 
Nährboden für dieses Verbot bildet eine 
weltpessimistische Sicht der Schöpfung als 
vallis lacrimarum. Reaktionen auf die dar- 
aus resultierende •Theologie der Tränen" 
gab es nicht nur im Mittelalter unter dem 
spott- und lachlustigen Volk, sondern auch 
im Barockzeitalter, und dort gar in gebilde- 
ten Kreisen. Ein Beispiel dafür ist der (von 
Kuschel nicht erwähnte) Hofprediger Ab- 
raham a Sancta Clara, der einerseits das ir- 
dische Leben sub specie aeternitatis als 
wurmstichiges Provisorium beschreibt 
(•Hui und Pfui der Welt") und anderseits 
dann doch durch seine offenkundige Lust 

am sprachspielerischen Witz ein Lachen 
provoziert, aus dem selbst Taube eine 
pralle diesseitige Daseinsfreude heraushö- 
ren. 

Eben dieser in der ganzen Christentums- 
geschichte feststellbare Zwiespalt zwischen 
tierischem Ernst und menschlicher Lebens- 
lust bringt es mit sich, daß im religiösen 
Raum schon das bloße Nachdenken über 
das Lachen als •etwas Komisches" emp- 
funden wird. Dennoch hat Kuschel sich 
entschlossen, einen Entwurf für eine 
•Theologie des Lachens" vorzulegen, aus- 
gehend von Homer (und dem olympischen 
Gelächter der Götter), über Piaton (für den 
das Lachen Ausdruck der Lächerlichkeit 
ist), bis hin zu Aristoteles (welcher sich in 
dieser Hinsicht toleranter erweist). An- 
schließend nimmt Kuschel sich die Bibel, 
näherhin das Erste Testament, vor und do- 
kumentiert, wie oft da vom hohnvollen, 
schadenfreudigen und gemeinen Lachen 
der Spötter, aber auch vom vorlauten Ge- 
lächter der Zweifler und vom überlegenen 
Lächeln Gottes die Rede ist. Im Durchgang 
durch das Zweite Testament ist nicht nur 
vom •Wärmestrom jesuanischer Freude", 
sondern ebenso vom verlachten Jesus und 
vom Gekreuzigten als dem verspotteten 
Narren die Rede, aber auch - im Rückgriff 
auf Paulus - von der Torheit des Kreuzes 
und von den christlichen Narren. 

Der letzte Teil dieses Essays handelt vom 
Lachen als Widerstand, als Ausdruck des 
Gottvertrauens, als Folge des Schmerzes 
und von seiner Heilkraft; Mozart und 
Hesse, Tucholsky und Freud, Keller und 
Kafka werden nicht nur zitiert, sondern in- 
terpretiert. 

Das in der Einleitung umrissene Pro- 
gramm hat Kuschel in seinem Buch ver- 
wirklicht: •Die hier versuchte Theologie 
des Lachens ist ein Gegenentwurf gegen 
den verkrampften Autoritarismus in der 
Kirche ebenso wie gegen die Durchschau- 
ungsrhetorik, nach der alle, die (in der Kir- 
che) bleiben, die nützlichen Idioten des 
kirchlichen Apparates sind."   Josef Imbach 

Kurz, Paul Konrad: Komm ins Offene. 
Essays zur zeitgenössischen Literatur. 
Frankfurt am Main: Josef Knecht 
1993. 289 S., geb., DM 32,-. 



Buchbesprechungen 392 

Die regelmäßig erscheinenden Aufsatz- 
sammlungen des Münchener Literaturkriti- 
kers stellen so etwas dar wie ein Barometer 
der deutschsprachigen literarischen Publi- 
kationen. Die Einleitung vorliegenden Ban- 
des gibt einen kurzen Überblick über die 
bisherigen Arbeiten von Kurz. Es folgen 
drei größere Themenreihen, in denen zeit- 
genössische Literatur (und auch philoso- 
phisches Denken oder Gestaltungen dar- 
stellender Kunst) vorgestellt wird. Die erste 
umspannt Ästhetik-Realität-Religion: In- 
wieweit reißt gerade eine ästhetische Be- 
schäftigung mit der Welt Risse auf, durch 
das Religiöses durchschimmert: Adornos 
Fragen aus der Negativität heraus; die Be- 
gegnung von Mann und Frau (vielfach dar- 
gestellt); die Frage nach der Theodizee; 
•Leben-Jesu"-Erzähler; und wie oft bei 
Kurz: Peter Handke. Dann wird nach Lyrik 
gefragt; Autoren werden vorgestellt wie der 
evangelische Pfarrer Kurt Marti oder an- 
dere, die das Religiöse berühren. Ausge- 
hend vom Streit um die DDR-Literatur 
fragt Kurz zuletzt nach der gesellschaftli- 
chen Rolle der Literaten: Ob er allerdings - 
man denke an die KZ-Häftlinge - wirklich 
recht hat, wenn er behauptet: daß in die- 
sem Jahrhundert in Deutschland keine 
Gruppe von Bürgern in einer vergleichba- 
ren Anzahl gegen Krieg und Gewalt prote- 
stiert hat ... wie die Intellektuellen"? 

Der Leser ist dankbar, daß Kurz ihn auf 
hohem Niveau und von der Literatur her 
zu brennenden aktuellen Fragen führt - 
auch wenn (und gerade weil) sich ihm neue 
Fragen stellen: Etwa wenn er die Ge- 
meinde der Leser von Kurz mit dessen pau- 
schaler Behauptung vergleicht: •Zu den am 
wenigsten literarischen Menschen gehören 
Politiker, Geschäftsleute, Christen." Die 
Stellennachweise der Erstveröffentlichun- 
gen der hier zusammengestellten Essays 
weisen nämlich ein ausgesprochen christli- 
ches Leserpublikum von Kurz selbst nach. 

Josef Sudbrack SJ 

Hopkins, Gerard Manley: Sonnets. Mit 
Übertragungen von Wolfgang Kaus- 
sen. Frankfurt 1993. 114 S., br., 
DM 30,-. 

Hopkins ist einer der größten Dichter Eng- 
lands, dazu einer der bedeutendsten geistli- 

chen Poeten der zwei letzten Jahrhunderte 
überhaupt. Zugleich ist er einer der schwie- 
rigsten. Hopkins in eine andere Sprache zu 
übertragen, scheint unmöglich. W. Kaussen 
versucht, die •poetische Textur" seiner 
Vorlage •nachzubilden", indem er sich an 
die Endreimung hält und viele von den 
Stabreimen und Assonanzen wiedergibt. In 
seiner Übertragung kommt es ihm auch 
darauf an, das je eigene Tempo (meisterlich 
z. B. in •That Nature is a Heraclitean 
Fire": 95), ja sogar den Rhythmus und die 
Stimmung der verschiedenen Gedichte des 
Meisters in der deutschen Wiedergabe zu 
treffen. Unter dieser Rücksicht ist ihm sein 
Werk gut gelungen. Man spürt, daß Kaus- 
sen selbst ein starkes poetisches Vermögen 
hat. 

Freilich mußte er für diesen Gewinn 
auch einen Preis zahlen. Was nicht glei- 
chermaßen ins Deutsche übertragen wer- 
den konnte, ist der Satzbau: z. B. meint •I 
say more" etwas anderes als •Mehr sage 
ich" (69); oder •Myself unholy, from my- 
self unholy/ .. I look" hat eine andere Stru- 
kur als •Heilloses Ich, von meinen Unheil 
weicht/ mein Blick .."(29). Manche Stelle 
könnte man sicher auch anders deuten: 
z. B. übersetzt Kaussen den Vers •Even 
your unpassion'd eyelids might be wet mit 
•Selbst deine starren Lider würden trist 
(19), wo doch die wörtliche Übersetzung 
•naß" offener, auch die Tränen der Rüh- 
rung einbeziehend, wäre; irreführend 
scheint es mir zu sein, die Verse •The world 
ist charged with the grandeur of God./ It 
will flame out .." zu übersetzen mit •Die 
Größe Gottes hält die Welt gespannt,/ 
Ausflammen wirds ... (34). Gelegentlich 
verwendet Kaussen Ausdrücke, die dem 
Rez. ganz unbekannt waren: z. B. was sind 
•Folienschraffen" (34), wie soll man verste- 
hen •was ich da dichtend renke,/ be- 
weist's" (•and in my degree,/ I prove it": 
25)? Überhaupt: Kaussens Übertragung 
hilft nicht nur, das Englische zu verstehen; 
man muß auch öfter das Englische heran- 
ziehen, um den deutschen Text zu entzif- 
fern, dessen Syntax nicht selten noch unge- 
wohnter klingt als die von Hopkins selbst. 

Damit ist ein Grundproblem der Über- 
setzung der Poesie im allgemeinen und der 
Hopkinsschen im besonderen getroffen. 
Eine eigentliche Nachdichtung kann nur in 



Buchbesprechungen 393 

Einzelfällen voll gelingen (hier m. E. bei- 
spielsweise •Pied beauty,, [47), •Hurrahing 
in the Harvest [49], •Peace,, [65]). Für den 
Leser ist am hilfreichsten eine möglichst 
wörtliche, auf eigene poetische Qualitäten 
weitgehend verzichtende Übersetzung, die 
seine Bemühung um den Originaltext er- 
leichtert. Freilich kann ich verstehen, daß 
das so Erschlossene dann danach drängt, 
noch einmal ausgedrückt zu werden, gewis- 
sermaßen als Echo, als Preisung, die der 
Leser in seiner eigenen Sprache darbringt. 
Einem solchen Versuch gegenüber - und 
gehört nichts Kaussens mutige Leistung in 
dieses Genus? - relativieren sich alle Ein- 
wände eines Rezensenten. 

Gerd Haeffner SJ 

Repges, Walter: Als Gesandter am 
Hof des Papstes. Frankfurt: Knecht- 
Verlag 1993. 176 S., brosch., DM 28,-. 

Um die Kirche kennenzulernen, muß man 
keineswegs in Rom wohnen. Dort aber er- 
scheint sie manchmal besonders paradox. 
Der Verfasser dieses Buches war von 
1989-1993 ständiger Vertreter des deut- 
schen Botschafters beim Heiligen Stuhl. 
Was er dabei erlebte, wird nicht etwa di- 
stanziert, objektiv und wertneutral berich- 
tet, sondern humorvoll, kritisch und zu- 
gleich versöhnlich erzählt. Auf diese Weise 
ist sozusagen ein diplomatischer Pilger- 
Führer entstanden, der ein zweifellos amüs- 
antes, aber auch nachdenklich stimmendes 
Lesevergnügen bereiten wird. 

Rom heißt: immer Recht behalten und 
von niemandem sich belehren lassen. Was 
man jedoch für bleibend hält, erweist sich 
als vergänglich. So zerstört Rom im 
Grunde die falschen Götter und macht den 
Weg frei für den einen Gott (107). Das ist 
gewissermaßen der Tenor dieser Tagebuch- 
Aufzeichnungen, deren Reichtum hier frei- 
lich nur angedeutet werden kann. Schon 
die Einleitung (•Versetzt nach Rom") bietet 
nicht bloß realistische Einblicke in die At- 
mosphäre der unvergleichlichen Stadt und 
die Probleme einer Wohnungssuche, son- 
dern auch in das Tagespensum des Papstes. 
Dann versucht der Verfasser seine Ein- 
drücke durch drei Teile zu ordnen: 1. Via 
Trionfale, 2. Via del Sudario (Weg des 
Schweißtuchs), 3. Via della Conziliazione. 

Tatsächlich kann man die römischen Jahre 
weitgehend so interpretieren. Letztlich aber 
bleibt alles bunt gemischt: die Handkom- 
munion, die leider auch im Petersdom er- 
laubt sei (31); die Eitelkeit der frischgebak- 
kenen Monsignori (48); die Kirche, wie sie 
ist, zwiespältig und zerrissen (64); ökume- 
nische Handlungen, die im kirchlichen Ge- 
setzbuch nicht vorgesehen sind (80); Pater 
K., dessen Aufsatz über den Jesuiten-Or- 
den zunächst nicht gedruckt wurde (84); 
der kuriale Stil, geschraubt, alles heißend 
und nichts sagend (110); Möglichkeiten ei- 
ner Zusammenarbeit mit Moslems (132); 
der neue Katechismus (149); die zukünftige 
Priesterweihe der Frau (162); das Friedens- 
gebet der verschiedenen Religionen in As- 
sisi (167), das grandiose Festessen in den 
Gärten von Castel Gandolfo (173); und vie- 
les andere mehr (Empfänge, Gruppenrei- 
sen, Staatsbesuche, Wallfahrten). 

Auch wer gleichzeitig in Rom gelebt hat, 
erhält durch R. noch mancherlei Informa- 
tionen, die er einfach nicht haben konnte. 
Denn dafür braucht man besondere Bezie- 
hungen und vor allem die Kunst eines Di- 
plomaten, der zugleich Theologe ist (vgl. 
GuL 1993, 461-468). Daß seine Frau 
(Hanne) dabei eine wichtige Rolle gespielt 
hat, ist offensichtlich. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

1. Guerriero, Elio: Hans Urs von Bal- 
thasar. Eine Monographie. Einsie- 
deln: Johannes Verlag 1993. 439 S., 
geb., DM 42,-. 
2. Balthasar, Hans Urs von: Texte zum 
ignatianischen Exerzitienbuch. Aus- 
wahl und Einleitung von Jacques Ser- 
vais SJ. Einsiedeln: Johannes Verlag 
1993. 231 S., kart., DM 12,-. 
3. Balthasar, Hans Urs von: Gottberei- 
tes Leben. Der Laie und der Räte- 
stand. Nachfolge Christi in der heuti- 
gen Welt. Einsiedeln: Johannes Verlag 
1993. 244 S., geb., DM 36,-. 

Der von Balthasar (1905-1988) selbst ge- 
gründete Verlag hat sich als Aufgabe ge- 
setzt, das Erbe dieses Theologen, der unbe- 
stritten zu den größten Geistesmännern un- 
seres Jahrhunderts zählt, weiterzupflegen. 



Buchbesprechungen 394 

1. Das aus dem Italienischen (1991) über- 
setzte Buch stellt eine Synthese von Leben 
und Werk Balthasars dar und bringt auch 
neue, weniger bekannte Daten. Ohne sich 
pedantisch an die historische Abfolge zu 
halten, folgt es dem Lebenslauf von Baltha- 
sars und ordnet dort eine ausführliche in- 
haltliche Darstellung seiner literarischen 
Werke ein. Vorbereitung (mit Akzent auf 
der Begegnung mit Goethe); die Kirchen- 
väter (mit dem wichtigen Einfluß Henri de 
Lubacs); der Universalismus Barths und 
die Geschichtstheologie; Adrienne von 
Speyr (ihr Einfluß prägt das ganze Buch); 
Heiligkeit und Theologie; die christliche 
Gestalt (mit der Kirchentheologie); Theo- 
logie der Liebe (mit der gewaltigen Trilo- 
gie: 7 + 4 + 3 Bde.); •Ein Kirchenvater un- 
ter den Helvetiern" (mit einem Blick auf 
den Seelsorger). Sieben interessante, z. T. un- 
veröffentlichte Texte (z. B. der Abschieds- 
brief an die Gesellschaft Jesu) und ein Per- 
sonenregister schließen das Buch ab. 

Das doch eher berichtende Buch ver- 
schließt sich einer detaillierten Beurteilung, 
außer daß man ihm gründliche Arbeit 
bescheinigen darf. Überrascht hat mich 
nur, daß eines, wie mir scheint, der wichtig- 
sten Bücher: Thomas und die Charismatik, 
nur am Rande erwähnt wird. Vielleicht 
hängt das damit zusammen, daß der Ak- 
zent stark auf der von Balthasar und A. v. 
Speyr gegründeten Johannesgemeinschaft 
und der von beiden vertretenen •objekti- 
ven" Heiligkeit und Mystik (im Gegensatz 
zu subjektiven Erfahrungsmomenten) ge- 
legt ist. Was heißt schon •objektiv", wenn 
ein persönlicher •Ruf zur Auflösung der 
•ewigen" (wenn auch nicht Profeß) Jesui- 
ten-Gelübde führt. Ich wünschte mir ge- 
rade von den Freunden eine problem-ge- 
richtete Darstellung des großen Theologen; 
mit Fragen nach dem schwankenden Ver- 
hältnis zu Karl Rahner? Nach dem Verhält- 
nis zum Konzil (ob es v. Balthasar ent- 
spricht, wenn das viermalige Vorkommen 
von Aggiornamento jedesmal negativ be- 
setzt ist?) Nach dem Verhältnis zu Ad- 
rienne von Speyr? Sind nicht das die besten 
Schüler, die den Meister auch zu kritisieren 
wagen? Doch vielleicht muß zuerst - wie es 
diese Arbeit versucht - eine Bestandsauf- 
nahme des umfassenden Werkes gesche- 
hen. 

2. Der Herausgeber dieser Anthologie 
schrieb 1992 eine Dissertation über v. Bal- 
thasar. •Une Theologie des ,Exercices Spi- 
rituels', H. U. v. B., Interprete de Saint Ig- 
nace", die mir nicht vorliegt. Hier sind 
kurze Texte (kaum einmal länger als eine 
Seite) aus dem reichen Werk des Theolo- 
gen zusammengestellt, jeweils mit einer 
knappen Überschrift versehen und in den 
Lauf der Exerzitien eingegliedert worden. 
Die konkreten Leben-Jesu-Betrachtungen 
wurden dabei ausgespart; es hätte den Um- 
fang des Buches gesprengt, obgleich erst 
die •Konkretisierung vor Jesus" den gan- 
zen Balthasar ausmacht. Die Dichte der 
einzelnen Texte macht es unmöglich, sie 
hintereinander im Fluß zu lesen. Aber es 
gibt kaum einen unter ihnen, in dem nicht 
die Theozentrik v. Balthasars aufleuchtet, 
die in Jesus Christus und seiner Kirche 
konkret geworden ist. Die Eingliederung 
der Theologie v. Balthasars in den konkre- 
ten Gang der Exerzitien bringt seine Spiri- 
tualität besser zum Leuchten als ein ab- 
strakt herausgearbeitetes theologisches Ge- 
rüst, wie es im Buch von Guerriero gele- 
gentlich zu tragen kommen scheint. 

Nicht vergessen werden darf die vorzüg- 
liche Einleitung, in der Servais mit interes- 
santen historischen Hinweisen die, wie mir 
scheint, genuine Exerzitiendeutung v. Bal- 
thasar vorträgt, daß nämlich das wichtige 
•Erfahrungsmoment" der Methode •nur" 
eine Dienstfunktion ist für die •Wahl", sich 
ganz und gar der Liebe Gottes zur Verfü- 
gung zu stellen. Dies ist ja auch mit der Un- 
terscheidung •objektive", statt nur •subjek- 
tive" Heiligkeit gemeint. 

3. Man sollte diese, etwas gezwungen in 
ein theologisches Schema gebrachten Bei- 
träge v. Balthasars, die von 1948 bis 1987 
reichen, vom hinten her lesen,: •Laienbewe- 
gungen in der Kirche", ein 1987 auf italie- 
nisch erschienener Aufsatz. Mit allen kriti- 
schen Bemerkungen (z. B. zu den Versu- 
chen •einer Synthetisierung von christli- 
cher Anbetung und Danksagung mit östli- 
chen Versenkungstechniken"), ein überaus 
positiver Bericht - der dem •unvorherseh- 
baren" •Aufbrüchen" des Heiligen Geistes 
in unserer Zeit breiten Raum einräumt -, 
der das weiterwirkende •Aggiornamento" 
des Konzils, die •Wende zum Gesamtapo- 
stolat der Kirche" ganz und gar begrüßt, - 



Buchbesprechungen 395 

der sich gegen den Absolutheitsanspruch 
mancher Bewegungen wendet -, der eine 
•ekklesiozentrische Spiritualität" ablehnt, 
•denn die Kirche ist ,nur' Leib Christi, wel- 
cher Leib ohne den dauernden Ausblick 
zum Haupt unverständlich bliebe", - der 
eine •Umsetzung des kirchlichen Geistes in 
eine gesunde Kultur des Volkes und der 
Menschheit postuliert, - der einen lebendi- 
gen Dialog und eine fließende Durchdrin- 
gung fordert zwischen klassischen Orden, 
Säkularinstitutem und Laienbewegungen, 
die ohne institutionelle Vorgaben von un- 
ten her entstehen. Alles ist Werk des •einen 
Geistes", der seine Charismen verteilt, wie 
er will. 

Im Lichte dieses Beitrags gewinnt man- 
ches vorher Gesagte an Profil. 

Josef Sudbrack SJ 

Acklin Zimmermann, Beatrice W.: 
Gott im Denken berühren. Die theolo- 
gischen Implikationen der Nonnenvi- 
ten (Dokimion; 14). Fribourg: Univer- 
sitätsverlag 1993. XVI/190 S., brosch., 
Fr. 34.-. 

Die frauenmystische Tradition des Mittel- 
alters erfährt wachsende Beachtung; nicht 
nur in ihren großen Gestalten Hildegard, 
Hadewijch, Mechthild, Gertrud, Birgitta, 
sondern auch in den sogenannten •Non- 
nenviten", die oft verachtet und als senti- 
mentale Legenden beiseite geschoben wur- 
den. Zwei divergierende Ansätze mühen 
sich um das Verständnis: der eine, vertre- 
ten durch P. Dinzelbacher, betont den Er- 
fahrungscharakter im Gegensatz zum 
•theoretischen" Ansatz der sogenannten 
•Deutschen Mystik"; der andere, beson- 
ders durch S. Ringler herausgearbeitet, fin- 
det in den Texten eine lehrhafte Intention 
und eine bewußte theologische Aussage. 
Man kann vorliegende Fribourger Doktor- 
these gleichsam zwischen beide For- 
schungsrichtungen stellen. Die Autorin be- 
fragt die Nonnenviten nach der theologi- 
schen Gestalt ihrer Erfahrungen. Damit 
greift sie auch vermittelnd ein in die femi- 
nistische Diskussion (gibt es eine frauen- 
spezifische Gotteserfahrung?) wie in die 
um den Begriff Mystik (von der Erfahrung 
oder von der theologischen Konzeption her 
zu verstehen?). Einerseits kann Acklin Zim- 

mermann an den Viten von Adelhausen, 
Engelthal, Kirchberg, Weiler, Unterlinden, 
Katharinental, Oetenbach und Töss zeigen, 
daß diese Nonnen durchaus im damaligen 
theologischen Diskurs standen; anderer- 
seits arbeitet sie die spezifisch fraulichen, 
auf Erfahrung beruhenden Akzente an 
zwei •zentralen theologischen Denkfig- 
uren" heraus: Eucharistie und Passion 
Christi. •Die ganz persönliche Gottesbe- 
gegnung", •die unmittelbare und daher un- 
kontrollierbare Beziehung des einzelnen 
Menschen mit Gott" bricht die •mittler- 
weile zu einer objektiven Lehre erstarrte 
eucharistische Anwesenheit" auf, läßt z. B. 
die Funktion des Priesters als Sakramen- 
tenspender völlig zurücktreten. Die erfah- 
rungsmäßige Hinwendung zum Leiden 
Christi aber sprengt •jegliche Auffassung 
eines unnahbaren, leidensunfähigen, unbe- 
weglichen und unberührbaren Gottes". 

Die Diskussion ist mit dieser wichtigen 
Arbeit bei weitem nicht zu Ende: Was tru- 
gen die Frauen bei zu der so typisch mittel- 
alterlichen Frömmigkeit? Ein Doppeltes 
aber zeigt Frau Acklin Zimmermann: Die 
Beschäftigung mit den Schätzen der Ver- 
gangenheit bereichert unser heutiges theo- 
logisches Mühen; doch dies kostet zugleich 
die intensive und empathische Mühe um 
das Verständnis der großen Tradition. 

Josef Sudbrack SJ. 

Josef Sudbrack: Meditative Erfahrung 
- Quellgrund der Religionen?. Mainz/ 
Stuttgart: Grünewald/Quell 1994. 183 
S, DM 29,80. 

Ist Erfahrung oder was in der Meditation 
erfahren wird, nicht das, was letztlich allen 
Religionen gemeinsam ist? Sind deshalb 
nicht alle Religionen bloß verschiedene 
Ausprägungen dieser Einheit und medita- 
tive Erfahrung der Weg dorthin? Die hier 
anklingende, im Umfeld der •neuen Reli- 
giosität" von Esoterik und New Age oft 
vertretene Überzeugung greift J. S. auf, 
aber die Titelfrage seines neuen Buches, 
•Meditative Erfahrung - Quellgrund der 
Religionen?" deutet bereits eine differen- 
ziertere Antwort an. 

Grundlegend   bedarf  es,   entsprechend 
dem Rat des Konfuzius, einer •Richtigstel- 



Buchbesprechungen 396 

lung der Begriffe" (33): Was ist Erfahrung, 
was ist Meditation, was sind Mystik und 
Kontemplation? (Kap. II). Das Bemühen 
um eine von den Phänomenen gelebter Re- 
ligion und meditativer Erfahrung her ge- 
wonnene Begrifflichkeit führt dann zur Un- 
terscheidung in der Sache: Es entspricht 
nicht der Wirklichkeit, wenn meditative Er- 
fahrung reduziert wird auf •ungegenständ- 
liche", alle Unterschiede schlichthin hinter 
sich lassende Versenkung oder Verschmel- 
zung, und wenn die hier erfahrene Einheit 
angesehen wird als die eine und eigentliche 
Religion hinter den verschiedenen konkre- 
ten Religionen. Sudbracks Darlegungen 
weisen in eine andere Richtung: Meditative 
Erfahrung ruht nicht in sich selbst, sie ist 
offen für den Überstieg auf ein anderes 
bzw. einen anderen, auf ein •extra nos", 
auf Dialog, personale Begegnung, auf das 
Du. Sie kann deshalb ihre Vollendung fin- 
den im Glauben, vorausgesetzt, auch hier 
erfolgt eine Klärung der Begriffe, wird des- 
sen von der neueren Theologie wiederent- 
deckte, der Bibel entsprechende personale 
Gestalt zugrundegelegt (z. B. 165). Die Klä- 
rung der Begriffe will also nicht abstrakt 
festlegen, was meditative Erfahrung ist, 
umgekehrt soll gegen Abstraktionen der 
konkrete Reichtum religiöser Erfahrung ins 
Gespräch gebracht werden. 

Vom Anliegen eines Dialogs religiöser 
Erfahrung formuliert S. kritische Anfragen. 
Zunächst an die Verfechter der sog. •plura- 
listischen Religionstheologie". Er sieht de- 
ren Defizit in begrifflicher Abstraktheit 
und im Absehen von der Wahrheitsfrage. 
Aber: •Weder die Wüste der reinen, unen- 
gagierten Rationalität noch die Fluchtburg 
der reinen Subjektivität können Plattform 
für ein fruchtbares Religionsgespräch sein; 
wohl aber das Feld der Erfahrung, auf dem 
der reine Begriff sich öffnet ... zu einem 
ganzheitlichen Sprechen über Gottesbegeg- 
nung, Gottesauffassung und auch zur 
Theologie als Lehre von Gott" (31 f). Kriti- 
sche Anfragen richtet S. sodann an die, die 
in der •gegenstandslosen Meditation den 
Weg sehen wollen in ein Jenseits' der ge- 
genständlichen', also formulierbaren, welt- 
anschaulichen Auffassungen und damit in 
das Jenseits' der verschiedenen Religio- 
nen". Da Religionen sich gerade •durch 
solche    gegenständliche'    Feststellungen" 

unterscheiden, würde der Dialog letztlich 
überflüssig (43). 

Offen, zugleich entschieden und mit ei- 
ner Wolke von Zeugen zeigt S. den Weg zur 
personal-dialogischen Öffnung meditativer 
Erfahrung. •Ungegenständliche" (Selbst-) 
Erfahrung ist bedeutsam, aber an ihrer 
Stelle (130). Auch hier hilft terminologische 
Klärung, etwa für den mißverständlichen 
Begriff •ungegenständlich" (1301). 

Mit C. Albrecht, großen jüdischen Den- 
kern wie M. Buber und E. Levinas, den 
Zeugen christlicher Spiritualität durch die 
Jahrhunderte, belegt S. den •korrelativen" 
Charakter religiöser Erfahrung (P. Tillich - 
136). Dies gilt für den Areopagiten wie für 
Meister Eckhart, für Johannes vom Kreuz 
wie Martin Luther (157 ff) oder in unserer 
Zeit etwa Teilhard de Chardin. Mit einem 
gewissen Ingrimm vermerkt S. immer wie- 
der vorkommende Uminterpretationen der 
christlichen Überlieferung, etwa der 
•Wolke des Nichtwissens" (36 ff) oder des 
Jesus-Gebetes (140f). Erst eine zum Perso- 
nalen sich öffnende Erfahrung, die sich 
vom Du Gottes in Anspruch genommen 
weiß - und die zugleich offen ist für die so- 
zial-geschichtliche Dimension menschli- 
chen Lebens (148-153) - ist fähig, in Ehr- 
furcht, dialogisch, der religiösen Erfahrung 
in anderen Religionen zu begegnen. 

Das Buch ist ein wichtiger Beitrag zur 
•christlichen Orientierung im religiösen 
Pluralismus", so der Untertitel der vom 
Verfasser und von R. Hummel, Leiter der 
Evangelischen Zentralstelle für Weltan- 
schauungsfragen, herausgegebenen Reihe 
•Unterscheidung". Man kann es zugleich 
lesen als Prolegomena für einen Dialog der 
Religionen und der religiösen Erfahrung, 
der diesen Namen verdient.      Hans Gasper 

Rotter, Hans: Person und Ethik. Zur 
Grundlegung der Moraltheologie. 
Innsbruck, Wien: Tyrolia 1993. 149 S., 
DM 36,-. 

Pater B. Häring zum 80. Geburtstag widmet 
H. Rotter SJ seine Überlegungen, mit de- 
nen er •für ein personales Denken in der 
Moraltheologie plädiert" (25). Er will da- 
mit dem Eindruck wehren, •als ob es in der 
Moraltheologie vorzugsweise um Objektivi- 
tät, um Normen und Kasuistik ginge, nicht 



Buchbesprechungen 397 

so sehr um personale Aspekte wie die ,Ver- 
Antwortung', die Annahme seiner selbst, 
die Vergebung, die Hoffnung, die Beru- 
fung, die Treue, die Stellvertretung" (25). 
Im ersten von sieben Kapiteln bestimmt er 
•Personalismus oder personales Denken" 
primär als eine moraltheologische Denk- 
und Vorgehensweise, in der •die Person 
mit ihren einzelnen Aspekten ausführlich 
reflektiert" (13) wird, bevor er klärt, was er 
unter •Person" versteht. Dazu lehnt R. sich 
v. a. an den •dialogischen Personalismus" 
(F. Ebner, M. Buber) an. 

Im Sinne der geforderten Methode be- 
denkt er in den fünf folgenden Kapiteln 
verschiedene Aspekte der Person in ihrem 
sittlich-religiösen Leben und Handeln. An 
•Dimensionen einer personalen Anthropo- 
logie und Ethik" stellt er zuerst die Einma- 
ligkeit jeder menschlichen Person heraus, 
die sie in ihrem sittlichen Handeln frei zu 
verwirklichen berufen ist und •deshalb ei- 
nem einmaligen Willen und Auftrag Gottes 
[gehorcht], der im Glauben zu erfassen ist" 
(29). Diese unverwechselbare persönliche 
Berufung lebt der Mensch in Beziehungen: 
in den interpersonalen zum •Du" anderer 
Menschen (31-40), in Beziehung zu sich 
selbst in der eigenen Leiblichkeit und Emo- 
tionalität (4-0-43), aber auch zur •unterper- 
sonalen Sphäre" seines Lebensumfeldes 
(43-46). R. ist besonders wichtig, das Ver- 
hältnis der Person zur ihr bemessenen Le- 
benszeit (vgl. 69) und ethische Perspektiven 
der je eigenen Vergangenheit, Zukunft und 
Gegenwart zu beachten. Als grundlegende 
Stellungnahme zur Zukunft erhält die 
Hoffnung hier zentralen Stellenwert (60). 
Es ist darum nur konsequent, daß er das 
mittlere Kapitel seines Werkes der persona- 
len •Dimension der Transzendenz" widmet 
und betont, daß diese nicht inhaltsleer, 
sondern •als Beziehung auf jenen Gott, der 
sich in der Geschichte des Heils geoffen- 
bart hat" (81 0, zu verstehen ist und als sol- 
che dann •ethisch von grundlegender Be- 
deutung ist" (79). Die Beziehung zu Gott 
•als das eigentliche absolute Gut unseres 
Daseins begründet auch die Autonomie des 
Menschen" (83) und ermöglicht innere 
Freiheit und Selbstbestimmung gegenüber 
allen übrigen Gütern. 

Im 5. Kapitel geht R. auf Einzelaspekte 
einer personalen Ethik ein und beleuchtet, 

inwiefern Leiden - ein in der Moraltheolo- 
gie (zu) selten bedachtes Thema -, sittlich 
Handeln, Liebe (•als zentrale Verwirkli- 
chung des Sittlichen" [38]), Vergebung und 
Stellvertretung personale Vollzüge sind, 
Sünde dagegen ein •Verneinen von Bezie- 
hung und damit Isolation des Menschen 
gegenüber Mitmensch und Gott" (105). Im 
Kapitel über das sittliche Urteil nimmt er 
implizit den Aspekt der personalen Tiefen- 
dimension sittlicher Handlungen wieder 
auf, den das Theorem der Grundentschei- 
dung (72-75) wahren will. Ganz im Sinne 
einer Existentialethik nach K. Rahner 
schließt er an das Gewissensurteil Gedan- 
ken zur Unterscheidung der Geister an, in 
welcher •die persönliche Einstellung auf- 
grund der eigenen Lebensgeschichte und 
verschiedener Erfahrungen stärker im Vor- 
dergrund als das Rationale" (127) stehe. 

Nach der ständigen Betonung des Perso- 
nalen, Individuellen, Einmaligen und Sub- 
jektiven, in der er jedoch Gemeinschafts- 
aspekte nicht übergeht, stellt sich R. im 
letzten Kapitel (133-144) offen einigen Fra- 
gen und Einwänden gegen einen solchen 
Ansatz; hier spricht er die bleibende Rolle 
objektiver Normen, die Frage ihrer Relati- 
vierung im Kontext eines Ethoswandels 
und die unverkennbare Problematik wie 
auch bleibend gültige Aspekte der Situa- 
tionsethik an. 

Rotters Plädoyer für einen personalen 
Ansatz in der Moraltheologie ist sehr ver- 
ständlich und behutsam, aber auch knapp 
geschrieben und regt zum weiteren Nach- 
denken und Nachfragen an. Leider bleibt 
es, einem Plädoyer entsprechend, nur bei 
•Grundzügen" und einem •Aufweis der 
wichtigsten Perspektiven" - es ist zu hof- 
fen, daß der Innsbrucker Theologe •eine 
systematische Darstellung der Moraltheo- 
logie sowohl in ihren Grundlagen wie auch 
in ihren speziellen Ausfächerungen" (11) 
folgen läßt. Klaus Baumann 

O'Donnel, John/Rendina, Sergio: Sa- 
cerdozio e spiritualitä Ignaziana. 
Rom: Editrice Pontificia Universitä 
Gregoriana 1993. 191 S., kart., Lit. 
25.000. 

Wer erfahren möchte, wie heutzutage junge 
Jesuiten in Rom auf ihre Berufsentschei- 



Buchbesprechungen 398 

dung und auf die Priesterweihe vorbereitet 
werden, dem sei nicht zuletzt dieses italie- 
nische Buch empfohlen. Man findet darin 
wohl alle einschlägigen Themen gründlich 
und in angenehmer Kürze zusammenge- 
faßt. 

Im ersten Teil bietet ein Dogmatik-Pro- 
fessor der Päpstlichen Universität Gregori- 
ana eine systematische Reflexion über den 
priesterlichen Dienst im Licht des zweiten 
Vatikanischen Konzils und der ihm folgen- 
den kirchlichen Lehre. Zunächst werden 
das gemeinsam Priestertum aller Getauften 
und die spezifischen Aufgaben der Amtsin- 
haber in ihrer komplexen Verflochtenheit 
herausgearbeitet. Dabei kommen auch 
Chancen und Problematik der evangeli- 
schen Räte im Leben der Diözesanpriester 
nachdenklich (aufgrund tiefer Erfahrun- 
gen) zur Sprache. Zahlreiche Aspekte prie- 
sterlicher Spiritualität sind jedoch offen- 
sichtlich derjenigen ähnlich, die allen Chri- 
sten gemeinsam ist. 

Vielleicht noch größeres Interesse dürfen 
die Ausführungen des zweiten Teils (aus 
der Feder eines ehemaligen Provinzials 
und jetzigen Spirituals) beanspruchen. Hier 
geht es um die genuin ignatianische Spiri- 
tualität. Wie kam es eigentlich dazu, daß 
sich Ignatius und seine ersten Geführten 
zum Priestertum entschlossen? Wie wird 
dieses Amt in der Gründungs-Urkunde und 
in den Konstitutionen der Jesuiten be- 
schrieben? (Ordensleben, Dienst am Wort, 
geistliche Begleitung, Mission, Beweglich- 
keit, Unterscheidung, in Armut predigen, 
Werke der Liebe, Wissenschaft?) Die ge- 
schichtliche Entwicklung der Aufgaben in 
der Gesellschaft Jesu läßt freilich auch die 
Frage aufwerfen, ob und wieweit diese mit 
den Ursprüngen übereinstimmen: Gibt es 
etwas, was Jesuiten nicht unternehmen 
oder unternommen haben? (141). Das 
letzte Kapitel untersucht daher Texte der 
letzten Generalkongregationen und des Hl. 
Stuhls, die sich mit dem Wesen des Prie- 
stertums in der SJ befassen: Dienst am 
Glauben und Einsatz für die Gerechtigkeit 
in einer einzigen und unteilbaren Sendung 
(160). Die Unentgeltlichkeit der Arbeiten 
und das geistliche •Gespräch" (conversa- 
zione) werden schließlich noch einmal aus- 
drücklich hervorgehoben. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Hünermann, Peter (Hrsg.): Das neue 
Europa. Herausforderungen für Kir- 
che und Theologie. (Quaestiones Dis- 
putatae; 144). Freiburg, Basel, Wien: 
Herder 1993. 127 S., kart, DM 34,-. 

Schon im April 1992 trafen sich Theologen 
aus 16 europäischen Ländern in Stuttgart 
zu einem Kongreß mit dem Rahmenthema 
•Christlicher Glaube im Aufbau Europas". 
Die Hauptreferate, die dabei gehalten wur- 
den, sind in diesem aufregenden Buch zu- 
sammengestellt, das besondere Beachtung 
verdient. 

•Der Glaube der Zukunft wird nicht den 
Charakter einer autoritativ verkündeten 
Wahrheit besitzen, sondern nur dann 
glaubwürdig sein, wenn er in dynamischen 
Kategorien ... auch denjenigen, die in der 
Kirche Verantwortung tragen, vermittelt 
werden kann" (40), so urteilt der Soziologe 
F.-X. Kaufmann in seinem Beitrag zur kul- 
turellen und gesellschaftlichen Physiogno- 
mie Europas. Trotz beachtlicher Leistun- 
gen auf den Gebieten der Exegese, der So- 
zialethik und der •politischen Theologie" 
stellt J. Ladriere die Frage, ob das Ausmaß 
der Veränderungen in der modernen Kul- 
tur, die er vom Standpunkt der Philosophie 
und der Geisteswissenschaften aus be- 
schreibt und analysiert, von der Theologie 
schon wirklich verstanden wurde, will sie 
die Bedingungen der Glaubensvermittlung 
entsprechend radikal bedenken (61). - Den 
eigentümlichen Dominanzanspruch Euro- 
pas, der oft genug zu Reibungen und Kon- 
frontationen zwischen den Kontinenten 
führte, behandeln G. Alberigo und V. Con- 
zemius. Sie plädieren für eine tiefer grei- 
fende Erneuerung, die das Scheitern des 
Universalismus wirklich ernst nimmt (81), 
zugleich aber auch die neuen aggressiven 
Nationalismen (98) zu zähmen nicht auf- 
gibt (Konfliktpotentiale als geschichtliches 
Erbe). - Geradezu anstoßerregend (im po- 
sitiven oder im negativen Sinne?) sind etli- 
che Formulierungen in einem Versuch von 
Ch. Dugnoc, Grundlinien einer Christolo- 
gie für die Zukunft zu skizzieren. Er zeigt 
auf, bis zu welchem Grad ein gewisser 
Humanismus und das Christentum aus der 
Welt gewandert sind (104). Die Kirchen 
können nicht beanspruchen, Europa zur 
Einheit zu führen, denn sie sind selbst ent- 



Buchbesprechungen 399 

zweit. •Die Gestalt Jesu ist nicht da, um die 
Debatte abzuschließen, sondern um sie zu 
fördern, wenn sie absinkt auf einen Kon- 
sens ohne Überzeugungskraft" (110).- Auch 
der Beitrag aus dem Osten von J. Tisch- 
ner, der die Erfahrungen des Bösen und 
die Entdeckung des Guten während der na- 
tionalsozialistischen und kommunistischen 
Diktatur thematisiert (•Glaube in düsteren 
Zeiten") schließt nicht ohne Fragen: •Wa- 
ren also wirklich alle Totalitarismen nichts 
weiter als ein Betriebsunfall, der dem euro- 
päischen Verstand zwar einmal passiert ist, 
ihn aber nicht daran hindern wird, unbeirrt 
am Bau der künftigen glücklichen Welt 
weiterzubasteln?" (127). 

Fertige Problemlösungen sucht man in 
dieser echten Quaestio also vergeblich. Sie 
vertraut vielmehr der biblischen und zu- 
gleich aristotelischen Verheißung •Wer 
sucht, der findet" (Mt 7,8). Ihr Ziel bedeu- 
tet keine Anpassung des Evangeliums an 
den Zeitgeist. Vielmehr steht sie •auf der 
Tradition theologischer Arbeit von der Pa- 
tristik an: nominum novitates zur Wahrung 
und Bewährung der fides antiqua" (7). Ob 
die •Rede mit Gott" dabei nicht etwas 
deutlicher sein müßte? 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Schaupp, Klemens: Gott im Leben ent- 
decken. Einführung in die geistliche 
Begleitung. Echter: Würzburg 1994. 
155 S., brosch, DM 24,80. 

Der Innsbrucker Pastoraltheologe K. 
Schaupp legt zu dem Thema •Geistliche Be- 
gleitung" ein gut lesbares, sehr empfehlens- 
wertes Buch vor. Sowohl Begriffsbestim- 
mung wie Phasen der Begleitung sind konsi- 
stent erarbeitet. Die Binnentranszendenz 
der Welt ist auf die Transzendenz Gottes 
hin so aufgebrochen, daß das Leben in sei- 
ner Fragmentarität gut in den Blick kommt. 
Um die Identität des Begleiteten geht es. 
•Geistliche Begleitung setzt zwar zunächst 
bei den bewußten Motiven (Idealen) einer 
Person an, muß aber gleichzeitig mit der 
Wirksamkeit unbewußter Bedürfnisse oder 
Konflikte rechnen und dem Übenden hel- 
fen, diese allmählich wahrzunehmen, damit 
seine Entscheidung Bestand hat und nicht 
um den Preis einer Ausklammerung wichti- 
ger   Elemente   seiner   Identität  vollzogen 

wird." (32) Zu Beginn der zweiten Lebens- 
hälfte •braucht es meistens einen Geburts- 
helfer', jemanden, der gerade in dieser 
Übergangszeit, die durch starke Verunsiche- 
rung geprägt ist, für den Betroffenen Zei- 
chen der Treue Gottes ist." (33) 

Interessant wäre es, wenn der Autor das 
Verhältnis von geistlicher Begleitung und 
Supervision noch näher bestimmen wurde. 
Einen ersten Ansatz dazu bietet die Zielvor- 
gabe: •Im Bereich kirchlichen Handelns 
dürfen die göttliche Wirklichkeit (das Wir- 
ken der Gnade) und die geschaffene Wirk- 
lichkeit (das menschliche Bemühen) weder 
vermischt noch getrennt werden." (22, vgl. 
auch 24). 

Der ekklesiologische Sitz im Leben von 
Supervision, die auf die berufliche Kompe- 
tenz und Arbeit des Seelsorgers zielt (vgl. 
20), ist im allgemeinen noch ungeklärt. Hier 
liegt sicher eine wichtige pastoraltheologi- 
sche Aufgabe für die Zukunft. Denn es ist 
nötig, die säkulare Methodik der Supervi- 
sion auf ihren spirituellen Gehalt und ihre 
ekklesiologische Relevanz hin zu befragen. 
Wie ist Super-vision dem episkopalen Amt 
zugeordnet? Inwieweit handelt es sich bei 
der Supervision um eine Glaubensmetho- 
dik? Wo verläuft die Grenze zur geistlichen 
Begleitung, die ja über persönliches Schei- 
tern bzw. die Selbstauflösung von Ordens- 
gemeinschaften hinaus methodisch gesehen 
auf Ostern, den individuellen wie gemein- 
schaftlichen Neuanfang in Gottes Herrlich- 
keit hinzielt? Der Weg in eine Zukunft soll 
eröffnet werden, der aufgrund von Gottes 
Kraft und Gnade durch Kreuz und Ohn- 
macht hindurch in der österlichen Inthroni- 
sation Jesu Christi ihre Zukunftsperspek- 
tive besitzt. Methodisch geschieht dies 
durch Gebet und konkrete Übungen, die 
auf den gekreuzigten und auferstandenen 
Christus rekurrieren. In seinem Licht wer- 
den die Beziehungen und einzelnen Phäno- 
mene erwogen. Diese Dimension der geistli- 
chen Begleitung thematisiert K. Schaupp 
recht gut. Zudem macht er auf vieles neu 
aufmerksam, vermittelt lehrreiche Einsich- 
ten und bringt in aller Kürze nötige Sachin- 
formationen. Paul ImhofSJ 

Sogyal Rinpoche: Das tibetische Buch 
vom Leben und vom Sterben. Mit ei- 



Buchbesprechungen 400 

nem Vorwort des Dalai Lama. Mün- 
chen: Otto Wilhelm Barth Verlag 
1993. 499 S., geb., DM 58,-. 

Das Religionsgespräch muß ausgehen von 
Existenzfragen und nicht von der Systema- 
tik dogmatischer Wahrheiten. In diesem 
Buch eines tibetanischen Meisters (seit 
1971 in der westlichen Welt) begegnet uns 
ein Partner, der seine Weltanschauung ver- 
ständlich, besonnen und zugleich existen- 
tiell vorträgt: den Vajrayana-Buddhismus 
(genannt das •Diamant-Fahrzeug"), der im 
Tibet am lebendigsten ist. Im Unterschied 
zu den beiden anderen großen Strömungen 
buddhistischer Überlieferung wird hier das 
Rituelle, das Körperliche-Sichtbare und 
-Hörbare überaus ernst genommen, so daß 
er gelegentlich als •magisch" bezeichnet 
wird - ein Wort, daß in negativer Sinnge- 
bung fehl am Platz ist. Man höre nur, wie 
Sogyal (Rinpoche kann man mit •Lama", 
Meister, übersetzen) einem im Todesleiden 
helfen möchte: •Er solle das Leiden seines 
Sterbens (Krebs, AIDS usw.) und selbst sei- 
nen Tod von ganzem Herzen dem Wohler- 
gehen und letztendlichen Glück anderer 
darbringen." 

Die eigene Weltanschauung ist für So- 
gyal so selbstverständlich, daß er das Tibe- 
tanische Totenbuch, den •Bardo Thödol", 
mit der Praxis des Loslassens und so Hin- 

eingehens in die Befreiung von der Wieder- 
geburt oder in eine erneute läuternde Wie- 
dergeburt zur unhinterfragten Grundlage 
seiner Ausführungen über Leben und Ster- 
ben macht. Man merkt dieser Darlegung al- 
lerdings auch den Einfluß (oder die Berüh- 
rung mit) der westlichen •vagabundierende 
Religiosität" oder dem, was ,ehemals' New 
Age genannt wurde, an. Das Christentum 
wird in ehrfurchtsvoller Weise behandelt, 
aber nur als eine der Erscheinungen von 
Religiosität, die •in ihrer ursprünglichen 
Natur definitiv nicht verschieden" sei von 
dem, was Buddha lehrt. Das doch radikale 
•Anders-Sein" der christlichen Botschaft 
wird anscheinend nicht einmal bemerkt. 

Der existentielle Ansatz bei Sterben und 
Tod und deshalb auch beim Leben, erleich- 
tert das Verständnis dieser Religiosität. Als 
Christ wird man überrascht sein von man- 
cher Berührung mit dem eigenen Glauben. 
Allerdings wird wohl auch die humanitäre 
Frage auftauchen: Ob nicht Tod und Ster- 
ben, Grausamkeit und Leid zu leicht, fast 
liebenswürdig genommen und positiv inte- 
griert werden. Nicht als Auseinanderset- 
zung, aber als Bekanntwerden mit einer ur- 
alten indischen, wenn auch durchgehend 
westlich aufgemachten Spiritualität darf 
das Buch empfohlen werden. 

Josef Sud bra c k SJ 

In Geist und Leben 5 -1994 schrieben: 

Corona Bamberg OSB, geb. 1921, Dr. phil., Referentin, Abtei Herstelle.    Spiritualität. Or- 
denstheologie, Philosophie, Anthropologie. 

Regine Kather, gab. 1955, Dr. phil., Lehrbeauftragte an der PH Freiburg. Publizistin. - Reli- 
gionsphilosophie, Mystik, Naturphilosophie. 

Reinhard Körner OCD, geb. 1951, Dr. theol., Karmelitenpater. - Exerzitienarbeit, karmelita- 
nische Spiritualität, Theologie des geistlichen Lehen- 

Fridolin Marxer SJ. geb. 1925, Dr. theol., Religions- und Philosophielehreram Gymnasium. 
- Erwachsenenbildung, Naturwissenschaft und Mystik. 

Thomas Meurer. geb. 1966, Dipl.-Theol., Mitarbeiter und Doktorand am Seminar für Ex- 
egese des AT der Univ. Münster. - Germanistik, Philosophie, Trauerberatung. 

BernhardPaalSJ. geb. 1934, lie. theol., 1990/94 Friedrich-Spee-Haus Berlin, jetzt Mitarbei- 
ter in St. Michael München. - Studentenpfarrer, Exerzitien, Predigten. 




