
Das universale Heil in Christus 
nach dem Kolosserbrief 
Johannes Beutler, Frankfurt am Main 

Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil hat sich die Frage nach dem Ver- 
hältnis des Christentums zu den nichtchristlichen Religionen immer stär- 
ker in den Vordergrund geschoben. Dies hat verschiedene Ursachen. 
Zum einen hat der schwindende Einfluß des Christentums in der westli- 
chen Welt besonders bei der mittleren und jüngeren Generation die Frage 
nach anderen religiösen Heilswegen als dem des Christentums wachwer- 
den lassen. Zum anderen stellt sich die Frage nach dem Heil außerhalb 
des Christentums auch als theologisches Problem, zumal dann, wenn sich 
die Kirche um ein verbessertes Verhältnis zu den anderen Religionen und 
um den Dialog mit ihnen bemüht. Nicht selten wird - zumal von traditio- 
nalistischer Seite - einem solchen Dialog entgegengehalten, daß es eine 
zum Heil führende Wahrheit außer der ausdrücklich angenommenen 
christlichen Botschaft nicht geben könne. Dies würde letztlich jeden auf- 
richtigen Dialog ausschließen. Doch scheint schon die Heilige Schrift ein 
so enges Verständnis des Grundsatzes vom alleinigen Heil in Christus 
nicht vorauszusetzen. So wird jüngst erneut und vertieft nach dem Chri- 
stentum als Heilsweg nach dem Zeugnis der Heiligen Schrift gefragt. Wie 
verhalten sich Universalität des Heils in Christus und Verschiedenheit 
der Zugangswege zu diesem Heil zueinander? 

In wenigen Schriften des Neuen Testaments wird die Universalität des 
Heils in Jesus Christus so ausdrücklich thematisiert wie im Kolosserbrief 
(Kol). Dies dürfte mit den Entstehungsumständen des Briefes zu tun ha- 
ben. Mit dem überwiegenden Teil der heutigen Forschung sehen wir im 
Kol ein Werk der frühesten Paulusrezeption. Es erhält sein Profil durch 
die Auseinandersetzung mit einer häretischen Strömung, die die Gestalt 
Jesu Christi einem Kosmos von Mittel- und Zwischenwesen zuordnete, 
die zwischen Gott und der Kreatur standen (vgl. unten, 2 und 3), und die 
als Voraussetzung für die Gemeinschaft mit Gott Praktiken forderte, die 
über den Glauben hinausgingen (s. u., 4). 



Johannes Beutler 404 

1. Die allgemeine Berufung zum Evangelium 

Die allgemeine Berufung zum Heil klingt bereits in den eröffnenden Ab- 
schnitten des Kol an. Nach dem Präskript (1,1 f), in dem sich Paulus als 
•durch den göttlichen Willen berufener Apostel" zusammen mit Timo- 
theus vorstellt, geht er zum Dank an Gott für den guten Zustand der Ge- 
meinde (1,3-8) und zur Bitte für sie über (1,9-20). Der Dank des Paulus 
bezieht sich auf den Glauben der Gemeinde in Jesus Christus und die in 
ihr gelebte Liebe, beide verankert in der Hoffnung, die der Gemeinde 
aufgrund der Verkündigung des Evangeliums zuteil wurde (l,4f). Dies ist 
zu der Gemeinde gelangt, wie es auch auf der ganzen Welt Früchte trägt 
und wächst (1,6). Damit öffnet sich erstmals ein weltweiter Horizont des 
Heils innerhalb des Kol. 

Daß dieses Heil Geschenk göttlicher Berufung ist, zeigt sich in den er- 
sten vier Versen der folgenden Bitte des Paulus (V. 9-12). Wir betrachten 
sie als ein durchgehendes Satzgebilde1. Der Inhalt der Bitte des Paulus 
wird dabei nacheinander durch einen Finalsatz, einen Infinitiv und vier 
Partizipien angegeben. An das Dativobjekt des letzten schließt sich ein 
weiteres, darauf bezogenes Partizip an, das semantisch zum Thema des 
•Dankens" zurückleitet. 

Der beherrschende Inhalt der Bitte des Paulus, wie er in dem einleiten- 
den Finalsatz (V. 9d) zum Ausdruck kommt, besteht in der Einsicht der 
Kolosser in den göttlichen Willen in aller Weisheit und allem geistlichen 
Verständnis. So wie Gott für Paulus einen konkreten Willen (thelema, V. 
1) hatte, kraft dessen er ihn zum Apostolat berief, so besitzt er auch für 
die Kolosser eine klare Heilsabsicht {thelema, V. 9), die diese erkennen 
sollen. Daß es sich dabei nicht nur um göttliche Gebote, sondern um die 
Verwirklichung von Gottes Heilswillen handelt, zeigt der Gebrauch des 
Verbs •wollen (thelein)" in 1,27. Hier geht es ausdrücklich um das Ge- 
heimnis des für die Heiden bereitliegenden Heils, das den Adressaten 
kundwerden soll, und in diesem Zusammenhang dann auch um die •Voll- 
kommenheit" jedes Menschen •in Christus" (1,28). Noch weitere Per- 
spektiven eröffnet der Eingangshymnus des Epheserbriefes (Eph 1,3-14), 
der auf dem Kol aufbaut und die Berufung von Juden und Heiden zum 
Glauben und Heil in Christus ausdrücklich als •Willen Gottes" hinstellt 
(Eph 1,5.9.11). 

Wenn Paulus darum betet, daß den Kolossern die Einsicht in Gottes 
Willen geschenkt wird, so geht es also zunächst um Einblick in die Tiefe 

I Die griechische Textausgabe von Nestle-Aland fügt vor der Wendung •mit Freude" in V. 
II etwas willkürlich einen Punkt und den Beginn eines neuen Absatzes ein. 



Das universale Heil in Christus nach dem Kolosserbrief 405 

der eigenen Berufung (V. 9), dann aber auch um einen der Berufung ent- 
sprechenden •Wandel" in rechter Tat und wachsender gläubiger Verbin- 
dung mit Gott (V. 10), auch in der Auseinandersetzung mit widrigen 
Mächten - sei es in Geduld, sei es in Großmut bei erlittener Unbill. Mit 
dem vierten und letzten Partizip in V. 12 fordert Paulus auf zu froher 
Dankbarkeit gegenüber dem Gott, der ihm und seinen Adressaten •An- 
teil am Los der Heiligen im Licht gewährt hat". Der Gedanke geht über 
die bisherigen Aussagen zum göttlichen Heilswillen insofern hinaus, als 
er nicht nur die Berufung zum Heil, sondern auch das Ergreifen des gött- 
lichen Angebots auf das Wirken Gottes zurückführt. Doch bleibt diese 
Aussage ganz im Rahmen der Vorstellungen, die auch das übrige NT vom 
Verhältnis göttlicher Gnade und menschlicher Mitwirkung an den Tag 
legt (vgl. den zweiten Beleg des Verbs hikanoo innerhalb des NT in 2 Kor 
3,5 f, wo es um die Berufung und Befähigung des Paulus zum Dienst der 
Verkündigung geht). 

In teils traditionellen, teils auch ungewohnten Formulierungen entfal- 
tet der Verfasser in Kol 1,13 noch einmal das göttliche Heilshandeln: Be- 
freiung von der •Macht der Finsternis" (vgl. Lk 22, 53) und Versetzung in 
das •Reich seines geliebten Sohnes", womit der Gedanke der Gottesherr- 
schaft christologisch weitergeführt (vgl. Mt 13,41; 16,28; 20,21; Lk 1,33; 
22,29f; 23,42; Joh 18,36; Eph 5,5; 2 Tim 4,1.18; Hebr 1,8; 2 Petr 1,11) 
und eindeutig auf die Gegenwart der Glaubenden bezogen wird. V. 14 lei- 
tet dann zu den christologischen Aussagen über, wobei erneut auf über- 
lieferte Formulierungen zurückgegriffen wird. 

Fassen wir bis hierhin zusammen, so ergibt sich, daß es nach dem Ver- 
fasser eine grundsätzlich alle Völker, ja jeden Menschen umfassende Be- 
rufung zum Heil in Christus gibt, und daß das Ergreifen dieser Möglich- 
keit im Glauben und christlichen Handeln noch einmal Geschenk der 
göttlichen Befähigung und Gnade ist, ohne daß damit die menschliche 
Mitwirkung eingeschränkt erscheint. 

2. Christus als Haupt der Schöpfung und Erstling der Entschlafenen 

In den Versen 15-20 greift der Verfasser vermutlich auf liturgisch vorge- 
prägtes Gut zurück, auch wenn sich die Gestalt eines übernommenen 
•Hymnus" nicht einwandfrei rekonstruieren läßt. Deutlich sind als Struk- 
tursignale das Relativpronomen •hos" und die Bezeichnung Jesu als 
•Erstgeborener (prototokos)" in V. 15 und 18 sowie der jeweils daran an- 
schließende Begründungssatz (hoti en auto) in V. 16 und 19. Dieser dop- 
pelte Einsatz erlaubt die Einteilung des Textes in zwei Strophen, von de- 



Johannes Beutler 406 

nen die erste den Vorrang Jesu Christi in der Schöpfung und die zweite 
denjenigen unter den Entschlafenen, d. h. in der Erlösung besingt. Die 
vier Zeilen vom Ende von V. 16 (•alles ist durch ihn und auf ihn hin ge- 
schaffen") bis V. 18 a (•und er ist das Haupt des Leibes der Kirche") er- 
weisen sich unter sich noch einmal als ein ebenmäßig aufgebautes Ge- 
bilde nach dem Schema a-b-a-b, das inhaltlich über die Aussage von V. 
15-16 e nicht hinausführt. Mit neueren Autoren können wir hier von einer 
•Zwischenstrophe" sprechen, die den Gedanken der ersten Strophe ver- 
tieft. 

Versuche, hinter dem überlieferten Text zu einer älteren, dem Verfasser 
bereits vorliegenden Textgestalt zu gelangen, haben sich als schwierig er- 
wiesen. Kaum bestritten wird ein doppelter Zusatz des Verfassers zum 
überlieferten Liedgut: in V. 18a fällt die Nennung •der Kirche" aus dem 
bisherigen schöpfungstheologischen Gedanken heraus und sprengt auch 
äußerlich die sonst beachtete Zeilenlänge; in V. 20 bringt die Wendung 
•durch das Blut seines Kreuzes" einen paulinisch inspirierten Erlösungs- 
gedanken ein, der in seinem Kontext etwas fremd wirkt und ebenfalls das 
Satzgebilde zu sprengen droht (vgl. auch das unsichere ,,di'autou"vor der 
abschließenden Wendung •sei es das auf Erden, sei es das im Himmel"). 
Mit E. Käsemann2 und anderen neueren Auslegern3 werden wir hier Zu- 
sätze des Verfassers zum überlieferten hymnischen Fragement erkennen 
dürfen. 

Weitergehende Versuche der Unterscheidung zwischen Tradition und 
Redaktion bzw. Redaktionen bleiben gewagt und haben bislang keinen 
Konsens zu erzielen vermocht. Wir gehen also bei der Interpretation der 
Verse 15-20 vom vorliegenden Text aus und rechnen nur mit den erwähn- 
ten redaktionellen Zusätzen in V. 18 und 20. 

Grundgedanke der ersten Strophe (v. 15-16e) wie der Zwischenstro- 
phe (V. 16f-18a) ist die Erschaffung der Welt in Christus. Dieser Ge- 
danke ist innerhalb des Neuen Testamentes weder neu noch einzigartig. 
So überliefert bereits Paulus in 1 Kor 8,6 ein liturgisch geprägtes Stück, in 
dem es heißt: •und ein Herr ist Jesus Christus, durch den das All ist und 
durch den wir sind". Eine analoge Aussage macht der Johannesprolog in 
Joh 1,3, vgl. 10. Die Parallelstelle aus dem Johannesevangelium ist inso- 
fern interessant, als sie sich auf den göttlichen Logos bezieht. Von hier 
aus führen Spuren zurück zum philonischen Logos als Weltschöpfer und 
zur göttlichen Weisheit als Erstling, wenn nicht Mittler der Schöpfung. 

2 Eine urchristliche Taufliturgie, in: Festschrift für R. Bultmann. Stuttgart 1949, 133-148. 
3 Vgl. die Kommentare von H. Conzelmann, 1962; E. Lohse, 1968; E. Schweizer  1976- J 
Gnilka, 1980; P. Pokorny, 1987; M. P. Horgan, 1990). 



Das universale Heil in Christus nach dem Kolosserbrief 407 

Die Bezeichnung Jesu als •Bild" des unsichtbaren Gottes gemahnt an 
Gen 1,27 vom ersten Menschenpaar (vgl. Kol 3,10; auf Adam bezogen in 
1 Kor 11,7), aber auch an die christologische Verwendung des Gedan- 
kens in 2 Kor 4,4, wobei Jesus als •Abbild" Gottes dann auch •Urbild" 
für die Gläubigen werden kann (Rom 8,29; 2 Kor 3,18). Jesus als •Erstge- 
borener der ganzen Schöpfung" erinnert an seine Bezeichnung als •ar- 
che" (Haupt, Anfang) der Schöpfung in Offb 3,14 und dürfte hier wie 
dort jüdisch-weisheitliche Wurzeln haben. 

Schwieriger bleibt die Bezeichnung Christi als •Haupt (kefale) des Lei- 
bes" in V. 18 a. Der ursprüngliche Gedanke des hymnischen Fragments 
dürfte wohl gewesen sein, daß Christus als Weltenschöpfer eine Vorrang- 
stellung in dem als Leib vorgestellten Weltganzen hat, vergleichbar der 
Weltseele in Piatons Timaios (30 B; vgl. Epict. Diss. 1,14,2; Philo, Spec. 
Leg. 96; Diog. Laert., vitae phil. VII 142f). Wieweit gnostische Texte un- 
abhängig vom Christentum diese Idee aufweisen, bleibt umstritten. In der 
Schrift Bronte aus Nag Hammadi (NHC VI,2: 17,15ff) und im Evange- 
lium Veritatis (NHC 1,3: 18,29-40) sowie weiteren Texten bei Pokorny 
erscheint die Vorstellung eines körperhaften Weltganzen, dessen Glieder 
in die Gottheit oder Offenbarergestalt inkorporiert werden. Solche Mo- 
delle klingen noch im Kol und Eph an, sind aber an unserer Stelle klar ab- 
gewiesen durch die Umdeutung auf den •Leib der Kirche". Der Verfasser 
des Kol sieht Jesus also im Übergang zur zweiten Strophe als Haupt eines 
Teils der geschaffenen Realität, nämlich der Gemeinde der in und an Je- 
sus Christus Gläubigen. Damit ist bereits der Übergang zu den Aussagen 
über die Vorrangstellung Jesu Christi im Bereich der Erlösung gegeben. 

Erneut gibt der Verfasser hier den Wortlaut des überlieferten Hymnus 
wieder. Jesus Christus ist •der Anfang", was sprachlich dem •Haupt" (V. 
18 a), sachlich dem •Urbild" (V. 15) nahekommt. Nur beziehen sich jetzt 
die Aussagen auf die Erlösungsordnung, und dies wohl schon im überlie- 
ferten hymnischen Text. Die Erlösung erweist und begründet sich in Jesu 
Auferweckung von den Toten, von denen er der •Erstling" (vgl. V. 15) 
wird (zur Sache vgl. Offb 1,5). Durch die doppelte Hauptstellung hat Je- 
sus •in allem den Vorrang" (der nur hier im NT begegnende Ausdruck 
spricht eher gegen als für eine Erweiterung durch den Verfasser, trotz der 
fehlenden Symmetrie mit der 1. Strophe). In Jesus gefiel es der göttlichen 
•Fülle", Wohnung zu nehmen (vgl. Joh 1,14: auch an unserer Stelle ste- 
hen Vorstellungen vom •Wohnen" der göttlichen Weisheit unter den 
Menschen im Hintergrund). Der Gedanke klingt erneut schöpfungstheo- 
logisch, wird aber soteriologisch weitergeführt: durch das Gestaltwerden 
der göttlichen •Fülle" in Christus wird das All auf Gott hin versöhnt und 
so Frieden gestiftet. Wiederum könnte der Gedanke im Sinne der Über- 



Johannes Beutler 40g 

Windung zentrifugaler Tendenzen in der Schöpfung aufgefaßt werden. 
Doch klärt hier der Verfasser durch den Zusatz: •durch das Blut seines 
Kreuzes" (V. 20 b). Das Entzweite wird also nicht vereint allein schon 
durch das Gekommensein Jesu Christi, sondern durch sein Versöhnungs- 
werk am Kreuz. So wird dann auch deutlich, daß der von Christus ge- 
schaffene Friede nicht Erde und Himmel miteinander, sondern beide mit 
Gott vereint (vgl. die andersartige Rezeption in Eph 2,14-16, wo das Blut 
Jesu Frieden stiftet zwischen Juden und Heiden). 

Daß es überhaupt der Versöhnung der geschaffenen geistigen und ma- 
teriellen Wirklichkeit durch Jesus Christus bedarf, ist nicht selbstver- 
ständlich. Die Tatsache ihres Geschaffenseins in Jesus Christus scheint 
dem eher zu widersprechen. Vorausgesetzt wird also das Nein der ge- 
schaffenen Wirklichkeit zur Einheit von Gott her, sei es durch die Wider- 
setzlichkeit der himmlischen •Throne und Herrschaften, Mächte und Ge- 
walten", sei es durch die Sünde der Menschen. Auf der anderen Seite 
erstaunt die Universalität der Heilsperspektive, die der Text in der Be- 
schreibung des Versöhnungswerkes Jesu erkennen läßt: versöhnt wird 
mit Gott nicht nur, wer oder was sich Gott wissentlich und willentlich wi- 
dersetzt hat bzw. wer oder was den Weg der Umkehr antritt, sondern •das 
All" (V. 20). Hier klingt ein Gedanke an, den Paulus im Rahmen seiner 
Geschichtstheologie für den Zielpunkt der Geschichte in den Blick 
nimmt, nämlich die Übergabe der Herrschaft des Sohnes an den Vater 
nach der Vollendung des Heilswerkes (vgl. 1 Kor 15,270- Im Unterschied 
zu Paulus verlegt der Kol die Versöhnung des Alls freilich in die christli- 
che Gegenwart, indem er sie mit dem Kreuzestod Jesu gegeben sieht. 

Freilich wird für den Verfasser des Kol die Erlösung des Alls erst kon- 
kret im Räume der Kirche. Das zeigen die Verse 1,21-23, die sich als eine 
Art Erläuterung des voranstehenden Hymnus verstehen lassen. Erneut 
begegnet hier die Deutung des •Leibes" Christi auf die Kirche. Durch 
den Tod Christi sind die Christen ihm einverleibt. Von ihrer Seite her ge- 
schieht die •Einverleibung" durch die Annahme des Evangeliums im 
Glauben (V. 23) und durch einen Wandel in Heiligkeit und Untadeligkeit 
vor Gott (V. 22), der freilich noch einmal Wirkung der göttlichen Beru- 
fung ist (konsekutiver Infinitiv des parasthesai). Gott versöhnt also in der 
Sicht des Verfassers das All dadurch mit sich, daß er unter aller Kreatur 
(V. 23) das Evangelium verkünden läßt, aufgrund dessen die Menschen, 
auch die Heiden, im Glauben das Heil finden. Ein aller Schöpfung er- 
möglichtes und verkündetes Heil wird also Wirklichkeit in der Kirche. 

Daß die Evangeliumsverkündigung des Paulus auf •jeden Menschen" 
ausgerichtet bleibt, zeigt der folgende Abschnitt (1,24-29), in dem Paulus 
diese Offenheit seiner Verkündigung dreimal betont (V. 28). Eine Aus- 



Das universale Heil in Christus nach dem Kolosserbrief 409 

sage über die Heilsmöglichkeit von Menschen, die die apostolische Ver- 
kündigung nicht vernommen haben, fehlt. Diese Erwägung bleibt außer- 
halb der Perspektive des Verfassers. Dabei ist freilich der Gedanke der 
•Allversöhnung" im überlieferten Hymnus wie in seiner Interpretation 
durch den Verfasser im Auge zu behalten. Grundsätzlich liegt das Heil 
also für •jedermann" bereit. Paulus verkündigt nur, was Gott in Schöp- 
fung und Erlösung grundgelegt hat. 

3. Die Unterwerfung der Mächte 

Aus der Vorrangstellung Jesu Christi innerhalb der Schöpfung und aus 
seinem allumfassenden Heilswerk ergibt sich auch, daß es keinerlei 
Macht geben kann, die in Wettbewerb mit ihm treten könnte. Eben dies 
scheint jedoch eine im Bereich der Adressaten verbreitete Auffassung ge- 
wesen zu sein. Im ersten Kapitel setzt sich der Verfasser mit ihr noch indi- 
rekt auseinander, im zweiten dann ausdrücklich. 

Schon der vom Verfasser in 1,15-20 zitierte Hymnus (oder liturgische 
Text) beschreibt Jesus Christus als den •Erstgeborenen aller Schöpfung" 
(1,15). Die Aussage, daß alles in ihm geschaffen sei (V. 16 a), wird dann 
im folgenden spezifiziert: alles •in den Himmeln und auf Erden, das 
Sichtbare und das Unsichtbare, Throne und Herrschaften, Mächte und 
Gewalten" (V. 16c-e). Das Gegensatzpaar Himmel - Erde entspricht am 
ehesten biblischer Vorstellung, der Gegensatz sichtbar - unsichtbar eher 
hellenistischem Denken. Eine Beschreibung der Totalität der Wirklich- 
keit hätte hier aufhören können. Doch war die unsichtbare Welt für die 
Irrlehrer im Bereich der Gemeinde von Kolossä offenbar belebt von einer 
Vielzahl von geschaffenen Mächten, die als Mittelwesen zwischen Gott 
und den Menschen traten und das Geschick des Menschen bestimmten. 
Ihre Bezeichnung wechselt im Laufe des Briefes. Von •Thronen" und 
•Herrschaften" ist nur hier im Kol die Rede, von •Mächten und Gewal- 
ten" häufiger (vgl. 2,10.15). Sie erscheinen einerseits als •Weltelemente" 
(2,8.20), anderseits als Engelwesen (vgl. 2,18), vielleicht auch als Ge- 
stirnsgottheiten (vgl. 2,16). Der religionsgeschichtliche Ort dieser Vorstel- 
lungen ist nicht hinreichend aufgeklärt. Vermutlich haben sich hier jü- 
disch-apokalyptische Motive mit solchen aus dem Hellenismus und aus 
den Mysterienreligionen verbunden; ein System gnostischer Emanatio- 
nen erscheint eher noch verfrüht. 

Wie begegnet nun der Kol solchen Vorstellungen? Zum einen erschei- 
nen alle Mächte zwischen Himmel und Erde grundsätzlich als Teil der in 
Christus, dem Haupt, geschaffenen Welt. Dies wird bereits in 1,16 deut- 



Johannes Beutler 410 

lieh. Es verschlägt dabei wenig, ob die Reihung der Aussagen als ganze 
auf das überlieferte hymnische Fragment zurückgeht oder ob der Verfas- 
ser des Kol etwa die Aussagen über die •Throne und Herrschaften, 
Mächte und Gewalten" ergänzend hinzugefügt hat (wie eine Reihe neue- 
rer Autoren meinen). Schon innerhalb von Kol 1,15-20 wird die Vor- 
rangsstellung Christi über die Mächte jedoch auch heilstheologisch be- 
gründet. Kraft seines Heilstodes und seiner Auferweckung hat Christus 
für alles, •was im Himmel und was auf Erden ist", Frieden gestiftet 
(1,20), womit erneut die Überlegenheit Jesu auch über die Himmelswe- 
sen dokumentiert ist. Zumindest für den Verfassser des Kol dürfte der 
entscheidende Grund für die Überlegenheit Christi über die Mächte in 
seinem Heilstod und in seiner Auferweckung gelegen haben. Dies zeigt 
vor allem ein Blick auf das zweite Kapitel. 

Auch hier steht der Gedanke der Überlegenheit Christi kraft seiner 
Stellung als Herrscher und Haupt der Schöpfung voran. In ihm wohnt die 
ganze Fülle der Gottheit leibhaft (2,9). Die Kolosser nehmen daran teil, 
wie kommentierend und konkretisierend eingeschoben wird (2,10a). Da- 
durch, daß Christus das Haupt der gesamten Schöpfung ist, ist er auch 
Haupt für jedwede Macht und Gewalt, wie nun weiter geschlossen wird 
(2,10 b). Sie ist also von ihm abhängig und ihm unter- und zugeordnet. 
Doch liegt der Akzent im folgenden eindeutig auf der Hauptstellung Jesu 
Christi kraft seines Heilswerkes. Vermutlich in Auseinandersetzung mit 
judaistischen Strömungen innerhalb oder am Rande der Gemeinde wird 
an die Stelle der äußeren Beschneidung der Gemeindemitglieder eine 
nicht von Händen gemachte gesetzt, die im Ablegen des fleischlichen 
Menschen besteht (2,11). Im Klartext heißt dies der Empfang der Taufe 
als Vereinigung mit Tod und Auferstehung Jesu (2,12 f auf der Grundlage 
von Rom 6,1-11) und Vernichtung des gegen die Sünder ausgestellten 
Schuldscheins (2,13 in Anspielung auf den titulus crucis Mk 15,26 parr.). 
Eben dadurch werden die Mächte und Gewalten bezwungen, d. h. ihrer 
Macht entkleidet, als solche öffentlich zur Schau gestellt und von Jesus 
als Trophäe in seinem Triumphzug herumgeführt (2,14). Für die Theolo- 
gie unseres in der Paulustradition stehenden Verfassers scheint dies der 
grundlegende Gedanke zu sein. Dies hatte sich uns schon bei der Bestim- 
mung des Verhältnisses von Tradition und Redaktion im hymnischen 
Textabschnitt 1,15-20 gezeigt. Für ihn leiten sich also eher die schöp- 
fungstheologischen Aussagen aus den soteriologischen ab als umgekehrt 
(vermutlich im Gegensatz zu seiner Quelle oder Tradition). 

Die Frage, wieweit die Annahme geschaffener Geister zu den unver- 
zichtbaren Aussagen unseres Textes oder nur zu seinem Weltbild gehört, 
ist hermeneutischer Art und wird bislang kontrovers beantwortet. Noch 



Das universale Heil in Christus nach dem Kolosserbrief 411 

für H. Schlier sind die •Mächte und Gewalten"4 eine auch vom heutigen 
Christen ernstzunehmende Realität. Auf der einen Seite mag hier die Er- 
fahrung des Bösen in der nationalsozialistischen Ära eine Rolle gespielt 
haben, auf der anderen die theologische Auseinandersetzung mit der exi- 
stentialen Interpretation des Neuen Testaments durch Rudolf Bultmann. 
In der systematischen Theologie wird die gleiche Frage im Zusammen- 
hang des ersten Glaubensartikels diskutiert, ob nämlich aus dem Be- 
kenntnis zu Gott als •Schöpfer der sichtbaren und der unsichtbaren 
Dinge" folgt, daß es auch unsichtbare Dinge oder Wesen geben muß. 
Dem Text des Credo wird man vermutlich dadurch gerecht, daß man fest- 
hält, daß Gott der Schöpfer von allem ist, sei es nun sichtbar oder nicht, 
ohne daß damit notwendigerweise Aussagen über die Existenz bestimm- 
ter geschaffener Wesen impliziert sind. Analoges dürfte von der Herr- 
schaftsstellung Christi über die •Mächte und Gewalten" gelten. Dabei ge- 
nügt nicht der Nachweis, daß für den Verfasser des Kol die Existenz von 
(unsichtbaren) •Mächten und Gewalten" eine Realität war. Nicht die 
subjektive Aussageintention oder gar Vorstellungswelt des Verfassers be- 
gründet die verbindliche Glaubenslehre, sondern der von ihm hinterlas- 
sene Text als Gegenstand der je neu zu aktualisierenden Auslegung. In 
unserem Falle kommt hinzu, daß die Existenz von Zwischenwesen nicht 
zur religiösen Welt des Verfassers, sondern zu derjenigen seiner Gegner 
in Kleinasien gehörte. So ist es durchaus möglich anzunehmen, daß er be- 
reits seine Aussagen so verstand, daß sie die Herrschaftsstellung Jesu 
Christi über alle sichtbaren und unsichtbaren Mächte und Gewalten fest- 
hielten, wenn und soweit solche existieren sollten. Eine gewisse Skepsis 
gegenüber den •Elementen dieser Welt" in 2,8.20 ist dabei deutlich. 

4. Der Ausschluß zusätzlicher Heilsbedingungen 

Vor dem Übergang zur Paränese (3,1 -4,6) zieht der Verfasser einige Kon- 
sequenzen aus der Auseinandersetzung mit der •Philosophie" (2,8) der 
Irrlehrer (2,16-23). Obwohl die genaue Gestalt der bekämpften Lehre un- 
scharfbleibt, lassen sich doch einige ihrer Grundzüge herausstellen. Zum 
einen ist sie vermutlich vom Judentum beeinflußt. Darum der Verweis 
auf •Fest, Neumond oder Sabbate" (2,16). Auch die einschränkenden 
Speisebestimmungen könnten sich wenigstens zum Teil von hier herleiten 
(•Essen und Trinken" 2,16; •berühre, verkoste nicht" 2,21). Zum andern 

4 Vgl. H. Schlier, Mächte und Gewalten im Neuen Testament (Ouaestiones Disputatae 3). 
Freiburg i. B. 1958. 



Johannes Beutler 412 

scheint hinter der gegnerischen Auffassung von Religion ein dualisti- 
sches Denken zu stehen. Dafür spricht vor allem das Kennen und Beach- 
ten von Tabus, die einen Teil der materiellen Wirklichkeit von Berührung 
und Genuß ausschließen (2,21). Der Verzicht im körperlichen Bereich er- 
scheint zwar als Demut (2,18.23), beruht aber doch auf eigener asketi- 
scher Leistung (durch Fasten oder andere Formen von Enthaltsamkeit) 
und selbstgewählter Form von religiöser Observanz (2,23), auch den En- 
geln gegenüber (2,18). Die Annahme ist nicht zwingend, wohl aber 
sprachlich gut begründet, daß sich die Gegner etwas auf ihre mystischen 
Visionen zugute hielten, die sie im Rahmen der Initiation in einen Myste- 
rienkult erhielten.5 

Aus verschiedenen Gründen widerspricht eine solche Form von Reli- 
giosität diametral dem Glauben, den der Verfasser mit der Gemeinde von 
Kolossä teilt. Zunächst orientiert sich eine solche Religiosität am Vorläu- 
figen, am •Schatten des Zukünftigen" (2,17), und nicht an der ein für alle- 
mal durch Christus geschaffenen Wirklichkeit selbst. Der menschliche 
Leib gehört Christus, der auf der Seite der vollen Wirklichkeit oder der 
Urbilder steht (ebd.). Auf der anderen Seite gehört der Glaubende zu dem 
überindividuellen Leib Christi, der aus Gelenken und Bändern zusam- 
mengehalten wird, und besitzt in Christus sein Haupt und damit auch 
seine alleinige Würde (2,19). Jeder Kult eines geschaffenen Wesens, und 
sei es auch ein Engel, würde hinter diese Würde zurückfallen und den 
Christen um den ihm zustehenden Kampfpreis bringen (2,18). 

Der einzige Dualismus, den der Verfasser festhält, ist derjenige zwi- 
schen der von den Elementen beherrschten Welt des alten Äon und dem 
neuen Äon, der durch die Teilnahme am Tod Christi (in der Taufe) für 
die Kolosser angebrochen ist (2,20). Er ist also eher zeitlicher als räumli- 
cher Natur. Seitdem stehen die Gemeindemitglieder nicht mehr unter den 
Anweisungen, die ihnen Menschen verbindlich erteilen wollen (2,20.22) 
und die nur den Schein von Weisheit besitzen (2,23). 

5. Zusammenfassung 

In kaum einer Schrift des Neuen Testaments ist das universale Heil so 
ausdrücklich thematisiert wie im Kolosserbrief. Auf der einen Seite ist die 
gesamte Schöpfung in Christus und auf ihn hin geschaffen (1,15-18a), 
auf der anderen Seite hat sie auch Teil an der umfassenden Versöhnung, 

5 Dies wäre die naheliegendste Deutung des ho heoraken embateuon; vgl. zuletzt Pokorny 
z. St., der an die Einweihung in eine gnostische Sekte denkt. 



Das universale Heil in Christus nach dem Kolosserbrief 413 

die Gott in Christus geschenkt hat (1,18b-20). Konkret wird ihr das Heil 
durch die universale Verkündigung des Evangeliums zuteil (1,6.23), nach 
dem Gott auch den Heiden den Reichtum seiner Herrlichkeit zukommen 
lassen wollte (1,26 ff). 

Die universale Sicht des Verfassers hat zur Folge, daß es keine Mächte 
gibt, die gegen Gott oder die Christen ihr Haupt erheben könnten. Ihr Ur- 
teil ist grundsätzlich gesprochen. So wie Christus als Haupt und Urbild 
der Schöpfung Herr auch aller Mächte und Gewalten ist, so hat er in sei- 
nem Tod auch alles besiegt, was sich zwischen Gott und den Menschen 
stellen könnte. Jeder Kult, der sich demnach auf ein Stück geschaffene 
Wirklichkeit, und sei es ein Engel, richtet, führt vom Wege ab und miß- 
achtet Christus als das Haupt von allem. Jede asketische Praxis, die Teile 
der materiellen Welt ausgrenzt, verbietet oder für Tabu erklärt, nimmt die 
Universalität der Herrschaft Christi nicht ernst und besitzt nur den 
Schein von Weisheit und Philosophie. Die einzig wahre Weisheit ist die 
des universal verkündeten Evangeliums von Christus, dem Geheimnis 
(mysterion) Gottes, •in dem alle Schätze der Weisheit (sophia) und der Er- 
kenntnis (gnosis) verborgen sind" (2,2 f)- 

Fragt man nach dem Stellenwert außerchristlicher Religionen in der 
Sicht des Kolosserbriefes, so wird man sagen können, daß sie nur in dem 
Sinne überwunden sind, als sie gegenüber dem universalen Heil in Chri- 
stus Einschränkungen verkünden - mögen sie nun theoretischer oder 
praktischer Natur sein. Nur jene Lehre ist mit dem Heil in Christus unver- 
einbar, die die umfassende Herrschaftsstellung Christi bestreitet oder 
dem Glauben an ihn weitere als verbindlich ausgegebene Heilsbedingun- 
gen hinzufügt. Wahre Religiosität mißt sich hier also daran, wieweit sie 
mit dem Universalismus der christlichen Heilsverkündigung vereinbar 
ist. 




