Das universale Heil in Christus
nach dem Kolosserbrief

Johannes Beutler, Frankfurt am Main

Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil hat sich die Frage nach dem Ver-
héltnis des Christentums zu den nichtchristlichen Religionen immer stér-
ker in den Vordergrund geschoben. Dies hat verschiedene Ursachen.
Zum einen hat der schwindende EinfluBl des Christentums in der westli-
chen Welt besonders bei der mittleren und jiingeren Generation die Frage
nach anderen religiosen Heilswegen als dem des Christentums wachwer-
den lassen. Zum anderen stellt sich die Frage nach dem Heil auBlerhalb
des Christentums auch als theologisches Problem, zumal dann, wenn sich
die Kirche um ein verbessertes Verhiltnis zu den anderen Religionen und
um den Dialog mit ihnen bemiiht. Nicht selten wird — zumal von traditio-
nalistischer Seite - einem solchen Dialog entgegengehalten, dal es eine
zum Heil filhrende Wahrheit auBler der ausdriicklich angenommenen
christlichen Botschaft nicht geben kénne. Dies wiirde letztlich jeden auf-
richtigen Dialog ausschlieBen. Doch scheint schon die Heilige Schrift ein
so enges Verstindnis des Grundsatzes vom alleinigen Heil in Christus
nicht vorauszusetzen. So wird jiingst erneut und vertieft nach dem Chri-
stentum als Heilsweg nach dem Zeugnis der Heiligen Schrift gefragt. Wie
verhalten sich Universalitdt des Heils in Christus und Verschiedenheit
der Zugangswege zu diesem Heil zueinander?

In wenigen Schriften des Neuen Testaments wird die Universalitiit des
Heils in Jesus Christus so ausdriicklich thematisiert wie im Kolosserbrief
(Kol). Dies diirfte mit den Entstehungsumstinden des Briefes zu tun ha-
ben. Mit dem iiberwiegenden Teil der heutigen Forschung sehen wir im
Kol ein Werk der frithesten Paulusrezeption. Es erhilt sein Profil durch
die Auseinandersetzung mit einer hiretischen Stromung, die die Gestalt
Jesu Christi einem Kosmos von Mittel- und Zwischenwesen zuordnete,
die zwischen Gott und der Kreatur standen (vgl. unten, 2 und 3), und die
als Voraussetzung fiir die Gemeinschaft mit Gott Praktiken forderte, die
iiber den Glauben hinausgingen (s. u., 4).



Johannes Beutler 404

1. Die allgemeine Berufung zum Evangelium

Die allgemeine Berufung zum Heil klingt bereits in den eroffnenden Ab-
schnitten des Kol an. Nach dem Priskript (1,1f), in dem sich Paulus als
»durch den gottlichen Willen berufener Apostel“ zusammen mit Timo-
theus vorstellt, geht er zum Dank an Gott fiir den guten Zustand der Ge-
meinde (1,3-8) und zur Bitte fiir sie iiber (1,9-20). Der Dank des Paulus
bezieht sich auf den Glauben der Gemeinde in Jesus Christus und die in
ihr gelebte Liebe, beide verankert in der Hoffnung, die der Gemeinde
aufgrund der Verkiindigung des Evangeliums zuteil wurde (1,4f). Dies ist
zu der Gemeinde gelangt, wie es auch auf der ganzen Welt Friichte trigt
und wichst (1,6). Damit 6ffnet sich erstmals ein weltweiter Horizont des
Heils innerhalb des Kol.

Daf dieses Heil Geschenk gottlicher Berufung ist, zeigt sich in den er-
sten vier Versen der folgenden Bitte des Paulus (V. 9-12). Wir betrachten
sie als ein durchgehendes Satzgebilde!. Der Inhalt der Bitte des Paulus
wird dabei nacheinander durch einen Finalsatz, einen Infinitiv und vier
Partizipien angegeben. An das Dativobjekt des letzten schlieBt sich ein
weiteres, darauf bezogenes Partizip an, das semantisch zum Thema des
»Dankens“ zurickleitet.

Der beherrschende Inhalt der Bitte des Paulus, wie er in dem einleiten-
den Finalsatz (V. 9d) zum Ausdruck kommt, besteht in der Einsicht der
Kolosser in den gottlichen Willen in aller Weisheit und allem geistlichen
Verstidndnis. So wie Gott fiir Paulus einen konkreten Willen (thelema, V.
1) hatte, kraft dessen er ihn zum Apostolat berief, so besitzt er auch fiir
die Kolosser eine klare Heilsabsicht (thelema, V. 9), die diese erkennen
sollen. Dal} es sich dabei nicht nur um géttliche Gebote, sondern um die
Verwirklichung von Gottes Heilswillen handelt, zeigt der Gebrauch des
Verbs ,,wollen (thelein)* in 1,27. Hier geht es ausdriicklich um das Ge-
heimnis des fiir die Heiden bereitliegenden Heils, das den Adressaten
kundwerden soll, und in diesem Zusammenhang dann auch um die ,, Voll-
kommenheit“ jedes Menschen ,,in Christus“ (1,28). Noch weitere Per-
spektiven eroffnet der Eingangshymnus des Epheserbriefes (Eph 1,3-14),
der auf dem Kol aufbaut und die Berufung von Juden und Heiden zum
Glauben und Heil in Christus ausdriicklich als ,,Willen Gottes“ hinstellt
(Eph 1,5.9.11).

Wenn Paulus darum betet, dall den Kolossern die Einsicht in Gottes
Willen geschenkt wird, so geht es also zundchst um Einblick in die Tiefe

! Die griechische Textausgabe von Nestle-Aland fiigt vor der Wendung ,,mit Freude* in V.
11 etwas willkiirlich einen Punkt und den Beginn eines neuen Absatzes ein.



Das universale Heil in Christus nach dem Kolosserbrief 405

der eigenen Berufung (V. 9), dann aber auch um einen der Berufung ent-
sprechenden ,,Wandel® in rechter Tat und wachsender glidubiger Verbin-
dung mit Gott (V. 10), auch in der Auseinandersetzung mit widrigen
Michten — sei es in Geduld, sei es in GroBmut bei erlittener Unbill. Mit
dem vierten und letzten Partizip in V. 12 fordert Paulus auf zu froher
Dankbarkeit gegeniiber dem Gott, der ihm und seinen Adressaten ,,An-
teil am Los der Heiligen im Licht gewéhrt hat“. Der Gedanke geht iiber
die bisherigen Aussagen zum gottlichen Heilswillen insofern hinaus, als
er nicht nur die Berufung zum Heil, sondern auch das Ergreifen des gott-
lichen Angebots auf das Wirken Gottes zuriickfiihrt. Doch bleibt diese
Aussage ganz im Rahmen der Vorstellungen, die auch das iibrige NT vom
Verhiltnis géttlicher Gnade und menschlicher Mitwirkung an den Tag
legt (vgl. den zweiten Beleg des Verbs hikanoo innerhalb des NT in 2 Kor
3,5f, wo es um die Berufung und Befihigung des Paulus zum Dienst der
Verkiindigung geht).

In teils traditionellen, teils auch ungewohnten Formulierungen entfal-
tet der Verfasser in Kol 1,13 noch einmal das géttliche Heilshandeln: Be-
freiung von der ,,Macht der Finsternis“ (vgl. Lk 22, 53) und Versetzung in
das ,,Reich seines geliebten Sohnes“, womit der Gedanke der Gottesherr-
schaft christologisch weitergefiihrt (vgl. Mt 13,415 16,28 20,21; Lk 1,33;
22,29f; 23,42; Joh 18,36; Eph 5,5; 2 Tim 4,1.18; Hebr 1,8; 2 Petr 1,11)
und eindeutig auf die Gegenwart der Glaubenden bezogen wird. V. 14 Iei-
tet dann zu den christologischen Aussagen iiber, wobei erneut auf iiber-
lieferte Formulierungen zuriickgegriffen wird.

Fassen wir bis hierhin zusammen, so ergibt sich, daB es nach dem Ver-
fasser eine grundsitzlich alle Volker, ja jeden Menschen umfassende Be-
rufung zum Heil in Christus gibt, und dal das Ergreifen dieser Moglich-
keit im Glauben und christlichen Handeln noch einmal Geschenk der
gottlichen Befihigung und Gnade ist, ohne daB8 damit die menschliche
Mitwirkung eingeschrinkt erscheint.

2. Christus als Haupt der Schépfung und Erstling der Entschlafenen

In den Versen 15-20 greift der Verfasser vermutlich auf liturgisch vorge-
prigtes Gut zuriick, auch wenn sich die Gestalt eines libernommenen
,Hymnus* nicht einwandfrei rekonstruieren 14Bt. Deutlich sind als Struk-
tursignale das Relativpronomen ,hos“ und die Bezeichnung Jesu als
., Erstgeborener (prototokos)* in V. 15 und 18 sowie der jeweils daran an-
schlieBende Begriindungssatz (hoti en auto)in V. 16 und 19. Dieser dop-
pelte Einsatz erlaubt die Einteilung des Textes in zwei Strophen, von de-



Johannes Beutler 406

nen die erste den Vorrang Jesu Christi in der Schopfung und die zweite
denjenigen unter den Entschlafenen, d. h. in der Erldsung besingt. Die
vier Zeilen vom Ende von V. 16 (,alles ist durch ihn und auf ihn hin ge-
schaffen®) bis V. 18a (,,und er ist das Haupt des Leibes der Kirche*) er-
weisen sich unter sich noch einmal als ein ebenmiBig aufgebautes Ge-
bilde nach dem Schema a-b-a-b, das inhaltlich iber die Aussage von V.
15-16 € nicht hinausfiihrt. Mit neueren Autoren kénnen wir hier von einer
»Zwischenstrophe* sprechen, die den Gedanken der ersten Strophe ver-
tieft.

Versuche, hinter dem iiberlieferten Text zu einer ilteren, dem Verfasser
bereits vorliegenden Textgestalt zu gelangen, haben sich als schwierig er-
wiesen. Kaum bestritten wird ein doppelter Zusatz des Verfassers zum
tiberlieferten Liedgut: in V. 18a fillt die Nennung ,,der Kirche* aus dem
bisherigen schopfungstheologischen Gedanken heraus und sprengt auch
duBerlich die sonst beachtete Zeilenldnge; in V. 20 bringt die Wendung
»durch das Blut seines Kreuzes“ einen paulinisch inspirierten Erlésungs-
gedanken ein, der in seinem Kontext etwas fremd wirkt und ebenfalls das
Satzgebilde zu sprengen droht (vgl. auch das unsichere ,,di’ autou “vor der
abschlieBenden Wendung ,,sei es das auf Erden, sei es das im Himmel*).
Mit E. Kdsemann? und anderen neueren Auslegern® werden wir hier Zu-
sdtze des Verfassers zum tiberlieferten hymnischen Fragement erkennen
diirfen.

Weitergehende Versuche der Unterscheidung zwischen Tradition und
Redaktion bzw. Redaktionen bleiben gewagt und haben bislang keinen
Konsens zu erzielen vermocht. Wir gehen also bei der Interpretation der
Verse 15-20 vom vorliegenden Text aus und rechnen nur mit den erwihn-
ten redaktionellen Zusitzen in V. 18 und 20.

Grundgedanke der ersten Strophe (v. 15-16¢) wie der Zwischenstro-
phe (V. 16f-18a) ist die Erschaffung der Welt in Christus. Dieser Ge-
danke ist innerhalb des Neuen Testamentes weder neu noch einzigartig.
So uiberliefert bereits Paulus in 1 Kor 8,6 ein liturgisch gepréagtes Stiick, in
dem es heift: ,,und ein Herr ist Jesus Christus, durch den das All ist und
durch den wir sind“. Eine analoge Aussage macht der Johannesprolog in
Joh 1,3, vgl. 10. Die Parallelstelle aus dem Johannesevangelium ist inso-
fern interessant, als sie sich auf den géttlichen Logos bezieht. Von hier
aus fithren Spuren zuriick zum philonischen Logos als Weltschopfer und
zur gottlichen Weisheit als Erstling, wenn nicht Mittler der Schopfung.

* Eine urchristliche Taufliturgie, in: Festschrift fiir R. Bultmann. Stuttgart 1949, 133-148.
* Vgl. die Kommentare von H. Conzelmann, 1962; E. Lohse, 1968; E. Schweizer, 1976: J.
Gnilka, 1980; P. Pokorny, 1987; M. P. Horgan, 1990).



Das universale Heil in Christus nach dem Kolosserbrief 407

Die Bezeichnung Jesu als ,,Bild“ des unsichtbaren Gottes gemahnt an
Gen 1,27 vom ersten Menschenpaar (vgl. Kol 3,10; auf Adam bezogen in
| Kor 11,7), aber auch an die christologische Verwendung des Gedan-
kens in 2 Kor 4,4, wobei Jesus als ,,Abbild“ Gottes dann auch ,,Urbild*
fiir die Glaubigen werden kann (R6m 8,29; 2 Kor 3, 18). Jesus als ,,Erstge-
borener der ganzen Schépfung® erinnert an seine Bezeichnung als , ar-
che“ (Haupt, Anfang) der Schopfung in Offb 3,14 und diirfte hier wie
dort jiidisch-weisheitliche Wurzeln haben.

Schwieriger bleibt die Bezeichnung Christi als ,,Haupt (kefale) des Lei-
bes“ in V. 18 a. Der urspriingliche Gedanke des hymnischen Fragments
diirfte wohl gewesen sein, daB Christus als Weltenschopfer eine Vorrang-
stellung in dem als Leib vorgestellten Weltganzen hat, vergleichbar der
Weltseele in Platons Timaios (30 B; vgl. Epict. Diss. 1,14,2; Philo, Spec.
Leg. 96; Diog. Laert., vitae phil. VII 142f). Wieweit gnostische Texte un-
abhingig vom Christentum diese Idee aufweisen, bleibt umstritten. In der
Schrift Bronte aus Nag Hammadi (NHC VL, 2: 17,15ff) und im Evange-
lium Veritatis (NHC 1,3: 18,29-40) sowie weiteren Texten bei Pokorny
erscheint die Vorstellung eines kdrperhaften Weltganzen, dessen Glieder
in die Gottheit oder Offenbarergestalt inkorporiert werden. Solche Mo-
delle klingen noch im Kol und Eph an, sind aber an unserer Stelle klar ab-
gewiesen durch die Umdeutung auf den ,,Leib der Kirche®. Der Verfasser
des Kol sieht Jesus also im Ubergang zur zweiten Strophe als Haupt eines
Teils der geschaffenen Realitdt, ndimlich der Gemeinde der in und an Je-
sus Christus Glaubigen. Damit ist bereits der Ubergang zu den Aussagen
iiber die Vorrangstellung Jesu Christi im Bereich der Erlésung gegeben.

Erneut gibt der Verfasser hier den Wortlaut des iiberlieferten Hymnus
wieder. Jesus Christus ist ,,der Anfang®, was sprachlich dem ,,Haupt* (V.
18 a), sachlich dem ,,Urbild“ (V. 15) nahekommt. Nur beziehen sich jetzt
die Aussagen auf die Erldsungsordnung, und dies wohl schon im iiberlie-
ferten hymnischen Text. Die Erlosung erweist und begriindet sich in Jesu
Auferweckung von den Toten, von denen er der ,,Erstling” (vgl. V. 15)
wird (zur Sache vgl. Offb 1,5). Durch die doppelte Hauptstellung hat Je-
sus ,,in allem den Vorrang* (der nur hier im NT begegnende Ausdruck
spricht eher gegen als fiir eine Erweiterung durch den Verfasser, trotz der
fehlenden Symmetrie mit der 1. Strophe). In Jesus gefiel es der géttlichen
,Fiille“, Wohnung zu nehmen (vgl. Joh 1, 14: auch an unserer Stelle ste-
hen Vorstellungen vom ,,Wohnen* der géttlichen Weisheit unter den
Menschen im Hintergrund). Der Gedanke klingt erneut schépfungstheo-
logisch, wird aber soteriologisch weitergefiihrt: durch das Gestaltwerden
der gottlichen ,,Fiille“ in Christus wird das All auf Gott hin verséhnt und
so Frieden gestiftet. Wiederum konnte der Gedanke im Sinne der Uber-



Johannes Beutler 408

windung zentrifugaler Tendenzen in der Schopfung aufgefalit werden.
Doch klért hier der Verfasser durch den Zusatz: ,,durch das Blut seines
Kreuzes* (V. 20b). Das Entzweite wird also nicht vereint allein schon
durch das Gekommensein Jesu Christi, sondern durch sein Versohnungs-
werk am Kreuz. So wird dann auch deutlich, daB der von Christus ge-
schaffene Friede nicht Erde und Himmel miteinander, sondern beide mit
Gott vereint (vgl. die andersartige Rezeption in Eph 2, 14-16, wo das Blut
Jesu Frieden stiftet zwischen Juden und Heiden).

Daf3 es iiberhaupt der Versohnung der geschaffenen geistigen und ma-
teriellen Wirklichkeit durch Jesus Christus bedarf, ist nicht selbstver-
stindlich. Die Tatsache ihres Geschaffenseins in Jesus Christus scheint
dem eher zu widersprechen. Vorausgesetzt wird also das Nein der ge-
schaffenen Wirklichkeit zur Einheit von Gott her, sei es durch die Wider-
setzlichkeit der himmlischen ,,Throne und Herrschaften, Machte und Ge-
walten®, sei es durch die Siinde der Menschen. Auf der anderen Seite
erstaunt die Universalitit der Heilsperspektive, die der Text in der Be-
schreibung des Vers6hnungswerkes Jesu erkennen 14Bt: versshnt wird
mit Gott nicht nur, wer oder was sich Gott wissentlich und willentlich wi-
dersetzt hat bzw. wer oder was den Weg der Umkehr antritt, sondern ,,das
All“ (V. 20). Hier klingt ein Gedanke an, den Paulus im Rahmen seiner
Geschichtstheologie fir den Zielpunkt der Geschichte in den Blick
nimmt, nimlich die Ubergabe der Herrschaft des Sohnes an den Vater
nach der Vollendung des Heilswerkes (vgl. 1 Kor 15,27f). Im Unterschied
zu Paulus verlegt der Kol die Versdhnung des Alls freilich in die christli-
che Gegenwart, indem er sie mit dem Kreuzestod Jesu gegeben sieht.

Freilich wird fiir den Verfasser des Kol die Erlosung des Alls erst kon-
kret im Raume der Kirche. Das zeigen die Verse 1,21-23, die sich als eine
Art Erlduterung des voranstehenden Hymnus verstehen lassen. Erneut
begegnet hier die Deutung des ,,Leibes“ Christi auf die Kirche. Durch
den Tod Christi sind die Christen ihm einverleibt. Von ihrer Seite her ge-
schieht die ,Einverleibung“ durch die Annahme des Evangeliums im
Glauben (V. 23) und durch einen Wandel in Heiligkeit und Untadeligkeit
vor Gott (V. 22), der freilich noch einmal Wirkung der géttlichen Beru-
fung ist (konsekutiver Infinitiv des parasthesai). Gott versohnt also in der
Sicht des Verfassers das All dadurch mit sich, daB er unter aller Kreatur
(V. 23) das Evangelium verkiinden 148t, aufgrund dessen die Menschen,
auch die Heiden, im Glauben das Heil finden. Ein aller Schopfung er-
moglichtes und verkiindetes Heil wird also Wirklichkeit in der Kirche.

DaB die Evangeliumsverkiindigung des Paulus auf ,jeden Menschen*
ausgerichtet bleibt, zeigt der folgende Abschnitt (1,24-29), in dem Paulus
diese Offenheit seiner Verkiindigung dreimal betont (V. 28). Eine Aus-



Das universale Heil in Christus nach dem Kolosserbrief 409

sage tiber die Heilsmoglichkeit von Menschen, die die apostolische Ver-
kiindigung nicht vernommen haben, fehlt. Diese Erwédgung bleibt auler-
halb der Perspektive des Verfassers. Dabei ist freilich der Gedanke der
»~Allverséhnung® im tiberlieferten Hymnus wie in seiner Interpretation
durch den Verfasser im Auge zu behalten. Grundsitzlich liegt das Heil
also fiir ,,jedermann“ bereit. Paulus verkiindigt nur, was Gott in Schép-
fung und Erl6sung grundgelegt hat.

3. Die Unterwerfung der Méchte

Aus der Vorrangstellung Jesu Christi innerhalb der Schépfung und aus
seinem allumfassenden Heilswerk ergibt sich auch, da} es keinerlei
Macht geben kann, die in Wettbewerb mit ihm treten kénnte. Eben dies
scheint jedoch eine im Bereich der Adressaten verbreitete Auffassung ge-
wesen zu sein. Im ersten Kapitel setzt sich der Verfasser mit ihr noch indi-
rekt auseinander, im zweiten dann ausdriicklich.

Schon der vom Verfasser in 1,15-20 zitierte Hymnus (oder liturgische
Text) beschreibt Jesus Christus als den ,,Erstgeborenen aller Schépfung®
(1,15). Die Aussage, daB alles in ihm geschaffen sei (V. 16a), wird dann
im folgenden spezifiziert: alles ,,in den Himmeln und auf Erden, das
Sichtbare und das Unsichtbare, Throne und Herrschaften, Michte und
Gewalten® (V. 16 c—¢). Das Gegensatzpaar Himmel - Erde entspricht am
ehesten biblischer Vorstellung, der Gegensatz sichtbar — unsichtbar eher
hellenistischem Denken. Eine Beschreibung der Totalitdt der Wirklich-
keit hitte hier aufhéren kénnen. Doch war die unsichtbare Welt fiir die
Irrlehrer im Bereich der Gemeinde von Kolossé offenbar belebt von einer
Vielzahl von geschaffenen Méchten, die als Mittelwesen zwischen Gott
und den Menschen traten und das Geschick des Menschen bestimmten.
Ihre Bezeichnung wechselt im Laufe des Briefes. Von ,, Thronen* und
»Herrschaften* ist nur hier im Kol die Rede, von ,,Michten und Gewal-
ten“ haufiger (vgl. 2,10.15). Sie erscheinen einerseits als ,, Weltelemente*
(2,8.20), anderseits als Engelwesen (vgl. 2,18), vielleicht auch als Ge-
stirnsgottheiten (vgl. 2, 16). Der religionsgeschichtliche Ort dieser Vorstel-
lungen ist nicht hinreichend aufgeklart. Vermutlich haben sich hier jii-
disch-apokalyptische Motive mit solchen aus dem Hellenismus und aus
den Mysterienreligionen verbunden; ein System gnostischer Emanatio-
nen erscheint eher noch verfriiht.

Wie begegnet nun der Kol solchen Vorstellungen? Zum einen erschei-
nen alle Michte zwischen Himmel und Erde grundsitzlich als Teil der in
Christus, dem Haupt, geschaffenen Welt. Dies wird bereits in 1,16 deut-



Johannes Beutler 410

lich. Es verschligt dabei wenig, ob die Reihung der Aussagen als ganze
auf das Uberlieferte hymnische Fragment zuriickgeht oder ob der Verfas-
ser des Kol etwa die Aussagen iiber die , Throne und Herrschaften,
Maichte und Gewalten“ ergdnzend hinzugefiigt hat (wie eine Reihe neue-
rer Autoren meinen). Schon innerhalb von Kol [, 15-20 wird die Vor-
rangsstellung Christi tiber die Méachte jedoch auch heilstheologisch be-
griindet. Kraft seines Heilstodes und seiner Auferweckung hat Christus
fiir alles, ,,was im Himmel und was auf Erden ist“, Frieden gestiftet
(1,20), womit erneut die Uberlegenheit Jesu auch iiber die Himmelswe-
sen dokumentiert ist. Zumindest fiir den Verfassser des Kol diirfte der
entscheidende Grund fiir die Uberlegenheit Christi iiber die Michte in
seinem Heilstod und in seiner Auferweckung gelegen haben. Dies zeigt
vor allem ein Blick auf das zweite Kapitel.

Auch hier steht der Gedanke der Uberlegenheit Christi kraft seiner
Stellung als Herrscher und Haupt der Schépfung voran. In ihm wohnt die
ganze Fiille der Gottheit leibhaft (2,9). Die Kolosser nehmen daran teil,
wie kommentierend und konkretisierend eingeschoben wird (2, 10a). Da-
durch, daf3 Christus das Haupt der gesamten Schopfung ist, ist er auch
Haupt fiir jedwede Macht und Gewalt, wie nun weiter geschlossen wird
(2,10b). Sie ist also von ihm abhéngig und thm unter- und zugeordnet.
Doch liegt der Akzent im folgenden eindeutig auf der Hauptstellung Jesu
Christi kraft seines Heilswerkes. Vermutlich in Auseinandersetzung mit
judaistischen Stromungen innerhalb oder am Rande der Gemeinde wird
an die Stelle der duBleren Beschneidung der Gemeindemitglieder eine
nicht von Hénden gemachte gesetzt, die im Ablegen des fleischlichen
Menschen besteht (2,11). Im Klartext heiBt dies der Empfang der Taufe
als Vereinigung mit Tod und Auferstehung Jesu (2, 12 f auf der Grundlage
von Rém 6,1-11) und Vernichtung des gegen die Siinder ausgestellten
Schuldscheins (2,13 in Anspielung auf den titulus crucis Mk 15,26 parr.).
Eben dadurch werden die Michte und Gewalten bezwungen, d. h. ihrer
Macht entkleidet, als solche 6ffentlich zur Schau gestellt und von Jesus
als Trophie in seinem Triumphzug herumgefiihrt (2, 14). Fiir die Theolo-
gie unseres in der Paulustradition stehenden Verfassers scheint dies der
grundlegende Gedanke zu sein. Dies hatte sich uns schon bei der Bestim-
mung des Verhiltnisses von Tradition und Redaktion im hymnischen
Textabschnitt 1,15-20 gezeigt. Fiir ihn leiten sich also eher die schép-
fungstheologischen Aussagen aus den soteriologischen ab als umgekehrt
(vermutlich im Gegensatz zu seiner Quelle oder Tradition).

Die Frage, wieweit die Annahme geschaffener Geister zu den unver-
zichtbaren Aussagen unseres Textes oder nur zu seinem Weltbild gehort,
ist hermeneutischer Art und wird bislang kontrovers beantwortet. Noch



Das universale Heil in Christus nach dem Kolosserbrief 411

fur H. Schlier sind die ,,Michte und Gewalten“* eine auch vom heutigen
Christen ernstzunehmende Realitit. Auf der einen Seite mag hier die Exr-
fahrung des Bosen in der nationalsozialistischen Ara eine Rolle gespielt
haben, auf der anderen die theologische Auseinandersetzung mit der exi-
stentialen Interpretation des Neuen Testaments durch Rudolf Bultmann.
In der systematischen Theologie wird die gleiche Frage im Zusammen-
hang des ersten Glaubensartikels diskutiert, ob nimlich aus dem Be-
kenntnis zu Gott als ,,.Schépfer der sichtbaren und der unsichtbaren
Dinge* folgt, daB es auch unsichtbare Dinge oder Wesen geben mufB.
Dem Text des Credo wird man vermutlich dadurch gerecht, dal man fest-
hélt, daBB Gott der Schopfer von allem ist, sei es nun sichtbar oder nicht,
ohne daBl damit notwendigerweise Aussagen iiber die Existenz bestimm-
ter geschaffener Wesen impliziert sind. Analoges diirfte von der Herr-
schaftsstellung Christi iiber die ,,Machte und Gewalten” gelten. Dabei ge-
niigt nicht der Nachweis, daB fiir den Verfasser des Kol die Existenz von
(unsichtbaren) ,,Méachten und Gewalten“ eine Realitéit war. Nicht die
subjektive Aussageintention oder gar Vorstellungswelt des Verfassers be-
griindet die verbindliche Glaubenslehre, sondern der von ihm hinterlas-
sene Text als Gegenstand der je neu zu aktualisierenden Auslegung. In
unserem Falle kommt hinzu, da3 die Existenz von Zwischenwesen nicht
zur religiosen Welt des Verfassers, sondern zu derjenigen seiner Gegner
in Kleinasien gehorte. So ist es durchaus méglich anzunehmen, daf3 er be-
reits seine Aussagen so verstand, daBl sie die Herrschaftsstellung Jesu
Christi iiber alle sichtbaren und unsichtbaren Michte und Gewalten fest-
hielten, wenn und soweit solche existieren sollten. Eine gewisse Skepsis
gegenliber den ,,Elementen dieser Welt“ in 2,8.20 ist dabei deutlich.

4. Der AusschluB} zusédtzlicher Heilsbedingungen

Vor dem Ubergang zur Pariinese (3, 1-4,6) zieht der Verfasser einige Kon-
sequenzen aus der Auseinandersetzung mit der ,,Philosophie” (2, 8) der
Irrlehrer (2, 16-23). Obwohl die genaue Gestalt der bekdmpften Lehre un-
scharf bleibt, lassen sich doch einige ihrer Grundziige herausstellen. Zum
einen ist sie vermutlich vom Judentum beeinfluBBt. Darum der Verweis
auf ,,Fest, Neumond oder Sabbate” (2,16). Auch die einschrinkenden
Speisebestimmungen konnten sich wenigstens zum Teil von hier herleiten
(,,Essen und Trinken*“ 2,16; ,,beriihre, verkoste nicht“ 2,21). Zum andern

*Vgl. H. Schlier, Mdchte und Gewalten im Neuen Testament (Quaestiones Disputatae 3).
Freiburg i. B. 1958.



Johannes Beutler 412

scheint hinter der gegnerischen Auffassung von Religion ein dualisti-
sches Denken zu stehen. Dafiir spricht vor allem das Kennen und Beach-
ten von Tabus, die einen Teil der materiellen Wirklichkeit von Beriithrung
und GenuB ausschlieBen (2,21). Der Verzicht im korperlichen Bereich er-
scheint zwar als Demut (2, 18.23), beruht aber doch auf eigener asketi-
scher Leistung (durch Fasten oder andere Formen von Enthaltsamkeit)
und selbstgewdhlter Form von religioser Observanz (2,23), auch den En-
geln gegeniiber (2,18). Die Annahme ist nicht zwingend, wohl aber
sprachlich gut begriindet, daB sich die Gegner etwas auf ihre mystischen
Visionen zugute hielten, die siec im Rahmen der Initiation in einen Myste-
rienkult erhielten.’

Aus verschiedenen Griinden widerspricht eine solche Form von Reli-
giositét diametral dem Glauben, den der Verfasser mit der Gemeinde von
Kolossi teilt. Zundchst orientiert sich eine solche Religiositidt am Vorlidu-
figen, am ,,Schatten des Zukiinftigen* (2, 17), und nicht an der ein fiir alle-
mal durch Christus geschaffenen Wirklichkeit selbst. Der menschliche
Leib gehort Christus, der auf der Seite der vollen Wirklichkeit oder der
Urbilder steht (ebd.). Auf der anderen Seite geh6rt der Glaubende zu dem
uberindividuellen Leib Christi, der aus Gelenken und Bindern zusam-
mengehalten wird, und besitzt in Christus sein Haupt und damit auch
seine alleinige Wiirde (2, 19). Jeder Kult eines geschaffenen Wesens, und
sei es auch ein Engel, wiirde hinter diese Wiirde zuriickfallen und den
Christen um den ihm zustehenden Kampfpreis bringen (2, 18).

Der einzige Dualismus, den der Verfasser festhilt, ist derjenige zwi-
schen der von den Elementen beherrschten Welt des alten Aon und dem
neuen Aon, der durch die Teilnahme am Tod Christi (in der Taufe) fiir
die Kolosser angebrochen ist (2,20). Er ist also eher zeitlicher als rdumli-
cher Natur. Seitdem stehen die Gemeindemitglieder nicht mehr unter den
Anweisungen, die ihnen Menschen verbindlich erteilen wollen (2,20.22)
und die nur den Schein von Weisheit besitzen (2, 23).

5. Zusammenfassung

In kaum einer Schrift des Neuen Testaments ist das universale Heil so
ausdriicklich thematisiert wie im Kolosserbrief. Auf der einen Seite ist die
gesamte Schopfung in Christus und auf ihn hin geschaffen (1, 15-18 a),
auf der anderen Seite hat sie auch Teil an der umfassenden Versohnung,

5 Dies wiire die naheliegendste Deutung des ho heoraken embateuon; vgl. zuletzt Pokorny
z. St., der an die Einweihung in eine gnostische Sekte denkt.



Das universale Heil in Christus nach dem Kolosserbrief 413

die Gott in Christus geschenkt hat (1,18 b-20). Konkret wird ihr das Heil
durch die universale Verkiindigung des Evangeliums zuteil (1,6.23), nach
dem Gott auch den Heiden den Reichtum seiner Herrlichkeit zukommen
lassen wollte (1,26 ff).

Die universale Sicht des Verfassers hat zur Folge, daB es keine Méchte
gibt, die gegen Gott oder die Christen ihr Haupt erheben kénnten. Thr Ur-
teil ist grundsitzlich gesprochen. So wie Christus als Haupt und Urbild
der Schopfung Herr auch aller Michte und Gewalten ist, so hat er in sei-
nem Tod auch alles besiegt, was sich zwischen Gott und den Menschen
stellen konnte. Jeder Kult, der sich demnach auf ein Stiick geschaffene
Wirklichkeit, und sei es ein Engel, richtet, fithrt vom Wege ab und mi-
achtet Christus als das Haupt von allem. Jede asketische Praxis, die Teile
der materiellen Welt ausgrenzt, verbietet oder fiir Tabu erklirt, nimmt die
Universalitit der Herrschaft Christi nicht ernst und besitzt nur den
Schein von Weisheit und Philosophie. Die einzig wahre Weisheit ist die
des universal verkiindeten Evangeliums von Christus, dem Geheimnis
(mysterion) Gottes, ,,in dem alle Schétze der Weisheit (sophia)und der Er-
kenntnis (gnosis) verborgen sind“ (2,2f).

Fragt man nach dem Stellenwert auBerchristlicher Religionen in der
Sicht des Kolosserbriefes, so wird man sagen kénnen, daf3 sie nur in dem
Sinne iiberwunden sind, als sie gegeniiber dem universalen Heil in Chri-
stus Einschrinkungen verkiinden — mégen sie nun theoretischer oder
praktischer Natur sein. Nur jene Lehre ist mit dem Heil in Christus unver-
einbar, die die umfassende Herrschaftsstellung Christi bestreitet oder
dem Glauben an ihn weitere als verbindlich ausgegebene Heilsbedingun-
gen hinzufiigt. Wahre Religiositdt miBt sich hier also daran, wieweit sie
mit dem Universalismus der christlichen Heilsverkiindigung vereinbar
1st.





