
Christus medicus, apothecarius, 
samaritanus, balneator. 
Motive einer ,medizinisch-pharmazeutischen Soteriologie' 

Markwart Herzog, München 

Die Angehörigen der sogenannten abrahamitischen Religionen, die ihren 
Glauben auf den ,Völkervater' Abraham zurückführen - Judentum, Chri- 
stentum und Islam1 -, vertreten ein monotheistisches Gottesbild. Mit dem 
ersten Gebot des alttestamentlichen Dekalogs ist die Existenz einer Viel- 
zahl von Göttern zwar nicht ausgeschlossen; doch eine positive Bewer- 
tung oder religiöse Verehrung der Gottheiten anderer Überlieferungsge- 
meinschaften, der ,Götzendienst' also (1 Kor 8,4-6), wird als schlimmster 
Frevel verurteilt und unnachsichtig verfolgt. 

Dennoch kann in religionsgeschichtlicher Sicht gezeigt werden, daß ins 
Gottesverständnis einer monotheistischen Überlieferungsgemeinschaft 
auch Elemente des Glaubens an andere Götter, ja sogar Eigenschaften 
der Gottheiten anderer Religionen gleichsam ,hineingewachsen' sind. 
Mit dieser allgemeinen religionshistorischen Erkenntnis läßt sich das 
christliche Bekenntnis zu Jesus von Nazareth als .Heiland' erklären. 

Einige wichtige Bedeutungsmomente des Glaubens an Jesus Christus 
als den Heiland der Welt können darüber hinaus nur medizingeschichtlich 
verstanden werden. Dies liegt nicht zuletzt darin begründet, daß christli- 
che Frömmigkeit und Theologie von Anfang an ihren Erlösungsglauben 
in Vorstellungen artikulierten, die dem Gesundheitswesen entliehen sind: 
in medizinischen Kategorien und in pharmazeutischen Begriffen. 

Schließlich läßt sich unter der Voraussetzung dieser religionshistori- 
schen Bedingungen und medizinigeschichtlichen Beziehungen aus reli- 
gionsphilosophischer Sicht verdeutlichen, was in einigen seiner grundle- 
genden Elemente das Wesen oder den Begriff der Religion ausmacht. Mit 
Erkenntnissen der Religions- und Medizingeschichte sowie den Perspek- 
tiven, die religionsphilosophische Reflexion erschließt, ist es möglich, ein 
eher entlegenes Thema des christlichen Glaubens in seiner allgemeinen re- 
ligiösen Bedeutung darzustellen. 

1 Vgl. Gen 15,6; Gal 3,6-9; Koran 2,120-131. 



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 415 

1. Rivalisierende Götter und konkurrierende Religionen 

Die Tatsache einer Pluralität von Göttern - und zwar die Gottheiten der 
jeweils anderen Religionen - kann für die Angehörigen einer Religions- 
gemeinschaft ein Problem darstellen; denn die Götter sind für das re- 
ligiöse Bewußtsein qualifiziert als Mächte, die sich gegenseitig Ansprü- 
che streitig machen können.2 Die Verehrung der einzelnen Götter, die das 
Leben der Menschen machtvoll bestimmen, steht in einer Beziehung von 
Konkurrenz, Inklusion oder Ergänzung mit der Existenz und dem Kult 
der jeweiligen anderen Götter. Die Konflikte zwischen den Ansprüchen 
der von den Menschen verehrten Gottheiten können sich in unterschied- 
licher Weise stellen und verschieden gelöst werden. So ist es möglich, die 
Verehrung eines fremden Gottes in den eigenen Kult(ur)bereich zu inte- 
grieren. Diese Strategie der Kultübernahme ist in polytheistisch verfaß- 
ten Religionsgemeinschaften verbreitet. 

Streng monotheistische Religionen, die ihr Leben auf einen einzigen 
Gott konzentrieren, werden dazu neigen, die Kulte anderer Götter anzu- 
feinden und zu verdrängen.3 Wenn sie sich darüber hinaus zur Mission 
verpflichtet sehen und dies mit einem ausgeprägten Wahrheits- und Sen- 
dungsbewußtsein verbinden, wird das Verhältnis zu anderen Religionen 
von einer mehr oder weniger ausgeprägten Intoleranz geprägt sein.4 Die 
alternativen göttlichen Mächte der konkurrierenden Religionen können 
dann als götzenhafte Zerrbilder der wahren Natur des Göttlichen be- 
kämpft werden.5 

In religions- und kulturspezifisch jeweils verschiedener Weise sind die 
göttlichen Mächte für die gesamte Wirklichkeit &\s deren Schöpfer, Erhal- 
ter und Vollender ,zuständig' und .kompetent'; es kann aber auch sein, 
daß nur ganz bestimmte Bereiche der Realität von ihnen Reguliert' wer- 
den. Von daher ergibt sich eine weitere Strategie des Umgangs mit den 
fremden Göttern der jeweils anderen Religionen: Die Verehrer eines be- 
stimmten Gottes entdecken, daß dieser ebenso für einen speziellen Wirk- 

2 Siehe A. L. Miller, Power, in: The Encyclopedia of Religion, Bd. 11. New York/London 
1987, 467-476. 
3 Vgl. zum Umfeld dieses Themas W. Kerber (Hrsg.), Die Wahrheit der Religionen. Mün- 
chen 1994. 
4 Siehe zur Begegnung der Religionen in religionsphilosophischer und religionswissen- 
schaftlicher Sicht die grundlegende Untersuchung von G. Mensching, Toleranz und Wahr- 
heit in der Religion. Heidelberg 1955. Vgl. auch W. Kerber (Hrsg.), Wie tolerant ist der Is- 
lam? München 1991. 
5 Von ihrem Wesen her müssen die Religionen jedoch nicht mit Notwendigkeit unduldsam 
und feindselig miteinander umgehen. Das gilt faktisch jedenfalls auch für Anhänger eines 
eigentlich kompromißlosen Monotheismus. Vgl. W. Kerber (Hrsg.), Religion: Grundlage 
oder Hindernis des Friedens?München 1994. 



Markwart Herzog 416 

lichkeitsbereich einsteht, wie das von den Gläubigen einer anderen Gott- 
heit für wahr gehalten wird. Ein solcher Zuwachs an Funktionen zugun- 
sten des einen Gottes verbunden mit der Depotenzierung eines anderen 
ist auch in der jüdischen und christlichen Religionsgeschichte nachweis- 
bar.6 

Der Gott des Alten Testaments, Jahwe {der Gott des Sinai und des Ex- 
odus aus Ägypten), ist mit verschiedenen theo-logischen Traditionsströ- 
men gleichsam zusammengewachsen, indem er sich die Tätigkeitsfelder 
anderer Gottheiten aneignete, für die er ursprünglich nicht zuständig 
war. Es handelt sich vor allem um den Vätergott (eigentlich eine Gruppe 
von Göttern: den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs), den kanaanä- 
ischen Schöpfergott is7(der schon im frühen Israel als Ursprung der Welt 
geglaubt wurde) sowie den Vegetations- und Fruchtbarkeitsgott Baal 
(eine welterhaltende und welterneuernde Macht). In einem komplexen 
religionshistorischen Prozeß hat Jahwe sich selbst mit El, Baal und dem 
Gott der Väter identifiziert. Er hat selbst eine Geschichte, der er seine un- 
verwechselbare Identität verdankt.7 

Jahwe als die voll ausgebildete Gottesgestalt des Alten Testaments ist 
also auch das Produkt einer siegreichen Integration der Momente ver- 
schiedener Gottheiten. In dieser Weise, im Wettstreit der Religionen, ver- 
mag sich der Anspruch eines Gottes und der ihn verehrenden Menschen 
zu behaupten und auszubreiten. Die Kraft zur Assimilation macht die Le- 
bendigkeit und Lebensfähigkeit einer Religion aus. Diese religionsge- 
schichtlichen Tatsachen stehen keineswegs im Widerspruch zu den Krite- 
rien einer philosophischen Theologie: 

Die Fähigkeit des Gottesgedankens einer Religion zur Integration von 

6 Dem Selbstverständnis des religiösen Menschen entspricht es jedenfalls in keiner Weise, 
die Tatsachen und Veränderungen des religiösen und außerreligiösen Lebens als bloß se- 
kundäre Begleit- und Folgeerscheinungen der Geschichte der politischen und ökonomi- 
schen Verhältnisse zu sehen. Vielmehr sind es die Gottheiten in ihrer Eigenart als Mächte 
(vgl. Anm. 2), welche die Tatsachen und deren Wandel bestimmen; es sind die Götter 
selbst, die sich, und das heißt eben auch: ihre Gottheit, im Streit mit anderen Göttern be- 
haupten müssen. 
7 Vgl. dazu und zum folgenden: W. H. Schmidt, Königtum Gottes in Ugarit und Israel. Ber- 
lin 21966, bes. 27 f, 48-52, 59-61, 86-88; ders., Die Frage nach der Einheit des Alten Testa- 
ments - im Spannungsfeld von Religionsgeschichte und Theologie, in: Jahrbuch für Biblische 
Theologie! (1987) 40-52. Das tragende Subjekt dieses Aneignungsgeschehens war Jahwe 
selbst, seine ,Eiferheiligkeit', der exklusive Loyalitätsanspruch eines Gottes, der die Men- 
schen über Generationen hin verfolgt, wenn sie nicht ihm, sondern anderen Mächten hul- 
digen (Ex 20,2-7; Dtn 5,6-11). Diesem Gott Jahwe war von Anfang an ein Anspruch auf 
ausschließliche religiöse Verehrung eigen. Die Übermächtigung anderer Götter und die 
Aneignung ihrer Funktionen stellt jeweils einen Prozeß der Identifikation dar, der die Be- 
gegnung Jahwes mit diesen fremden Gottheiten auszeichnet. Das Ergebnis dieser Begeg- 
nung ist jedenfalls ein Machtentzug der Rivalen des alttestamentlichen Gottes (Ps 96,5). 



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 417 

Bereichen der Wirklichkeit widerstreitet weder der Einheit noch dem An- 
spruch auf die Einzigkeit einer göttlichen Macht; denn durch die Aneig- 
nung des von ihr Verschiedenen hindurch behauptet sie sich selbst: Die 
Eigenschaften und Zuständigkeitsbereiche der anderen Götter werden 
kritisch ausgewählt, aufgenommen und an verwandelt; damit sind die 
konkurrierenden Götter überboten und in ihrer Rivalität überwunden. 
Schließlich ist nach biblischem Glauben erst am Ende der Geschichte of- 
fenbar, daß Jahwe nicht nur für Israel (Dtn 6,4), sondern für alle Völker 
der einzige Gott sein wird •und sein Name nur einer11 (Sach 14,9). 

Eine derartige Kraft zur Integration kann religionsgeschichtlich nicht 
nur für die jüdische, sondern auf den unterschiedlichsten Ebenen auch 
für die christliche Religion festgestellt werden. Hat doch die frühchristli- 
che Theologie an den philosophischen Monotheismus der Antike, in dem 
bestimmte Eigenarten des Gottesverständnisses der griechischen Reli- 
gion weiterlebten, angeknüpft, ihn kritisch und zugleich produktiv ange- 
eignet und so in seinem konkurrierenden Charakter durchbrochen und 
überwunden.8 

2. Asklepios, Jahwe und Christus 

In einem Verhältnis der Konkurrenz stand die Verehrung Jesu Christi im 
besonderen zu dem großen Heilgott der Antike, zu Asklepios, dem Ahn- 
herrn der Ärzte9. •Er gehört zu den alten Göttern, welche dem Christen- 
tum am längsten Widerstand geleistet haben"10. Von daher sind auch ver- 
schiedene Elemente der Verehrung Jesu von Nazareth in der christlichen 
Religion zu erklären. Das medizinische Verständnis Jesu als Arzt und 
Apotheker ist schon in der frühen Literatur dokumentiert. Es reflektiert 
eine Auseinandersetzung mit dem Heilgott der heidnischen Umwelt. Es 

8 Vgl. dazu W. Pannenberg, Die Aufnahme des philosophischen Gottesbegriffs als dogmati- 
sches Problem der frühchristlichen Theologie (1959), in: Grundfragen systematischer Theolo- 
gie, Bd. 1. Göttingen 31979, 296-346. 
'Vgl. R. Herzog, Asklepios, in: Reallexikon für Antike und Christentum, Bd. 1. Stuttgart 
1950, 795-799; ders., Die Wunderheilungen von Epidauros. Ein Beitrag zur Geschichte der 
Medizin und der Religion. Leipzig 1931; P. Schazmann, Asklepieion. Baubeschreibung und 
Baugeschichte (Kos. Ergebnisse der deutschen Ausgrabungen und Forschungen, hrsg. von R. 
Herzog, Bd. 1). Berlin 1932; Universitätsbibliothek Erlangen-Nürnberg, Asklepios. Heilgott 
und Heilkult. Erlangen 1990. Zu Apollo und Asklepios als Heilgötter der Griechen siehe 
auch M. P. Nilsson, Griechische Feste von religiöser Bedeutung (1906). Darmstadt 1957, 
97-113. 
10 A. von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahr- 
hunderten, Bd. 1. Leipzig 41924, 134. Vgl. zum Kontext das ganze zweite Kapitel •Das 
Evangelium vom Heiland und von der Heilung": ebd. 129-150. 



Markwart Herzog 418 

macht darüber hinaus einen bestimmten Aspekt an der ganzen Sendung 
Jesu als des Heilands und Retters der Welt verständlich. 

In dieses Motiv des Christus medicus wurde aber auch ein Element des 
alttestamentlichen Gottesbildes aufgenommen: •Ich bin der Herr, dein 
Arzt"11. Dem Menschen in den Lasten dieser vergehenden Welt und in 
den Gebrechen seines irdischen Daseins Erleichterung zu verschaffen, ist 
ein Bestandteil der aufrichtenden Macht Jahwes, was besonders die Ge- 
bete der Psalmen bezeugen12. Die Heilung physischer Verwundungen 
und Krankheiten13, die nicht nur im übertragenen Sinne gemeint sind, ge- 
hört zum helfenden Handeln des alttestamentlichen Gottes. 

In diesem Zusammenhang ist auch die den Menschen von Gott her ge- 
währte Sündenvergebung angesiedelt (Ps 41,5). Krankheit wird in vielen 
Religionen als Folge sündhaften Verhaltens, als Ausdruck einer beschä- 
digten Gottesbeziehung angesehen (Sir 38,15). Das gilt auch für die Hei- 
lungstätigkeit Jesu: Wem der Heiland die Sünden vergibt, wen er mit Gott 
wieder versöhnt, der kann darin auch von unmittelbar physischer Krank- 
heit geheiltwerden; wer glaubt, der ist genesen (Mk 2,5).14 Durch Sünden- 
vergebung wird die gestörte Gottesbeziehung des Menschen geheilt, 
durch Jesu ärztliche Praxis die Gesundheit wiederhergestellt: •Duplici 
ergo sensu Christus vocatur Medicus, sensu Theologico pariter ac Phy- 
sico."15 

In dieser Art und Weise ist Jesus Christus für den Menschen ein Not- 
helfer, ein wirklicher Heiland in den vielen Belastungen und den Wider- 

11 Ex 15,26. Vgl. F. E. Rambach, De Deo Medico Epistola. Halle 1741; Joh. Hempel, •Ich 
bin der Herr, dein Arzt" (Ex. 15,26), in: Theologische Literaturzeitung 82 (1957) 809-826; H. 
Niehr, JHWH als Arzt. Herkunft und Geschichte einer alttestamentlichen Gottesprädikation, 
in: Biblische Zeitschrift NF35 (1991) 3-17. 
12 Gen 20,17; 21,1 f; Hiob 5,19-25; Ps 28,6-8; 41,2-4. 
13 Dtn 32,39; Hiob 5,18; Tob 6,6 mit 11,11-13. Der Genueser Arzt und Theologe Giro- 
lamo Bardi (*1603) hat diejenigen biblischen Personen, die Engel, Propheten, Priester, 
Jünger Jesu u.a., sowie die kirchlichen Heiligen behandelt, von denen eine medizinische 
Tätigkeit überliefert ist: Medicus Politico Catholicus. Genua 1643. 
14 [K. Schwenckfeld], De coelesti veri medici lesv Christi medicina, adprobatam illius religio- 
nem pure cognoscedam, Commentarius longe excellentissimus. Casp. Gryseneggero autore. 
s.l. 1562, A6r: •Certe qui hunc medicum Iesum Christum credit, curationique ipsius se 
summittit, & in obedientia fidei versatur, is in totum sanus est, magis magisque sanctus, & 
saluus fiet". 
15 Epistola gratulatoria de Christo academiae N. T. medico primario, qua simul viro amplis- 
simo atque experientissimo, Dn. Matthiae Georgio Pfannio, medicinae doctori ... gratulatur 
G.P.H. P.P. Erlangen 1743, 5. •Non quidem est negandum, Christum ad sanandos peccati 
morbos a Patre in hunc mundum missum fuisse, ita enim Matth. C. IX. v. 13. Attamen hoc 
non tollit potentiam, excellentiam & missionem Christi, morbos corporales sanandi... mor- 
bos, quos Theo-Therapevta, Christus Medicus coelestis sanavit" (ebd.). Siehe ferner: B. G. 
Clauswitz, De Luca Evangelista Medico. Halle 1740, 20. 



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 419 

wärtigkeiten des Erdenlebens (Mt 11,28•30).16 Schon vor dem alttesta- 
mentlichen Hintergrund konnte Christus als göttlicher Arzt verstanden 
werden, der als der vom wahren Gott gesandte Sohn den Asklepios-Heil- 
kult und alle anderen Heilmethoden in unvergleichlicher Weise überbie- 
tet.17 

Umgekehrt war auch für die heidnische Polemik die Gestalt Jesu von 
Nazareth ein mit den griechischen Heilgöttern konkurrierender Rivale; 
•insbesondere Asklepios diente dabei als heil- und wundertätiges Gegen- 
bild zu Christus"18. Sowohl in heidnischer als auch in christlicher Sicht 
standen der Heiland Jesus Christus und der Heilgott Asklepios im Wett- 
streit um religiöse Verehrung. In der frühchristlichen Literatur und Litur- 
gie einerseits sowie in den heidnischen Hymnen zu Ehren des Asklepios 
anderseits wurde beiden Göttern der Hohheitstitel eines Retters oder 
Heilands (aomp) zuteil.19 •Über die neutestamentliche Grundlegung 
hinaus, die Christus als Heiland der Sünder und Kranken beschreibt, 
stellt Asklepios das Gegenbild dar, an dem man überhöhend die Einzig- 
artigkeit Christi aufzeigt. In der Übernahme der Bezeichnung salvator, 
und zwar als Wiedergabe des griechischen acoxip wird der Gegensatz zu 
Asklepios" deutlich.20 

Sprachgeschichtlich gesehen ist,Heiland' die Lehnübersetzung des kir- 
chenlateinischen Begriffes ,salvator', und dieser Ausdruck wiederum die 
Nachbildung des griechischen Hoheitstitels aornp. Etymologisch wur- 

16 Siehe Joh. G. Herder, Von Gottes Sohn, der Welt Heiland. Nach Johannes Evangelium. 
Riga 1797; A. Harnack, Der Heiland, in: Reden und Aufsätze, Bd. 1. Gießen M906, 
307-311. 
17 Epistola gratulatoria (Anm. 15), 7: •In praxi medica omnium felicissimus erat divinus 
Therapevta. Omnes enim omnium morbos non curavit modo, sed quod primum est sana- 
vit. ... Sanavit ergo Medicus divinus, dum in terris ambularet, non solum dolorum gravita- 
tem & morborum insultus ad tempus, ... sed sanavit dolores, mala, morbos ita, ut causas & 
effectus morborum quorumvis radicitus exstriparet". Daher ist Christus •medicus funda- 
mentalis", insofern er den Menschen wirklich saniert, nicht nur an den Symptomen ku- 
riert: Joh. J. Schmidt, Biblischer Medicus, Oder Betrachtung des Menschen nach der Physio- 
logie, Pathologie und Gesundheitslehre. Sowohl zur rechten Erkenntniß sein selbst, und Ver- 
ehrung Gottes, des wahren Arzts und Erhalters der Menschen insgemein, als auch zur gründli- 
chen Erklärung vieler Schriftstellen. Züllichau 1743, 730. 
18 P. Stockmeier, Der Himmlische Arzt. Christus als Apotheker und Arzt, in: Beiträge zur alt- 
bayerischen Kirchengeschichte38 (1989) 9-19, 13. Siehe auch G. Fichtner, Christus als Arzt. 
Ursprünge und Wirkungen eines Motivs, in: Frühmittelalterliche Studien 16 (1982) 1-18, der 
den indirekten Charakter der Auseinandersetzung zwischen Christus und Asklepios be- 
tont. Weitere Literaturangaben bei Stockmeier, bei Fichtner besonders auch zur älteren 
monographischen Literatur. 
" K. H. Rengstorf, Die Anfänge der Auseinandersetzung zwischen Christusglaube und Askle- 
piosfrömmigkeit. Münster 1953; vgl. H. Linssen, 0EOI H2THP. Entwicklungen und Ver- 
breitung einer liturgischen Formelgruppe, in: Jahrbuch für Liturgiewissenschaft 8 (1928) 
1-75. 
20 Stockmeier (Anm. 18), 17. 



Markwart Herzog 420 

zeit der Nominalbegriff,Heiland' im Partizip praesens des Verbs ,heilen' 
(ahd. ,heilan'); deshalb •bezeichnet es den Heilenden, so daß and nur 
oberteutsche und jetzt außer Gebrauch gekommene Form für em/ist."21 

Von daher ergibt sich eine erstaunliche semantische Beziehung zwischen 
Christus-Glauben und Medizin. 

Im 16. Jahrhundert ist der Begriff Heiland nicht nur für die christliche 
Gottesvorstellung, sondern darüber hinaus auch in der Wundmedizin ge- 
läufig. ,Heiland' bedeutet in der Fachliteratur Verbandsmaterial des 
Wundarztes, das zum Verbinden von Wunden und zum Abbinden bei der 
Blutstillung eingesetzt wurde. Sojedenfalls wird der Begriff gebraucht in 
den früheren Ausgaben vom •Feldbuch der Wundarznei" des Straßbur- 
ger Chirurgen Hans von Gersdorff (t 1529).22 In der Bibelübersetzung 
Martin Luthers (Wittenberg 1545) meint ,Heiland' unter anderem den 
kriegerischen Heroen Otniel (•einen Heiland / der sie erlöset": Ri 3,19), 
Jesus Christus (•der Welt Heiland": Joh 4,42) und Gottvater (•mein Gott 
und Heiland": Ps 51,16). Aufgrund seiner medizinischen Zuständigkeit 
und Verehrung als Heiland ist Christus in der Religionsgeschichte ein na- 
türlicher Gegenspieler anderer Heilgötter. 

In jedem Fall verdankt auch Asklepios seine Popularität der Kranken- 
heilung, seiner Funktion als Heiland. Man verehrte ihn an Kultstätten 
wie Kos und Epidauros: verbunden mit dem Unternehmen eines regel- 
rechten Kurbetriebs. Hier war die wunderbare Genesung von Kranken 
die Grundlage einer erfolgreichen Kultpropaganda, die ganze Scharen 
von Besuchern anzog. Als wichtigste Methode der Kurierung wurde der 
Schlaf im Heiligtum, der Heilschlaf praktiziert, die sogenannte Inkuba- 
tion: Als ,deus clinicus' brachte Asklepios selbst direkte Heilung, und er 
erteilte im Traum Anweisungen zur Therapie der um Hilfe nachsuchen- 
den Patienten. 

21 J. S. Ersch/J. G. Gruber (Hrsg.), Allgemeine Encyclopädie der Wissenschaften und Kün- 
ste, Bd. II/4. Leipzig 1828, 395. Siehe auch A. Götze (Hrsg.), Trübners Deutsches Wörter- 
buch, Bd. 3. Berlin 1939, 383. 
22 H. von Gerßdorff, Feldbüch der wundtartzney. Straßburg 1517 (erste Auflage), 29v (Trak- 
tat II, Kapitel 8): •Du solt auch allwege die arm oder die bein mit heyländen binden wo 
dan die wund ist"; ebd. 30v: •nim ein heylant von eine tüch / do mitt man einen bindet 
dem man aderlasszt / vnd bind jm die arm vff der muß oberthalb der ellenboge / vnd bind 
sye hart an beyden armen / vn thün sye jm dan alle mol wider vff / vnd binds wider zu." 
Diese Begriffsverwendung bleibt in den Ausgaben aus der ersten Hälfte des 16. Jahrhun- 
derts: Straßburg 1528, 35v; Augsburg, Steiner ca. 1530, 27v; Straßburg 1540, 70. In der 
Ausgabe Feldt vnd Stattbuch Bewerter Wundtartzney. Frankfurt 1598, werden die Stellen 
wie folgt wiedergegeben: •solt auch allwegen die Arm oder Beyn binden / wo da die 
Wund ist" (36v); •nimb ein Bendel von einem Tuch / damit man ein bindet dem man ader- 
lässet / vnd bind jm die Arm auff der Mauß oberhalb der Elenbogen / vnd bind sie hart / 
an beyden Armen / vnnd thu sie jm dann jederweil wider auff / vnd binds wider zu" (37r). 
Vgl. J. und W. Grimm, Deutsches Wörterbuch, Bd. IV/2. Leipzig 1877, 822, 826. 



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 421 

Vielleicht ist unter anderem auch vor dem Hintergrund des Streits zwi- 
schen Asklepios und Christus die entgegengesetzte ikonographische Be- 
wertung der Schlange zu verstehen: Sie gilt als Attribut des Heilgottes der 
Antike, in der Apokalypse nach Johannes dagegen als das Tier Satans.2* 
Insgesamt überwiegt jedenfalls in der christlichen Literatur und Kunst 
die negative Einschätzung der Schlangentiere. Nur in Ausnahmefällen 
wie etwa in der Legende der heiligen Notburga von Hochhausen tritt eine 
Schlange als positive Figur auf, und zwar ausgerechnet als ein Wesen, das 
der von Heiden verfolgten und auf der Flucht schwer verwundeten Heili- 
gen durch eine Therapie mit Kräutern Heilung verschafft.24 

3. Pharmazeutische Sakramentenlehre 

Das Wirken des alttestamentlichen Gottes Jahwe wurde ebenso in den 
Metaphern der Heilkunst veranschaulicht (Jes 61,1; vgl. Jak 5,14), wie 
die Evangelisten das Wirken Jesu mit dem Verb ,heilen' bezeichneten (Lk 
5,17; 6,19). Medizinischer und therapeutischer Sprachgebrauch hat auch 
die Ausdeutung der beiden grundlegenden Elemente der christlichen Eu- 
charistiefeier, Wortgottesdienst und Abendmahl, inspiriert. Das wird, re- 
ligionsgeschichtlich gesehen, wiederum auch verständlich vor dem Hin- 
tergrund der Auseinandersetzung zwischen Christus und Asklepios. Für 
die Deutung der Feier des Abendmahls wurde eine Aussage des Bischofs 
Ignatius von Antiochien wichtig: Das eucharistische Brot ist •Arznei der 
Unsterblichkeit".25 Vielen Kirchenvätern zufolge ist auch das Wort Gottes 
sowie dessen gläubige Annahme ein •Medikament" bzw. eine •Arznei 
des Lebens".26 

23
 Rengstorf (Anm. 19), 24-26. 

24 Siehe dazu F. Liebig, Die Notburgasage, geschichtlich gesehen, in: Badische Heimat 38 
(1958) 159-170; H. Huth, Die Geschichte des Altares in der evangelischen Kirche zu Hoch- 
hausen am Neckar, in: Nachrichtenblatt der Denkmalpflege in Baden- Württemberg 5 (1962) 
30-35; vgl. ders., ebd. 8 (1965) 93-97. 
25 Vgl. dazu L. Wehr, Arznei der Unsterblichkeit. Die Eucharistie bei Ignatius von Antiochien 
und im Johannesevangelium. Münster 1987. Siehe Rez. von J. A. Fischer in Theologische 
Revue&4 (1988) 26-28. Zum eucharistisch-medizinischen Heilungsglauben der Volksfröm- 
migkeit siehe exemplarisch M. Eschenloher, Medicus Eucharistico-Augustanus, Oder Gött- 
licher Augspurgischer Artzt. Augsburg 1678. 
26 Augustinus, In Johannis Evangelium, tract. 3, no. 6, in: CCL 36, 23: das Wort als •medi- 
camentum"; ders., Enarrationes in Psalmos, zu Ps 36, sermo 1, no. 3, in: CCL 38, 340: 
•Omnis morbus animi habet in scripturis medicamentum suum"; Irenaeus von Lyon, Ad- 
versus haereses, lib. 3, cap. 19, no. 1, in: SC2W, 372f: das Wort als •antidotum vitae"; 
Schwenckfeld (Anm. 14), 87 über den Arzt Christus, der Medizin ist: •quöd aeternum Dei 
verbum, Iesus Christus, tarn in ipsum, quäm in came & sanguine, vera sit medicina, qua 
Deus nobis succurrit, auxiliatur, medetur, corpüsq; & animam sanat". Vgl. L. Bopp, Die 



Markwart Herzog 422 

Da das theologische Studium in gewisser Weise auch der Aufbereitung 
des göttlichen Wortes als ,Seelenmedizin' dient, kann beispielsweise die 
Stiftsbibliothek des Klosters St. Gallen auf einer Inschrift über dem Säu- 
lenportal eine ,Seelenapotheke' (TYXHIIATPEION) genannt werden.27 

- Im Ausgang von der pharmazeutischen Sicht der Eucharistie können 
weiterführende Momente des Christus-medicus-Glaubens zur Sprache 
kommen, die ebenso vor dem Hintergrund der Konfrontation von Chri- 
stus-Frömmigkeit und Asklepios-Kult zu würdigen sind. 

Angesichts der therapeutischen Sinnelemente des Altarssakramentes 
als dem liturgischen Ort der Realpräsenz Christi wird verständlich, daß 
man den Heiland sowohl als Arzt wie auch als Medizin deutet und be- 
kennt.28 Von daher ergibt sich eine verblüffende Parallele zum außerre- 
ligiösen Bereich der Krankenheilung: Der Arzt und seine Stellung in der 
Vertrauensbeziehung zum Patienten, wie sie in klassischer Weise in der 
Gestalt des Hausarztes verwirklicht ist, erfüllt selbst eine therapeutische 
Funktion. Sie wird - mit ihren Risiken und Nebenwirkungen - in der mo- 
dernen medizinischen Fachliteratur unter demselben Stichwort: •Der 
Arzt als Arznei"29, beschrieben und diskutiert, mit welchem die Mystik 
der Kirche das gläubige Vertrauen zu Christus als dem himmlischen Arzt 
und Apotheker zum Ausdruck bringt. 

Man könnte auch das ganze sakramentale Leben der Kirche mehr oder 
weniger direkt in der Terminologie einer pharmazeutischen Sakramen- 
tenlehre' formulieren, die den Heils- und Heiligungsprozeß des Men- 
schen als ein von Gott her .verordnetes' Geschehen thematisiert: begon- 

Heilsmächtigkeit des Wortes Gottes nach den Vätern, in: O. Wehner/M. Frickel (Hrsg.), 
Theologie und Predigt. Würzburg 1958, 190-226. 

27 Vgl. B. Anderes, Der Stiftsbezirk St. Gallen. St. Gallen 1987, 90. So •sind Lehrer und Pre- 
diger geistliche Aerzte, welche den geistlich todtkranken Menschen, durchs Wort und Sa- 
cramenta an seiner Seelen curiren müssen": Schmidt (Anm. 17), 733. Über Lehrer und Pre- 
diger als Seelsorger am Krankenbett vgl. ebd. 537, 737-743. Gottes Wort ist •Universal = 
Arztney wider alle geistliche Seelen = Krankheiten": ebd. 722f. Siehe auch"(J. Rhegius, 
Medicina animae, in: Opera, hrsg. von E. Rieger. Nürnberg 1562, pars 1, 412r-422v. 
28 Hieronymus, Tractatus in Marci Evangelium, in: CCL 78, 468 f: •Egregius medicus, et ve- 
rus est archiater. Medicus Moyses, medicus Esaias, medici omnes sancti: sed iste archiater 
est... ipse et medicus et medicamentum"; vgl. ders., Dialogus adversus Pelagianos, in: CCL 
80, 113: •veri medici Salvatoris imploramus auxilium". Siehe auch Schmidt (Anm. 17), 
733: •Gleichwie aber Christus unser Arzt ist, also ist er auch selbst die Artzney für unsere 
Seele, so wie er im heiligen Abendmahl zugleich der Gastwirth und auch die Speise ist. 
Denn so hat sich dieser Arzt selbst zur Artzney dargegeben, da er sich am Kreuz erhöhen 
lassen". - •Quod verbum Dei, Iesus Christus, medicus & remediü ipse existat"- Schwenck- 
feld (Anm. 14), 90-103 (cap. 21). 
29 B. Luban-Plozza/L. Knaak/H. H. Dickhaut, Der Arzt als Arznei. Das therapeutische 
Bündnis mit dem Patienten. Köln 51990, im Anschluß an M. Baiint, Der Arzt, sein Patient 
und die Krankheit (1964). Stuttgart 1957. Siehe auch W. Tochtermann, Der Arzt als Arznei. 
Die Persönlichkeit des Arztes als Heilfaktor in der Psychotherapie. Remscheid-Lennep 1955. 



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 423 

nen bei der Taufe als dem grundlegenden Beginn der Sanierung', die 
unter anderen auch Thomas von Aquin als ein Handeln des Christus me- 
dicus bezeichnet; schließlich hatte er wie auch Bonaventura und andere 
Theologen des Mittelalters das Wirken der Sakramente insgesamt mit 
demjenigen der Medikamente verglichen.30 

In systematischer Weise hat Livinus de Muynck dieses Projekt einer 
pharmazeutischen Sakramentenlehre' durchgeführt in einer bei Jean Li- 
bens (1675-1747), Augustiner-Eremit und Theologieprofessor der Uni- 
versität Löwen, als Doktorarbeit angenommenen Untersuchung. De 
Muynck entwickelt seine Sakramentenlehre nicht direkt auf der Grund- 
lage der Vorstellung von Christus als Arzt oder Apotheker. Er geht viel- 
mehr aus vom barmherzigen Samariter im Gleichnis Jesu (Lk 10,30-37), 
der sich um einen Schwerverletzten kümmert, seine Wunden mit Wein 
desinfiziert und mit Öl behandelt, ihn über die Leistung der Ersten Hilfe 
hinaus auch danach medizinisch versorgt (Lk 10,34) und schließlich eine 
weiterführende Krankenpflege finanziert (Lk 10,35). Wie viele vor ihm 
identifiziert de Muynck den Samariter mit Christus, dessen Medizin mit 
den Sakramenten: Das Sakrament ist •Coelestis Samaritani medicamen- 
tum"31. Damit ist eine Variante des Christus-medicus-Motivs gewonnen: 

30 Thomas von Aquin, Summa TheologiaelW, qu. 68, art. 4, ad 2, wo die Teilaussage obj. 2 
•spirituali medici, scilicet Christi, medicina sit baptismus" als solche nicht verneint wird; 
vgl. III, qu. 60, art. 1. Bonaventura, Commentaria in quatuor libros sententiarum Magistri 
Petri Lombardi, in: Opera omnia, Bd. 4. Quaracci 1889, 1 (prooem. in quart, lib. sent.): 
•quod medicamenta sacramentalia et sunt suavia et sunt salubria; et in hoc est tarn medi- 
camenti quam medici laus perfecta." Dieses Projekt einer am Gesundheitswesen und an 
dessen Berufsgruppen orientierten Sinndeutung der Sakramente hat Thomas Murner in sei- 
ner ,balneatorischen' Interpretation Jesu anhand verschiedener Formen zeitgenössischer 
Badekultur in Angriff genommen (vgl. Anm. 47). 
31 L. de Muynck, Evangelici Samaritani Medicamenta, seu Temporalia Sacramenta, Alliga- 
menta Medicinalia contritionis nostrae Theologice contra venena Serpentis vindicata (praes. 
J. Libens). Louvain 1716, 16. Vgl. ebd. 2 (prooem.): •Quis enim iste peregrinus, quem cura- 
vit Samaritanus, nisi idem infirmus, seu humanum genus? Et quis ille Samaritanus, nisi 
Coelestis ille Medicus? ... Quis ille Samaritanus qui vinum & oleum in vulnera peregrini 
infundit, nisi D. Jesus? qui de sanguine suo medicantia Sacramenta confecit in medelam 
mortuorum, resurgentium, militantium, &c." Siehe Ambrosius, Traite sur l'Evangile de S. 
Luc, lib. 7, cap. 75, in: SCSI, 34: •Multa medicamenta medicus habet iste [sc. Samarita- 
nus-Christus], quibus sanare consuevit. Sermo eius medicamentum est: alius eius sermo 
constringit vulnera, alius oleo fovet, alius vinum infundit ...". Vgl. ferner A. Calmet, Com- 
mentarius literalis in omnes libros Novi Testamenti, Bd. 11/1. Würzburg 1787, 107 f: der Ver- 
wundete als •primus omnium parens Adam". •Pius Samaritanus est Jesus: stabulum, quo 
infertur, vulneratus, Ecclesia: oleum & vinum Sacramenta ..., ii, quibus custodiendus tradi- 
tur vulneratus, Pastores Ecclesiae". Bei M. Virling, Salutifera Christi Coelestis Samaritani 
Beneficia. Gotha 1663, A2r, wird Christus im Bild des •wol= und gutthätigen Samariters / 
unsers besten Leibes = und Seelen = Pflegers" vorgestellt. Vgl. G. Ph. Clemen, De balsamo 
evangelico Samaritani (diss. med. praes. Joh. F. Depre). Erfurt 1723, 4: •Salvator mundi, 
verus Samaritanus, qui misericordiä motus genus humanum ... resanavit." 



Markwart Herzog 424 

Der Erlöser wird vorgestellt gleichsam als Sanitäterund Krankenpfleger, 
der für die von Krankheit geplagten Menschen die Sakramente als Arznei 
eingesetzt hat. Auch hier ergeben sich semantische Beziehungen des 
Glaubens an Christus als Heiland zur Medizin. 

Nach dem im Lukas-Evangelium geschilderten Samariterdienst, in 
welchem man ein Handeln Jesu erkannte, werden Organisationen be- 
nannt, die sich der Ersten Hilfe und der Krankenpflege widmen. Darüber 
hinaus wird der Begriff,Samariter' im 17. und 18. Jahrhundert verwendet 
als Titel einer Gruppe von Buchveröffentlichungen, die man heute als 
,Gesundheits-Hausbücher' bezeichnen würde. Sie enthalten Rezepte und 
Therapievorschläge, die besonders für diejenigen sozialen Schichten ge- 
dacht sind, die sich keine ärztliche Behandlung und pharmazeutische 
Versorgung leisten konnten. Auch in dieser gesellschaftspolitischen Hin- 
sicht deuten die Autoren ihre Literatur als Nachfolge im Dienste des Sa- 
mariters und als Verwirklichung des Auftrags Jesu, die Kranken zu heilen 
(Mt 10,1.8; Lk9,lf).32 

Ein unter anderem am Gesundheitswesen ausgerichtetes Verständnis 
religiösen Heils fand auch in Volksfrömmigkeit und Kirchenkunst seinen 
phantasievollen Ausdruck. In dieses Umfeld gehört beispielsweise der 
gezielte Einsatz von Heilkräutern auf den Altarblättern der Kirchen: 
Heilkräuter, die für den Gläubigen in bezeichnender Weise gerade an 
demjenigen Ort im Kirchenraum zu sehen sind, an dem er die Arznei der 
Unsterblichkeit empfängt (siehe oben Anm. 25). Die Heilkraft der Pflan- 
zen wurde als von Gott eingestiftet verstanden, Christus selbst inmitten 
von Heilkräutern abgebildet.33 Aber die religiös bedeutsamen Beziehun- 

32 Vgl. die anonym erschienene Schrift: Der mitleidende Samariter / Oder Krancken = Trö- 
ster / Vortragend Außerlesene / versuchte / bewährte und leichte Artzney = Mittel / Für all- 
erhand äusserliche und innerliche / auch alte und übel = zuheilende Kranckheiten. Frankfurt 
1682, IIF-IIT: •JEsus Christus / hat zum Grunde der Außsendung seiner Jünger und 
Aposteln außtrücklich befohlen / curate infirmos, heilet die Krancken: welcher nun den 
Leib heilet / der erquicket auch die Seele. Und es ist gewiß / daß man durch das Heilen 
am Leibe mehr Seelen gesund machen wird / als durch Predigen und Trösten." Siehe fer- 
ner E. Beynon, Der Barmhertzige Samariter / Oder Freund Brüderlicher Rath. Erster Theyl: 
Allerhand Kranckheiten vnd Gebrechen deß Menschlichen Leibs. Konstanz 51670; ders., Deß 
Barmhertzigen Samariters Ander Theyl. Artzney = Mittel. Konstanz 1670; E. Beynon/A. F. 
Kirsch/A. Lochmann, Der Barmhertzige Samariter. Nürnberg 1741 (in drei separat pagi- 
nierten Teilen). - Über kirchliche Heilige, die in der Nachfolge des Christus medicus den 
Beruf des Arztes ausübten: A. Bzowski, Nomenciator Sanctorum Professione Medicorum 
Rom 1621. 
33 Vgl. W. Kühn, Grünewalds Isenheimer Altar als Darstellung mittelalterlicher Heilkräuter, 
in: Kosmos 44 (1948) 327-333. Siehe ferner L. Behling, Die Pflanze in der mittelalterlichen 
Tafelmalerei..Weimar 1957; dies., Die Pflanzenwelt der mittelalterlichen Kathedralen. Köln/ 
Graz 1964. Über die gottgegebenen Kräfte der Pflanzen, deren Erforschung und Anwen- 
dung dem Mediziner obliegt, siehe O. Croll, Tractat Von den innerlichen Signaturn / oder 
Zeichen aller Dinge. Frankfurt 1629, 3 f u. ö. Zum Christus medicus auf einem Bild des 17. 



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 425 

gen zwischen der Christus-medicus-Frömmigkeit einerseits sowie Medi- 
zin und Pharmazie und den in beiden Bereichen tätigen Berufsständen 
anderseits reichen noch weiter. 

4. Christus als Arzt und Apotheker einer ,religio medicinalis' 

Jesus selbst stellte seine Sendung unter das Leitbild des von Krankheit 
heilenden und von Sünden befreienden Arztes des Leibes und der Seele: 
•Nicht die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kranken. Ich bin 
gekommen, um die Sünder zu rufen, nicht die Gerechten" (Mk 2,17). Die- 
sen Bereich einer gleichsam ,asklepieischen' Ausformulierung der hilfrei- 
chen und liebevollen Zuwendung Gottes zu den Menschen in medizini- 
scher und pharmazeutischer Bildersprache könnte man mit dem Begriff 
einer ,medizinisch-pharmazeutischen Soteriologie' erfassen, einer ,theo- 
logia medicinalis' sowie auch - mit Adolf von Harnack - einer medizini- 
schen Religion' oder einer ,Religion der Heilung'. 

In der medizinischen Fachliteratur der frühen Neuzeit wird - wie 
schon im Buche Jesus Sirach des Alten Testaments - der Beruf des Arztes 
auf den Heilungs- und Heilswillen des biblischen Gottes und besonders 
auf Jesus Christus selbst als den wahren Arzt zurückgeführt.34 Deshalb 
werden - im Kontext dieser religiösen Vorstellung - die Vertreter derjeni- 
gen Berufsgruppen, denen die medizinische Versorgung der Bevölkerung 
obliegt, für ihre Tätigkeit im Gesundheitswesen einmal Rechenschaft ge- 
ben müssen vor dem Urheber der Medizin, dem •höchsten Seelen Artzt", 
der im Unterschied zu allen anderen Ärzten seine Therapie ausschließ- 
lich mit göttlicher Kraft ausübt.35 

Jahrhunderts inmitten von Heilkräutern und Krankheit abwehrenden christlichen Symbo- 
len vgl. G. Penso, Les Mantes Medicinales dans l'Art et l'Histoire. Paris 1986, 235, 241 und 
243 (Abb. 218). 
34 Vgl. dazu exemplarisch R. Minderer, Threnodia medica seu planctus medicinae lugentis. 
Augsburg 1619, 30f (Gott als wahrer Arzt), 50-53 (Christus als wahrer Arzt); Bardi (Anm. 
13), 22-25: •Cap. III. De Medicina ä Deo facta", 127-193: •Cap. VI. De Medicina ä Chri- 
sto instituta, & exercita". Zu Jahwe als Arzt im Alten Testament und als Schöpfer des Arz- 
tes vgl. Jesus Sirach 38,1-15, wo der Beruf des Arztes und Apothekers so positiv wie an 
keiner anderen Stelle der Bibel bewertet ist. Siehe auch Joh. Lang, Von den Kranckheiten / 
vnd der Artzney wider die selbige / Auß dem 38. Capitel/ deß Buchs Jhesu Syrachs. Tübin- 
gen 1592. 
35 Zitat: Examen Chirurgicvm Das ist: Wie alle junge angehende Feldscherer / Barbier vnd 
Wundartzt sollen befragt werden / wie sie sich in allen begebenden Verwundungen in deß 
Menschen Leib vom Haupt biß auff die Fußsolen verhalten sollen. Gestellt durch Joseph 
Schmid / Barbier vnd Wundartzt in Augspurg. Augsburg 1644, A6V. Vgl. Epistola gratulato- 
ria (Anm. 15), 6f: •Medicus ergo Christus practicus non academice sed divina virtute 
(quae Christo Homini inest) instructus, non Empiricus, quia non per expectationem ca- 



Markwart Herzog 426 

Die verschiedenen Weisen des Erlösers und Heilands, rettend an den 
Menschen zu handeln, erlauben es, diesen Glauben an den Christus me- 
dicus in einen allgemeineren religionsphilosophischen Horizont einzu- 
ordnen: Es gehört zum Wesen der Religion, auf die vielfältigen Ohn- 
machtserfahrungen, die den Menschen als solchen betreffen, wie Krank- 
heit und Tod, Perspektiven des Trostes, der Rettung und des Heils zu 
erschließen. Im Kontext der Vorstellung einer medizinischen Soteriolo- 
gie realisiert sich diese allgemeine Perspektive der Rettung in der konkre- 
ten Vermittlung von Heilung und Genesung. Der Glaube an den Heiland 
bezieht sich nicht nur auf die Rettungsbedürftigkeit des Kranken, son- 
dern auch auf den Menschen in seiner Todverfallenheit: 

In der Sicht von Leichenpredigten ist Christus nämlich insofern ein 
Arzt, als er am Ende der Zeiten bei der Auferstehung der Toten die Seele 
des Menschen mit dessen verklärtem Körper zum Auferstehungsleib ver- 
binden wird. Seit der antiken Philosophie wird der biologische Tod des 
Menschen als Trennung der Seele vom Körper erklärt: mors anatomicus. 
Von daher kann nach christlichem Verständnis die Wiedervereinigung 
des Leibes und der widernatürlich von ihm abgerissenen Seele als ein 
Heilungsvorgang des Christus medicus aufgefaßt werden, der die Zerstö- 
rung der leib-seelischen Integrität des Menschen wieder rückgängig 
macht.36 

Eine Rettung der Toten durch Christus als Arzt wird nicht nur bei der 
endzeitlichen leiblichen Auferstehung angenommen, sondern auch bei 
Christi Abstieg in die Unterwelt: Nach Auffassung vieler Kulturen ist es 
eine Folge des biologischen Todes, daß die Seele des Verstorbenen in einer 
gefängnisartigen Unterweltverwahrt wird (1 Pt 3,19; 4,6), aus der sie sich 
nach Rettung sehnt. Die Überwindung dieses Todesgeschicks durch 
Christus kann als Verlängerung seiner Heilungstätigkeit angesehen wer- 

suum similium, sed sola virtute divina sanabat ... Ordine, essentia, virtute, excellentia, 
praestantia & potentia Christus vocatur Medicus primarius N. T. Novum enim foedus ori- 
ginem a nativitate Christi Servatoris ducit. Fundator, Cancellarius, Rector hujus Acade- 
miae Christus ipse, non sub Augusti & Caesaris autoritate sed summi Dei Rectoris Magni- 
ficentissimi Auspiciis erat; & ab illo Christiana appellatur Academia. Aeternus Dei filius 
hominem indutus Christus Medicus primarius tantum distat ab omnibus Medicis, quan- 
tum primus ab ultimo, Divinitas ab humanitate, aeternitas a tempore, infinitum a finito". 
Siehe J. J. Baier, Animadversiones physico-medicae in quaedam loca novifoederis D. N. I. C. 
Altorf 1736, 13-15. Über eine andere Berufsgruppe, die mittels göttlichen Charismas durch 
bloße Berührung zu heilen vermag, die Kaiser und Könige nämlich, siehe R. N. Stapeln, 
Princeps medicus (praes. D. G. Morhov). Rostock 1665; M. Bloch, Les rois thaumaturges. 
Etude sur le caractere surnaturel attribue la puissance royale (1924), hrsg. von J. Le Goff, 
Paris 1983. 
36 Vgl. Joh. Baur, Mors anatomicus, Christus medicus: Der zergliedernde Todt und wieder 
auf/richtende Arzt Christus. Durlach 1667; Virling (Anm. 31). Vgl. zu dieser Auffassung des 
Todes exemplarisch S. Medices, Tractatus, mors omnia solvit. Frankfurt 1585, 15 (§ 7). 



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 427 

den; denn nach biblischem Glauben ist Krankheit als eine Weise des To- 
des zu begreifen. ,Leben' bedeutet nicht nur nicht tot sein, sondern auch 
frei zu sein von Krankheit als einer Vorform des Todes. Wiederbelebung 
ist als ein Akt der Heilung zu verstehen: daß ein schon beginnendes Hin- 
absinken in die Unterwelt verhindert wird (Jes 38,9-20). 

Wenn also Krankheit und Tod einen engen Zusammenhang bilden, 
dann ist es naheliegend, nicht nur die Heilung des Kranken, sondern auch 
die Rettung der Seele des Toten aus der Unterwelt als ein ärztliches Han- 
deln vorzustellen; so jedenfalls hat Origenes den christlichen Glauben an 
den Abstieg Jesu in das Reich der Toten ausgelegt: Wie Gott die Prophe- 
ten als Ärzte (iaxpot) zu den Menschen schickte, so sandte er den Erlöser 
gleichsam als deren Chefarzt (dpxicttpog). Aus einer auf Heilung bedach- 
ten Menschenfreundlichkeit (iaxpiKfi (piXavSpamia) stieg der Heiland 
auch hinab in die Unterwelt, um Tote zu erlösen.37 

Die Selbstbezeichnung Jesu als eines Arztes der Kranken und der Sün- 
der, für Leib und Seele des bedrängten und geängstigten Menschen (Mk 
2,17) ist auf vielen volkstümlichen Bildern von Christus als Apotheker 
und Arzt zu lesen.38 Auf einer Miniatur aus Rouen (erstes Viertel des 16. 
Jahrhunderts) schreibt Christus in einer Apotheke ein Rezept zugunsten 
von Adam und Eva, die zeichenhaft für die ganze Menschheit am Tresen 
der Offizin stehen.39 Damit läßt sich am Motiv des Christus medicus ein 
wichtiges Moment der christlichen Religion und ihres Selbstverständnis- 
ses aufzeigen: 

Religionsphilosophisch gesehen gehört das Christentum zu den soge- 
nannten Universalreligionen. Seine Botschaft ergeht mit einem universa- 
len Anspruch, wendet sich nicht an ein bestimmtes Volk, eine Stadt oder 
einen Staat, sondern an den Menschen als solchen, an alle Menschen die- 
ser Welt.40 In der Kirchenkunst findet diese Eigenart des Christentums als 
einer Weltreligion ihren Ausdruck im Bild des ,Salvator mundi', des Hei- 
lands der Welt: Als majestätischer Retter hält der Christus die Welt in der 

37 Origenes, Homelies sur Samuel, hom. 5, no. 6 und 8, in: SC328, 190 und 200; ders., Ho- 
melies sur Jeremie, hom. 14, no. 2, in: SC238, 66. Über Christus als ,Chefarzt' unter den 
Propheten vgl. Anm. 28. Ein enger Zusammenhang zwischen Krankheitsplage und Todes- 
verhängnis ist auch im Heilungsauftrag Jesu dokumentiert, der in direktem Zusammen- 
hang mit der Anweisung, Tote zu erwecken, gegeben wird (Mt 10,8). 
38 Vgl. die Bildbeispiele bei W.-H. Hein, Christus als Apotheker. Frankfurt 1974, 57-59. Vgl. 
zu Christus als Arzt und Apotheker in Frömmigkeits-, Medizingeschichte und Kunst: F. 
Ferchl, Christus als Apotheker, in: FS zum 75. Geburtstage von Ernst Urban. Stuttgart 1949, 
61-71; W. J. Müller, Christus als Apotheker, in: Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, 
Bd. 3. Stuttgart 1954, 636-639. H. M. von Erffa, Christus als Arzt, ebd. 639-644. Weitere Li- 
teratur bei Fichtner (Anm. 18). 
39 Hein (Anm. 38), 19. 
40 Siehe dazu G. Mensching, Volksreligion und Weltreligion. Leipzig 1938. 



Markwart Herzog 428 

Gestalt eines Globus in der Hand. In die Sprache einer medizinischen So- 
teriologie übersetzt, ist Christus im Sinne des Predigers Johann Jacob 
Schmidt (* 1691) aus Hinterpommern •medicus universalissimus": •ein 
allgemeiner Welt-Medicus, welchen Gott bereitet und verordnet hat41. 
Diese Idee ist jedenfalls mitgemeint, wenn der himmlische Arzt den Urel- 
tern des Menschengeschlechts und damit diesem insgesamt ein Rezept 
ausstellt. 

Die Behältnisse, die man auf diesen auch für die Kulturgeschichte der 
Pharmazie aussagekräftigen Bildern des Apotheker-Christus zu sehen be- 
kommt, sind meistens in einer Weise beschriftet, die erkennen läßt, ob in 
den Gefäßen ,Seelenarzneien' (Gaben des Heiligen Geistes, Tugenden, 
Werke der Barmherzigkeit) oder Therapeutika für leibliche Gebrechen 
(Heilkräuter, Drogen, Milch und Wein) vorrätig gehalten werden. Oft 
überschneiden sich Seelen- und Leibesmedizin, wenn das Heilmittel über 
seine materiale pharmazeutische Funktion hinaus ein Träger frommer 
Bedeutung ist (Himmelschlüssel, Engelsüßwurzel). Bilder mit Christus 
als Arzt zeigen den Heiland darüber hinaus nicht selten mit einem Glas 
Urin, in Ausübung medizinischer Diagnostik, bei der Harnbeschau, also 
gewissermaßen als Urologen.42 

Der schlesische Reformator Kaspar Schwenckfeld (1489-1561) hat in 
einer Buchveröffentlichung über die spirituelle Medizin des Arztes Jesus 
Christus viele religiöse Themen in medizinischer und pharmazeutischer 
Bildrede erörtert, darunter Fragen der alt- und neutestamentlichen Theo- 
logie, der theologischen Anthropologie, Gnadenlehre, Christologie und 
Pneumatologie.43 Diesem theoretischen Kontext entsprechend läßt 
Schwenckfeld die dritte trinitarische Person, den Heiligen Geist, in der 
göttlichen Offizin als himmlischen Apotheker oder,Salbenkrämer' (sepla- 
siarius) auftreten, der bei der Bereitung geistlicher Medizin mit dem Arzt 
Jesus Christus kooperiert.44 Im Sinne der medizinisch-pharmazeutischen 

41 Schmidt (Anm. 17), 729: Als medicus universalissimus ist Christus ein •Arzt für alle 
Mann oder Jedermann. Er ist nicht etwa ein Leib = Medicus für eine Person, Poliater, ein 
Stadt = Physicus, Medicus Provincialis, ein Land = Physicus; sondern er ist ein allgemeiner 
Welt = Medicus, welchen Gott bereitet und verordnet hat, (nicht auf eine Person, auf eine 
Stadt, auf eine Provinz, sondern) allen Völkern, Luc. 2, 31." Zum Wort Gottes als ,Univer- 
sal-Medizin' siehe oben Anm. 27. 
42 Zur Uroskopie vgl. E. Cordus, Von der kunst auch misshrauch vnd trug des harnsehens. 
Magdeburg 1536. Zur Harnschau Christi siehe F. v. Zglinicki, Die Uroskopie in der bilden- 
den Kunst. Eine kunst- und medizinhistorische Untersuchung über die Harnschau. Darm- 
stadt 1982, 127-129; Erffa (Anm. 38), 642. 
43 Vgl. Anm. 14. Die deutsche Ausgabe erschien unter dem Titel Von der himmlischen artz- 
ney des waren Artztes Christi / zur gesundwerdung vnd zum ewigen heil des eilenden 
krancken verdorbenen menschens, s.l. 1593. 
44 •Quoniam verö ad medicum, & solidam, firmämque curationem, seplasiarius, & officina 



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 429 

Mystik dieses Theologen konsumiert' der Patient Mensch die Himmels- 
medizin durch den Glauben an Gottes Wort und Gnade, indem er sein 
Herz für den Anruf Gottes öffnet. - Wie Arzt, Sanitäter und Apotheker 
wird auch der Berufsstand des Baders religiös gedeutet: 

5. Christus als Bader: ,gratia medicinalis' 

Neben den Bildern von Christus als Arzt und Apotheker gehört mit zu 
den liebenswertesten Zeugnissen der künstlerischen und spirituellen Mo- 
tive in diesem religiösen Umfeld die Anschauung von Christus als Bader, 
wie sie der Elsässische Franziskanertheologe und Satiriker Thomas Mur- 
ner (1475-1537) poetisch ausgebreitet hat in seinem 1514 und 1518 in 
Straßburg bei Johann Grüninger gedruckten Büchlein: •Ein andechtig 
geistliche Badenfahrt / des hochgelerte Herre Thomas mürner / der hei- 
lige geschrifft doctor barfüser orde / zu Straßburg in de bad erdicht / ge- 
lert vfi vngelerten nutzlich zu bredige vn zu lesen". Es ist ausgestattet mit 
36 Holzschnitten, die größtenteils vom Autor selbst gefertigt wurden. 

In diesem Werk wird das religiöse Verhältnis, die Beziehung des Men- 
schen zu Christus, auf metaphorische Art, in teilweise derber Sprache am 
Leitfaden eines Besuchs beim Bader ausgelegt.45 Für das Verständnis die- 
ses religiösen Motivs ist wichtig, daß die Bader medizingeschichtlich gese- 
hen zusammen mit anderen sogenannten ,Handwerkschirurgen' (Wund- 
ärzten und Barbieren), mit Scharfrichtern, Abdeckern, Hirten und Schä- 
fern eine zentrale Stellung in der medizinischen Versorgung der Bevölke- 

requiritur, certe Spiritus sanctus in hac spirituali medicatione vicem illius gerit, qui animae 
nostrae aegrotanti medicamenta, remediäque, vnä cum medico ipso conficit, dispensatque 
...". •Officina autem ex qua medicamenta recipi solent, gratia Dei in coelesti ipsius throno 
erit, vnde hanc spiritualem medicina cordibus sursum eleuatis recipimus: vbi medicus ipse 
accedendus est, vnde remedium per Spiritum sanctum, in domicilium nostrum, hoc est, in 
penetralia cordis nostri feredum est, vt sanitatem nostram operetur": Schwenckfeld (Anm. 
14), A4r-A4v. Vgl. ebd. 149: Ceterüm per seplasiarum, Spiritum sanctum hie intelligere 
possumus, qui in spiritualis sanationis aegroti hominis opere, nequaquam ä medico Chri- 
sto seiungi debet, sicut etiam seplasia gratia Dei est". Vgl. A. F. Kirsch, Abundans cornueo- 
piae linguae latinae et germanicae selection. Nürnberg 1714, 1117, wo •seplasiarius" über- 
setzt wird mit •Salben = Krämer / Theriacks = Krämer". 
45 Th. Murner, Ein andechtig geistliche Badenfahrt. Straßburg 1514, Alr-K4r; neu gedruckt 
in: Deutsche Schriften, hrsg. von F. Schultz, Bd. 1/2. Berlin/Leipzig 1927. - •So von wüst 
vnd ouch von kot // Jung und alt beschissen ist, // Darumb hab ich ein bad gerüst // Zu 
reinigen die sellben armmen, // Dan sie von hertzen myeh erbarmen: // Im dreck sie vber 
die oren ston // Vnd sind von got darzü verlon, // Das mancher in dem wuost verdirbt // 
Vnd in sinen Sünden stirbt, // Ee das er in das bade gieng // Vnd sich zu weschen ane 
fieng. // Es ist jetz funfzehen hunder iar // Das got von himmel kam vir war // Vnd det 
ein wunderliche fart, // Das got selbs ein bader wart": ebd. A2v-A3r. 



Markwart Herzog 430 

Christus als Bader: •Das haubt waschen1 



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 431 

Christus als Bader: •Ab giessen" (siehe Anmerkung 45) 



Markwart Herzog 432 

rung einnahmen, bis sie von den an Universitäten ausgebildeten Ärzten 
verdrängt wurden. Die Bader verabreichten in ihren Stuben nicht nur Bä- 
der, sondern sie übten auch die Wundmedizin aus, heilten Brüche und 
Verrenkungen, ließen zur Ader und behandelten Zähne; wie Thomas 
Murners ,Christus balneator' setzten sie Schröpfköpfe und betrieben 
Haarpflege. Die Handwerke der Körperpflege und die Ausübung der 
ärztlichen Berufe hatten noch eine Einheit gebildet.46 

Das Büchlein Thomas Murners von der geistlichen Badenfahrt' entfal- 
tet die spätmittelalterliche Badekultur in ihrer ganzen Breite, begonnen 
bei der Einladung zum Bad durch den ,Christus balneator', der Wasser 
schöpft und wärmt, die Laugen anfertigt, den Badegast reibt, kratzt, 
schröpft und mit Wasser begießt, ihm die Haare wäscht und schneidet. Er 
bettet ihn zum Ausruhen, zieht ihn schließlich an und ermahnt ihn, daß er 
wiederkomme. Der durch die Badekur erquickte Mensch richtet darauf 
seinen Dank an den Bader, an den Herrgott im Himmel, da •got selbs ein 
bader wart".47 

Diese Tätigkeiten Jesu (•Der bader der von himmel kam"48) werden le- 
diglich in Kapitel 18 unterbrochen: Nicht Christus, sondern der Teufel 
waltet hier als Bademeister, der dem Besucher die Füße reibt und kitzelt 
(•Die füs riben"). Aber unter dem Personal der geistlichen Badestube fin- 
det neben Gottvater, Jesus und dem Teufel noch jemand Erwähnung: 
Ganz zum Schluß, nach den bibliographischen Angaben, dem eigentli- 
chen Ende des Buches also, wird in einem eigenen Abschnitt der Gottes- 
mutter Maria als Badefrau (•zart baderin") gedankt.49 

46 Vgl. dazu S. Stolz, Die Handwerke des Körpers. Bader, Barbier, Perückenmacher, Friseur. 
Folge und Ausdruck historischen Körperverständnisses. Marburg 1992, 86-90 u.ö.; S. Sand- 
ner, Handwerkschirurgen. Sozialgeschichte einer verdrängten Berufsgruppe. Göttingen 1989. 
Siehe auch besonders Joh. Jos. W. Lux, Über das Abdecker- Wesen und die Folgen seiner 
Aufhebung. Die Arkana, sympathetischen Kuren und die geheime Sprache der Scharfrichter 
und Abdecker. Nebst auf Erfahrung gegründeten Beweisen, daß die am Milzbrande gefalle- 
nen Thiere höchst ansteckend seyn. Leipzig 1818. Erste, fast identische Ausgabe unter dem 
Titel Der Scharfrichter nach allen seinen Beziehungen. Zum Dessert für Landespolizeybehör- 
den, Stadtmagisträte und landräthliche Offizia, Stadt = und Kreisphysikos, Thierärzte und 
Scharfrichter. Leipzig 1813. 
47 Ebd. A3r. Zwischen Kap. 24 (Heimgang des Badebesuchers) und Kap. 34 (Dank an den 
Bademeister) sind neun Kapitel eingefügt, worin - in Verbindung mit einem Tugendspie- 
gel (Kap. 25) - verschiedene Heilbrunnen und mehrere Formen der zeitgenössischen Ba- 
dekultur vorgestellt werden: unter anderem •Der Jung brun" als Allegorie der Taufe{YLap. 
26), •Oelbaden" mit Bezug auf das Sakrament der letzten Ölung (Kap. 30), •Das schweiß 
Bad" in bezeichnender Weise als Allegorie des Bußsakraments (Kap. 33). 
48 Ebd. B3r. 
49 Ebd. P2v-P4r. Vielleicht war der für den Christus-Bader vorgesehene Text kürzer geraten 
als geplant, so daß vom letzten Bogen leere Blätter übrig geblieben waren, die nun noch 
mit einer in die marianische Frömmigkeit gewendeten Variante ,balneatorischer Soteriolo- 
gie' gefüllt werden konnten. 



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 433 

Der Autor unterlegt den realistisch geschilderten und illustrierten 
Handlungseinheiten der Badekur - und das ist das Entscheidende dieser 
,andechtig geistlichen Badenfahrt' -jeweils einen religiösen Sinn: eine 
Theologie der Buße und der Gnade, die eine kritische Selbsterkenntnis 
des Menschen miteinschließt (Kapitel 5: •Sich selb vnrein erkennen"), 
derzufolge auch und gerade der gläubige Christ in seiner Dürftigkeit der 
Barmherzigkeit und Fürsorge, also der Auferbauung und Erneuerung in 
der geistlichen Badekur Gottes bedarf. 

In dieser plastischen medizinischen Bildsprache liegt ein tiefer Sinn von 
allgemeiner religionsphilosophischer Bedeutung: daß der Mensch im Ge- 
genüber zu Gott seiner Hinfälligkeit, Schwäche und Sündhaftigkeit ge- 
wahr wird, sich Regeneration und Sanierung von Gott erhofft, gehört 
nämlich zur Grundstruktur der religiösen Beziehung. In der Begegnung 
mit der Heiligkeit Gottes wird der Mensch seiner eigenen Unheiligkeit 
inne. Diese Sinnebene, mit der Murner seine Dichtung unterfüttert, inter- 
pretiert eine auch sonst gängige medizinale Sicht des Bußwesens, und 
zwar am konkreten Leitfaden des Badebetriebs: Denn die Deutung von 
Sühne und Buße als Genesungsprozeß, der von der Therapie des himmli- 
schen Arztes unterstützt wird, war der Theologie auch sonst geläufig50; 
nur wird der Christus als Arzt bei Murner ersetzt durch den Christus als 
Bader, einen Vorläufer des Arztes im modernen Sinne des Wortes. 

Dieses bußtheologisch-therapeutische Moment des Religiösen kommt 
zum Ausdruck auch auf volksfrommen Bildern von Christus als Apothe- 
ker, besonders in der protestantischen Durchführung des Themas: Ein 
Bild aus der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts51 zeigt Christus mit einer 
Apotheker-Waage, der eine ganz besondere Bedeutung zukommt; denn 
sie dient zugleich als Gerichtswaage. Auf ihren Schalen wird ausgemit- 
telt, wie der Mensch vor Gottes Angesicht steht. Dabei legt ein Hilfe su- 
chender Kunde der Apotheke, ein reumütiger Sünder, ein Schriftband 
auf die rechte Waagschale: •Meine Sünden sind schwer und über groß, 
und reuen mich von Hertzen". Auf der linken Schale liegt ein kleines 
Kruzifix: Auf ihr wird in einer sinnbildlich ähnlichen Weise, wie sie auch 

50 Petrus Chrysologus, Sermo 167, in: CCL 24B, 1025-1029; vgl. die pseudo-ambrosiani- 
sche Schrift De Poenitentia, cap. 3, in: MPL 17, 974f zur Sanierung' des Sünders durch 
den ,Deus medicus'. Siehe auch Schwenckfeld (Anm. 14), 143 f. Vgl. ferner C. Scribanus, 
Medicus Religiosus de animorum morbis et curationibus. Münster 1620; Joh. Busaeus, 
FIANAPION , hoc est Area Medica Variis Divinae Scripturae priscorumque Patrum Anti- 
dotis adversus Animi morbos instrueta. Mainz 1608. 
51 Evangelische Pfarrkirche in Seebach/Eisenach. Das Gemälde wird dem Stifter der Kir- 
che, dem Hochfürstlichen Medicus des Eisenacher Hofes, Johannes Dicel, zugeschrieben. 
Vgl. dazu M. Herzog, Christus als Apotheker, in: Entschluß 41 (1986) Heft 10, 26 f. Siehe zu 
weiteren Beispielen Hein (Anm. 38), 57-59. 



Markwart Herzog A-IA 

Martin Luthervertraut war, der Glaube des Christen an den Gekreuzigten 
gegen seine Sündhaftigkeit aufgewogen52 - mit dem Unterschied, daß das 
Gottvertrauen des Gläubigen auf dem volksfrommen Bild metaphorisch 
ausgedeutet wird als die Beziehung des Kunden einer Pharmazie (,simul 
iustus et peccator') zum Apotheker-Erlöser. 

Diese verschiedenen Motive ,Deus medicus', ,Christus medicus', Chri- 
stus balneator', ,Christus apothecarius', ,Coelestis samaritanus', ,Spiritus 
sanctus seplasiarius' insgesamt sind, religionsgeschichtlich gesehen, letz- 
ten Endes unter anderem auch ein Ergebnis der Konkurrenz zweier Reli- 
gionen und der Rivalität ihrer Gottesvorstellungen: Asklepios und Chri- 
stus. Der Christus-Glaube hat die Asklepios-Frömmigkeit assimiliert und 
so in ihrem konkurrierenden Charakter gleichzeitig überwunden. 

Die für den Menschen existentiell wichtigen Funktionen des griechi- 
schen Heilgottes ins theologische Verständnis der christlichen Lehrbil- 
dung zu integrieren, war nicht schwierig, da der biblische Gott schon im 
Horizont des alttestamentlichen Glaubens für ,asklepieische' Aufgaben 
zuständig war und Christus selbst eine ausgebreitete und reich bezeugte 
Heilungstätigkeit entfaltet hatte. 

Vor diesem Hintergrund sind die vielfältigen Beziehungen zwischen 
profanem Medizinalwesen und christlicher Religion durchaus nicht er- 
staunlich: die Zusammenhänge zwischen den im Gesundheitswesen täti- 
gen Berufsgruppen und den Personen des trinitarisch differenzierten 
Gottes, zwischen medizinischer und pharmazeutischer Terminologie so- 
wie religiöser und theologischer Begriffswahl, zwischen den Sakramen- 
ten des Heils und den Medikamenten der Heilung. 

Die Ikonographie, in welche sich eine christliche medizinisch-pharma- 
zeutische Soteriologie' oder ,theologia medicinalis', auslegt, ist sowohl 
der hohen Theologie beispielsweise des Kirchenlehrers und Bischofs Au- 
gustinus vertraut als auch in den frommen Bildern des Volksglaubens be- 
heimatet, die den Heiland Jesus Christus als Arzt und Apotheker, als Sa- 
mariter und Bademeister vorstellen. 

52 Dieses protestantische Element des in Frömmigkeit und Kunst durchaus interkonfessio- 
nellen, ökumenischen Bildtyps vom Apotheker-Christus ist gleichsam die ikonographische 
Umsetzung eines schönen Wortes von Martin Luther: •Denn wir Christen müssen das wis- 
sen, wo Gott nicht mit in der woge ist und das gewichte gibt, so sincken wir mit unser 
schüssel zu gründe, Das meine ich also: Wo es nicht solt heissen, Gott ist fur uns gestor- 
ben, sondern allein ein mensch, so sind wir verloren, Aber wenn Gottes tod und Gott ge- 
storben in der wogeschüssel ligt, so sincket er unter und wir faren empor, als eine leichte 
ledige schüssel": Von den Konziliis und Kirchen (1539), in: Werke, Bd. 50. Weimar 1914, 
590. - Auf allen Bildern dieser Art (vgl. Anm. 51) gibt die Waagschale mit der Rechtferti- 
gung durch den Glauben an den Gekreuzigten insofern den Ausschlag, als sie es ist, die in 
der Hand des Erlöser-Apothekers - entsprechend dem Worte Luthers - nach unten sinkt. 




