Christus medicus, apothecarius,
samaritanus, balneator.

Motive einer ,medizinisch-pharmazeutischen Soteriologie*

Markwart Herzog, Miinchen

Die Angehdrigen der sogenannten abrahamitischen Religionen, die ihren
Glauben auf den ,Vélkervater’ Abraham zuriickfiihren - Judentum, Chri-
stentum und Islam' -, vertreten ein monotheistisches Gottesbild. Mit dem
ersten Gebot des alttestamentlichen Dekalogs ist die Existenz einer Viel-
zahl von Gottern zwar nicht ausgeschlossen; doch eine positive Bewer-
tung oder religidse Verehrung der Gottheiten anderer Uberlieferungsge-
meinschaften, der ,Go6tzendienst® also (1 Kor 8,4-6), wird als schlimmster
Frevel verurteilt und unnachsichtig verfolgt.

Dennoch kann in religionsgeschichtlicher Sicht gezeigt werden, daB ins
Gottesverstandnis einer monotheistischen Uberlieferungsgemeinschaft
auch Elemente des Glaubens an andere Gétter, ja sogar Eigenschaften
der Gottheiten anderer Religionen gleichsam ,hineingewachsen* sind.
Mit dieser allgemeinen religionshistorischen Erkenntnis 148t sich das
christliche Bekenntnis zu Jesus von Nazareth als ,Heiland* erkldren.

Einige wichtige Bedeutungsmomente des Glaubens an Jesus Christus
als den Heiland der Welt kdnnen dariiber hinaus nur medizingeschichtlich
verstanden werden. Dies liegt nicht zuletzt darin begriindet, daB3 christli-
che Frommigkeit und Theologie von Anfang an ihren Erlésungsglauben
in Vorstellungen artikulierten, die dem Gesundheitswesen entliehen sind:
in medizinischen Kategorien und in pharmazeutischen Begriffen.

SchlieBlich 148t sich unter der Voraussetzung dieser religionshistori-
schen Bedingungen und medizinigeschichtlichen Beziehungen aus reli-
gionsphilosophischer Sicht verdeutlichen, was in einigen seiner grundle-
genden Elemente das Wesen oder den Begriff der Religion ausmacht. Mit
Erkenntnissen der Religions- und Medizingeschichte sowie den Perspek-
tiven, die religionsphilosophische Reflexion erschlieBt, ist es moglich, ein
eher entlegenes Thema des christlichen Glaubens in seiner allgemeinen re-
ligisen Bedeutung darzustellen.

' Vgl. Gen 15,6; Gal 3,6-9; Koran 2,120-131.



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 415

1. Rivalisierende Gotter und konkurrierende Religionen

Die Tatsache einer Pluralitdt von Géttern - und zwar die Gottheiten der
jeweils anderen Religionen - kann fiir die Angehorigen einer Religions-
gemeinschaft ein Problem darstellen; denn die Gdrter sind fiir das re-
ligiose BewuBtsein qualifiziert als Mdchte, die sich gegenseitig Ansprii-
che streitig machen kénnen.? Die Verehrung der einzelnen Gétter, die das
Leben der Menschen machtvoll bestimmen, steht in einer Beziehung von
Konkurrenz, Inklusion oder Ergidnzung mit der Existenz und dem Kult
der jeweiligen anderen Gétter. Die Konflikte zwischen den Anspriichen
der von den Menschen verehrten Gottheiten konnen sich in unterschied-
licher Weise stellen und verschieden geldst werden. So ist es moglich, die
Verehrung eines fremden Gottes in den eigenen Kult(ur)bereich zu inte-
grieren. Diese Strategie der Kultiibernahme ist in polytheistisch verfaf3-
ten Religionsgemeinschaften verbreitet.

Streng monotheistische Religionen, die ihr Leben auf einen einzigen
Gott konzentrieren, werden dazu neigen, die Kulte anderer Gétter anzu-
feinden und zu verdringen.? Wenn sie sich dariiber hinaus zur Mission
verpflichtet sehen und dies mit einem ausgepréigten Wahrheits- und Sen-
dungsbewuBtsein verbinden, wird das Verhiltnis zu anderen Religionen
von einer mehr oder weniger ausgeprigten Intoleranz geprigt sein.* Die
alternativen géttlichen Michte der konkurrierenden Religionen kénnen
dann als gotzenhafte Zerrbilder der wahren Natur des Géttlichen be-
kdmpft werden.’

In religions- und kulturspezifisch jeweils verschiedener Weise sind die
gottlichen Michte fur die gesamte Wirklichkeit als deren Schépfer, Erhal-
ter und Vollender ,zustidndig® und ,kompetent®; es kann aber auch sein,
daB nur ganz bestimmte Bereiche der Realitit von ihnen ,reguliert’ wer-
den. Von daher ergibt sich eine weitere Strategie des Umgangs mit den
fremden Géttern der jeweils anderen Religionen: Die Verehrer eines be-
stimmten Gottes entdecken, daf3 dieser ebenso fiir einen speziellen Wirk-

2 Siehe A. L. Miller, Power, in: The Encyclopedia of Religion, Bd. 11. New York/London
1987, 467-476.

3 Vgl. zum Umfeld dieses Themas W. Kerber (Hrsg.), Die Wahrheit der Religionen. Miin-
chen 1994.

4 Siehe zur Begegnung der Religionen in religionsphilosophischer und religionswissen-
schaftlicher Sicht die grundlegende Untersuchung von G. Mensching, Toleranz und Wahr-
heit in der Religion. Heidelberg 1955. Vgl. auch W. Kerber (Hrsg.), Wie tolerant ist der Is-
lam? Miinchen 1991.

* Von ihrem Wesen her miissen die Religionen jedoch nicht mit Notwendigkeit unduldsam
und feindselig miteinander umgehen. Das gilt faktisch jedenfalls auch fiir Anhénger eines
eigentlich kompromifilosen Monotheismus. Vgl. W. Kerber (Hrsg.), Religion: Grundlage
oder Hindernis des Friedens? Miinchen 1994.



Markwart Herzog 416

lichkeitsbereich einsteht, wie das von den Gldubigen einer anderen Gott-
heit fiir wahr gehalten wird. Ein solcher Zuwachs an Funktionen zugun-
sten des einen Gottes verbunden mit der Depotenzierung eines anderen
ist auch in der jiidischen und christlichen Religionsgeschichte nachweis-
bar.¢

Der Gott des Alten Testaments, Jahwe (der Gott des Sinai und des Ex-
odus aus Agypten), ist mit verschiedenen theo-logischen Traditionsstro-
men gleichsam zusammengewachsen, indem er sich die Tétigkeitsfelder
anderer Gottheiten aneignete, fiir die er urspriinglich nicht zustindig
war. Es handelt sich vor allem um den Virergott (eigentlich eine Gruppe
von Gottern: den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs), den kanaani-
ischen Schopfergott E/(der schon im frithen Israel als Ursprung der Welt
geglaubt wurde) sowie den Vegetations- und Fruchtbarkeitsgott Baal
(eine welterhaltende und welterneuernde Macht). In einem komplexen
religionshistorischen ProzeB hat Jahwe sich selbst mit El, Baal und dem
Gott der Viter identifiziert. Er hat selbst eine Geschichte, der er seine un-
verwechselbare Identitat verdankt.’

Jahwe als die voll ausgebildete Gottesgestalt des Alten Testaments ist
also auch das Produkt einer siegreichen Integration der Momente ver-
schiedener Gottheiten. In dieser Weise, im Wettstreit der Religionen, ver-
mag sich der Anspruch eines Gottes und der ihn verehrenden Menschen
zu behaupten und auszubreiten. Die Kraft zur Assimilation macht die Le-
bendigkeit und Lebensfihigkeit einer Religion aus. Diese religionsge-
schichtlichen Tatsachen stehen keineswegs im Widerspruch zu den Krite-
rien einer philosophischen Theologie:

Die Fihigkeit des Gottesgedankens einer Religion zur Integration von

¢ Dem Selbstverstindnis des religiosen Menschen entspricht es jedenfalls in keiner Weise,
die Tatsachen und Verdnderungen des religiésen und auBerreligiosen Lebens als blof3 se-
kundire Begleit- und Folgeerscheinungen der Geschichte der politischen und 6konomi-
schen Verhiltnisse zu sehen. Vielmehr sind es die Gottheiten in ihrer Eigenart als Michte
(vgl. Anm. 2), welche die Tatsachen und deren Wandel bestimmen; es sind die Goétter
selbst, die sich, und das heiit eben auch: ihre Gottheir, im Streit mit anderen Géttern be-
haupten miissen.

7 Vgl. dazu und zum folgenden: W. H. Schmidt, Kénigtum Gottes in Ugarit und Israel. Ber-
lin 21966, bes. 27f, 48-52, 59-61, 86-88; ders., Die Frage nach der Einheit des Alten Testa-
ments — im Spannungsfeld von Religionsgeschichte und Theologie, in: Jahrbuch fiir Biblische
Theologie 2 (1987) 40-52. Das tragende Subjekt dieses Aneignungsgeschehens war Jahwe
selbst, seine ,Eiferheiligkeit’, der exklusive Loyalititsanspruch eines Gottes, der die Men-
schen tiber Generationen hin verfolgt, wenn sie nicht ihm, sondern anderen Michten hul-
digen (Ex 20,2-7; Dtn 5,6-11). Diesem Gott Jahwe war von Anfang an ein Anspruch auf
ausschlieBliche religiose Verehrung eigen. Die Ubermichtigung anderer Gétter und die
Aneignung ihrer Funktionen stellt jeweils einen ProzeB der Identifikation dar, der die Be-
gegnung Jahwes mit diesen fremden Gottheiten auszeichnet. Das Ergebnis dieser Begeg-
nung ist jedenfalls ein Machtentzug der Rivalen des alttestamentlichen Gottes (Ps 96, 5).



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 417

Bereichen der Wirklichkeit widerstreitet weder der Einheit noch dem An-
spruch auf die Einzigkeit einer gottlichen Macht; denn durch die Aneig-
nung des von ihr Verschiedenen hindurch behauptet sie sich selbst: Die
Eigenschaften und Zustindigkeitsbereiche der anderen Gétter werden
kritisch ausgewihlt, aufgenommen und anverwandelt; damit sind die
konkurrierenden Gétter iiberboten und in ihrer Rivalitdt tiberwunden.
SchlieBlich ist nach biblischem Glauben erst am Ende der Geschichte of-
fenbar, daBl Jahwe nicht nur fiir Israel (Dtn 6,4), sondern fiir alle Volker
der einzige Gott sein wird ,,und sein Name nur efner* (Sach 14,9).

Eine derartige Kraft zur Integration kann religionsgeschichtlich nicht
nur fiir die jidische, sondern auf den unterschiedlichsten Ebenen auch
fiir die christliche Religion festgestellt werden. Hat doch die friithchristhi-
che Theologie an den philosophischen Monotheismus der Antike, in dem
bestimmte Eigenarten des Gottesverstindnisses der griechischen Reli-
gion weiterlebten, angekniipft, ihn kritisch und zugleich produktiv ange-
eignet und so in seinem konkurrierenden Charakter durchbrochen und
iberwunden.®

2. Asklepios, Jahwe und Christus

In einem Verhiltnis der Konkurrenz stand die Verehrung Jesu Christiim
besonderen zu dem grofien Heilgott der Antike, zu Asklepios, dem Ahn-
herrn der Arzte®. , Er gehort zu den alten Géttern, welche dem Christen-
tum am lingsten Widerstand geleistet haben*!°. Von daher sind auch ver-
schiedene Elemente der Verehrung Jesu von Nazareth in der christlichen
Religion zu erkldren. Das medizinische Verstdndnis Jesu als Arzt und
Apotheker ist schon in der frithen Literatur dokumentiert. Es reflektiert
eine Auseinandersetzung mit dem Heilgott der heidnischen Umwelt. Es

8 Vgl. dazu W. Pannenberg, Die Aufnahme des philosophischen Gottesbegriffs als dogmati-
sches Problem der friihchristlichen Theologie (1959), in: Grundfragen systematischer Theolo-
gie, Bd. 1. Géttingen 31979, 296-346.

® Vgl. R. Herzog, Asklepios, in: Reallexikon fiir Antike und Christentum, Bd. 1. Stuttgart
1950, 795-799; ders., Die Wunderheilungen von Epidauros. Ein Beitrag zur Geschichte der
Medizin und der Religion. Leipzig 1931; P. Schazmann, Asklepieion. Baubeschreibung und
Baugeschichte (Kos. Ergebnisse der deutschen Ausgrabungen und Forschungen, hrsg. von R,
Herzog, Bd. 1). Berlin 1932; Universititsbibliothek Erlangen-Niirnberg, Asklepios. Heilgott
und Heilkult. Erlangen 1990. Zu Apollo und Asklepios als Heilgotter der Griechen siehe
auch M. P. Nilsson, Griechische Feste von religioser Bedeutung (1906). Darmstadt 1957,
97-113.

19 A, von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahr-
hunderten, Bd. 1. Leipzig #1924, 134. Vgl. zum Kontex! das ganze zweite Kapitel ,,Das
Evangelium vom Heiland und von der Heilung*: ebd. 129-150.



Markwart Herzog 418

macht dariiber hinaus einen bestimmten Aspekt an der ganzen Sendung
Jesu als des Heilands und Retters der Welt verstindlich.

In dieses Motiv des Christus medicus wurde aber auch ein Element des
alttestamentlichen Gottesbildes aufgenommen: ,Ich bin der Herr, dein
Arzt“!!. Dem Menschen in den Lasten dieser vergehenden Welt und in
den Gebrechen seines irdischen Daseins Erleichterung zu verschaffen, ist
ein Bestandteil der aufrichtenden Macht Jahwes, was besonders die Ge-
bete der Psalmen bezeugen'?. Die Heilung physischer Verwundungen
und Krankheiten'?, die nicht nur im iibertragenen Sinne gemeint sind, ge-
hort zum helfenden Handeln des alttestamentlichen Gottes.

In diesem Zusammenhang ist auch die den Menschen von Gott her ge-
wihrte Siindenvergebung angesiedelt (Ps 41, 5). Krankheit wird in vielen
Religionen als Folge stindhaften Verhaltens, als Ausdruck einer beschi-
digten Gottesbeziehung angesehen (Sir 38, 15). Das gilt auch fir die Hei-
lungstétigkeit Jesu: Wem der Heiland die Siinden vergibt, wen er mit Gott
wieder versdhnt, der kann darin auch von unmittelbar physischer Krank-
heit geheilt werden; wer glaubt, der ist genesen (Mk 2,5).1* Durch Siinden-
vergebung wird die gestorte Gottesbeziehung des Menschen geheilt,
durch Jesu drztliche Praxis die Gesundheit wiederhergestellt: ,,Duplici
ergo sensu Christus vocatur Medicus, sensu Theologico pariter ac Phy-
sico.“13

In dieser Art und Weise ist Jesus Christus fiir den Menschen ein Not-
helfer, ein wirklicher Heiland in den vielen Belastungen und den Wider-

"' Ex 15,26. Vgl. F. E. Rambach, De Deo Medico Epistola. Halle 1741; Joh. Hempel, ,, Ick
bin der Herr, dein Arzt* (Ex. 15, 26), in: Theologische Literaturzeitung 82 (1957) 809-826; H.
Nichr, JHWH als Arzt. Herkunft und Geschichte einer alttestamentlichen Gottesprddikation,
in: Biblische Zeitschrift NF35 (1991) 3-17.

12 Gen 20,17; 21,1f; Hiob 5,19-25; Ps 28,6-8; 41,2-4.

13 Dtn 32,39; Hiob 5,18; Tob 6,6 mit 11,11-13. Der Genueser Arzt und Theologe Giro-
lamo Bardi (*1603) hat diejenigen biblischen Personen, die Engel, Propheten, Priester,
Jiinger Jesu u.a., sowie die kirchlichen Heiligen behandelt, von denen eine medizinische
Tétigkeit tliberliefert ist: Medicus Politico Catholicus. Genua 1643.

' [K. Schwenckfeld], De coelesti veri medici lesv Christi medicina, ad probatam illius religio-
nem puré cognoscedam, Commentarius longé excellentissimus. Casp. Gryseneggero autore.
s.l. 1562, A6': ,Cert¢ qui hunc medicum Iesum Christum credi(, curationique ipsius se
summittit, & in obedientia fidei versatur, is in totum sanus est, magis magisque sanctus, &
saluus fiet®.

\* Epistola gratulatoria de Christo academiae N. T. medico primario, qua simul viro amplis-
simo atque experientissimo, Dn. Matthiae Georgio Pfannio, medicinae doctori ... gratulatur
G.P.H. P.P. Erlangen 1743, 5. ,Non quidem es( negandum, Christum ad sanandos peccati
morbos a Patre in hunc mundum missum fuisse, ita enim Matth. C. IX. v. 13. Attamen hoc
non tollit potentiam, excellentiam & missionem Christi, morbos corporales sanandi ... mor-
bos, quos Theo-Therapevta, Christus Medicus coelestis sanavit* (ebd.). Siehe ferner: B. G.
Clauswitz, De Luca Evangelista Medico. Halle 1740, 20.



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 419

wirtigkeiten des Erdenlebens (Mt 11,28-30).'¢ Schon vor dem alttesta-
mentlichen Hintergrund konnte Christus als gottlicher Arzt verstanden
werden, der als der vom wahren Gott gesandte Sohn den Asklepios-Heil-
kult und alle anderen Heilmethoden in unvergleichlicher Weise tiberbie-
tet.!”

Umgekehrt war auch fiir die heidnische Polemik die Gestalt Jesu von
Nazareth ein mit den griechischen Heilgottern konkurrierender Rivale;
»insbesondere Asklepios diente dabei als heil- und wundertitiges Gegen-
bild zu Christus“!®, Sowohl in heidnischer als auch in christlicher Sicht
standen der Heiland Jesus Christus und der Heilgott Asklepios im Wett-
streit um religiése Verehrung. In der frithchristlichen Literatur und Litur-
gie einerseits sowie in den heidnischen Hymnen zu Ehren des Asklepios
anderseits wurde beiden Goéttern der Hohheitstitel eines Retters oder
Heilands (cothp) zuteil.!® ,,Uber die neutestamentliche Grundlegung
hinaus, die Christus als Heiland der Siinder und Kranken beschreibt,
stellt Asklepios das Gegenbild dar, an dem man iiberhéhend die Einzig-
artigkeit Christi aufzeigt. In der Ubernahme der Bezeichnung salvator,
und zwar als Wiedergabe des griechischen cothp wird der Gegensatz zu
Asklepios* deutlich.?

Sprachgeschichtlich gesehen ist ,Heiland® die Lehniibersetzung des kir-
chenlateinischen Begriffes ,salvator’, und dieser Ausdruck wiederum die
Nachbildung des griechischen Hoheitstitels cwthp. Etymologisch wur-

16 Siehe Joh. G. Herder, Von Gottes Sohn, der Welt Heiland. Nach Johannes Evangelium.
Riga 1797; A. Harnack, Der Heiland, in: Reden und Aufsdtze, Bd. 1. Gielen 21906,
307-311.

17 Epistola gratulatoria (Anm. 15), 7: ,In praxi medica omnium felicissimus erat divinus
Therapevta. Omnes enim omnium morbos non curavit modo, sed quod primum est sana-
vit. ... Sanavit ergo Medicus divinus, dum in letris ambularel, non solum dolorum gravita-
tem & morborum insultus ad tempus, ... sed sanavit dolores, mala, morbos ila, ut causas &
effectus morborum quorumvis radicitus exstriparet”. Daher ist Christus ,,medicus funda-
mentalis*, insofern er den Menschen wirklich saniert, nicht nur an den Symptomen ku-
riert: Joh. J. Schmidt, Biblischer Medicus, Oder Betrachtung des Menschen nach der Physio-
logie, Pathologie und Gesundheitslehre. Sowohl zur rechten Erkenntnif3 sein selbst, und Ver-
ehrung Gottes, des wahren Arzts und Erhalters der Menschen insgemein, als auch zur griindli-
chen Erkldrung vieler Schrifistellen. Ziillichau 1743, 730.

18 P, Stockmeier, Der Himmlische Arzt. Christus als Apotheker und Arzt, in: Beitrdge zur alt-
bayerischen Kirchengeschichte 38 (1989) 9-19, 13. Siehe auch G. Fichtner, Christus als Arzt.
Urspriinge und Wirkungen eines Motivs, in: Friihmittelalterliche Studien 16 (1982) 1-18, der
den indirekten Charakter der Auseinanderselzung zwischen Christus und Asklepios be-
tont. Weitere Lileraturangaben bei Stockmeier, bei Fichiner besonders auch zur élteren
monographischen Literatur.

' K. H. Rengstorf, Die Anfiinge der Auseinandersetzung zwischen Christusglaube und Askle-
piosfrommigkeit. Munsler 1953; vgl. H. Linssen, @EOX XQTHP. Entwicklungen und Ver-
breitung einer liturgischen Formelgruppe, in: Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft 8 (1928)
1-75.

20 Stockmeier (Anm. 18), 17.



Markwart Herzog 420

zelt der Nominalbegriff ,Heiland* im Partizip praesens des Verbs ,heilen’
(ahd. ,heilan‘); deshalb ,bezeichnet es den Heilenden, so daB and nur
oberteutsche und jetzt auler Gebrauch gekommene Form fir end ist.“?!
Von daher ergibt sich eine erstaunliche semantische Beziehung zwischen
Christus-Glauben und Medizin.

Im 16. Jahrhundert ist der Begriff Heiland nicht nur fiir die christliche
Gottesvorstellung, sondern dariiber hinaus auch in der Wundmedizin ge-
laufig. ,Heiland® bedeutet in der Fachliteratur Verbandsmaterial des
Wundarztes, das zum Verbinden von Wunden und zum Abbinden bei der
Blutstillung eingesetzt wurde. So jedenfalls wird der Begriff gebraucht in
den fritheren Ausgaben vom ,,Feldbuch der Wundarznei“ des StraBbur-
ger Chirurgen Hans von Gersdorff (1 1529).22 In der Bibeliibersetzung
Martin Luthers (Wittenberg 1545) meint ,Heiland‘ unter anderem den
kriegerischen Heroen Otniél (,,einen Heiland / der sie erléset*: Ri 3,19),
Jesus Christus (,,der Welt Heiland“: Joh 4,42) und Gottvater (,,mein Gott
und Heiland*: Ps 51,16). Aufgrund seiner medizinischen Zustindigkeit
und Verehrung als Heiland ist Christus in der Religionsgeschichte ein na-
tiirlicher Gegenspieler anderer Heilgétter.

In jedem Fall verdankt auch Asklepios seine Popularitit der Kranken-
heilung, seiner Funktion als Heiland. Man verehrte ihn an Kultstitten
wie Kos und Epidauros: verbunden mit dem Unternehmen eines regel-
rechten Kurbetriebs. Hier war die wunderbare Genesung von Kranken
die Grundlage einer erfolgreichen Kultpropaganda, die ganze Scharen
von Besuchern anzog. Als wichtigste Methode der Kurierung wurde der
Schlaf im Heiligtum, der Heilschlaf praktiziert, die sogenannte Inkuba-
tion: Als ,deus clinicus‘ brachte Asklepios selbst direkte Heilung, und er
erteilte im Traum Anweisungen zur Therapie der um Hilfe nachsuchen-
den Patienten.

21]. S. Ersch/J. G. Gruber (Hrsg.), Allgemeine Encyclopddie der Wissenschaften und Kiin-
ste, Bd. 11/4. Leipzig 1828, 395. Siehe auch A. Gotze (Hrsg.), Triibners Deutsches Worter-
buch, Bd. 3. Berlin 1939, 383.

22 H. von GerBdorff, Feldbiich der wundtartzney. Stral3burg 1517 (erste Auflage), 29V (Trak-
tat 11, Kapitel 8): ,,Du solt auch allwegé die arm oder die bein mit heylinden binden wo
dan die wund ist; ebd. 30¥: ,nim ein heylant von einé tich / do mitt man einen bindet
dem man aderlasszt / vnd bind jm die arm vff der muf} oberthalb der ellenboge / vnd bind
sye hart an beyden armen / v thun sye jm daii alle mol wider vff / vnd binds wider z.“
Diese Begriffsverwendung bleibt in den Ausgaben aus der ersten Hilfte des 16. Jahrhun-
derts: StraBBburg 1528, 35Y; Augsburg, Steiner ca. 1530, 27¥; StraBburg 1540, 70. In der
Ausgabe Feldt vnd Stattbuch Bewerter Wundtartzney. Frankfurt 1598, werden die Stellen
wie folgt wiedergegeben: ,solt auch allwegen die Arm oder Beyn binden / wo da die
Wund ist* (36Y); ,,nimb ein Bendel von einem Tuch / damit man ein bindet dem man ader-
ldsset / vnd bind jm die Arm auff der MauB3 oberhalb der Elenbogen / vnd bind sie hart /
an beyden Armen / vnnd thu sie jm dann jederweil wider auff / vnd binds wider zu* (379).
Vgl. J. und W. Grimm, Deutsches Wérterbuch, Bd. 1V/2. Leipzig 1877, 822, 826.



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 421

Vielleicht ist unter anderem auch vor dem Hintergrund des Streits zwi-
schen Asklepios und Christus die entgegengesetzte ikonographische Be-
wertung der Schlange zu verstehen: Sie gilt als Attribut des Heilgottes der
Antike, in der Apokalypse nach Johannes dagegen als das Tier Satans.>
Insgesamt iiberwiegt jedenfalls in der christlichen Literatur und Kunst
die negative Einschitzung der Schlangentiere. Nur in Ausnahmefillen
wie etwa in der Legende der heiligen Notburga von Hochhausen tritt eine
Schlange als positive Figur auf, und zwar ausgerechnet als ein Wesen, das
der von Heiden verfolgten und auf der Flucht schwer verwundeten Heili-
gen durch eine Therapie mit Kriutern Heilung verschafft.>

3. Pharmazeutische Sakramentenlehre

Das Wirken des alttestamentlichen Gottes Jahwe wurde ebenso in den
Metaphern der Heilkunst veranschaulicht (Jes 61,1; vgl. Jak 5,14), wie
die Evangelisten das Wirken Jesu mit dem Verb ,heilen‘ bezeichneten (Lk
5,17; 6,19). Medizinischer und therapeutischer Sprachgebrauch hat auch
die Ausdeutung der beiden grundlegenden Elemente der christlichen Eu-
charistiefeier, Wortgottesdienst und Abendmabhl, inspiriert. Das wird, re-
ligionsgeschichtlich gesehen, wiederum auch verstindlich vor dem Hin-
tergrund der Auseinandersetzung zwischen Christus und Asklepios. Fiir
die Deutung der Feier des Abendmahls wurde eine Aussage des Bischofs
Ignatius von Antiochien wichtig: Das eucharistische Brot ist ,,Arznei der
Unsterblichkeit“.?* Vielen Kirchenvitern zufolge ist auch das Wort Gottes
sowie dessen glaubige Annahme ein ,Medikament* bzw. eine LArznei
des Lebens®.2¢

23 Rengstorf (Anm. 19), 24-26.

24 Siehe dazu F. Liebig, Die Notburgasage, geschichtlich gesehen, in: Badische Heimat 38
(1958) 159-170; H. Huth, Die Geschichte des Altares in der evangelischen Kirche zu Hoch-
hausen am Neckar, in: Nachrichtenblatt der Denkmalpflege in Baden-Wiirttemberg 5 (1962)
30-35; vgl. ders., ebd. 8 (1965) 93-97.

> Vgl. dazu L. Wehr, Arznei der Unsterblichkeit. Die Eucharistie bei Ignatius von Antiochien
und im Johannesevangelium. Miinster 1987. Siehe Rez. von J. A. Fischer in Theologische
Revue 84 (1988) 26-28. Zum eucharistisch-medizinischen Heilungsgiauben der Volksfrom-
migkeit siche exemplarisch M. Eschenloher, Medicus Eucharistico-Augustanus, Oder Gott-
licher Augspurgischer Artzt. Augsburg 1678.

26 Augustinus, In Johannis Evangelium, tract. 3, no. 6, in: CCL 36, 23: das Wort als ,,medi-
camentum®: ders., Enarrationes in Psalmos, zu Ps 36, sermo 1, no. 3, in: CCL 38, 340:
,,Omnis morbus animi habet in scripturis medicamentum suum®; Irenaeus von Lyon, Ad-
versus haereses, 1ib. 3, cap. 19, no. 1, in: SC 211, 372f: das Wort als ,,antidotum vitae*;
Schwenckfeld (Anm. 14), 87 iiber den Arzt Christus, der Medizin ist: »quod aeternum Dei
verbum, Iesus Christus, tam in ipsum, quam in carne & sanguine, vera sit medicina, qua
Deus nobis succurrit, auxiliatur, medetur, corpisq; & animam sanat“. Vgl. L. Bopp, Die



Markwart Herzog 422

Da das theologische Studium in gewisser Weise auch der Aufbereitung
des gottlichen Wortes als ,Seelenmedizin® dient, kann beispielsweise die
Stiftsbibliothek des Klosters St. Gallen auf einer Inschrift iiber dem Siu-
lenportal eine ,Seelenapotheke* (PYXHE IATPEION) genannt werden.?’
- Im Ausgang von der pharmazeutischen Sicht der Eucharistie kdnnen
weiterfiihrende Momente des Christus-medicus-Glaubens zur Sprache
kommen, die ebenso vor dem Hintergrund der Konfrontation von Chri-
stus-Frommigkeit und Asklepios-Kult zu wiirdigen sind.

Angesichts der therapeutischen Sinnelemente des Altarssakramentes
als dem liturgischen Ort der Realprisenz Christi wird verstdndlich, daB
man den Heiland sowohl als Arzt wie auch als Medizin deutet und be-
kennt.® Von daher ergibt sich eine verbliiffende Parallele zum auBerre-
ligidsen Bereich der Krankenheilung: Der Arzt und seine Stellung in der
Vertrauensbeziehung zum Patienten, wie sie in klassischer Weise in der
Gestalt des Hausarztes verwirklicht ist, erfiillt selbst eine therapeutische
Funktion. Sie wird - mit ihren Risiken und Nebenwirkungen - in der mo-
dernen medizinischen Fachliteratur unter demselben Stichwort: »Der
Arzt als Arznei“?®, beschrieben und diskutiert, mit welchem die Mystik
der Kirche das glidubige Vertrauen zu Christus als dem himmlischen Arzt
und Apotheker zum Ausdruck bringt.

Man konnte auch das ganze sakramentale Leben der Kirche mehr oder
weniger direkt in der Terminologie einer ,pharmazeutischen Sakramen-
tenlehre* formulieren, die den Heils- und HeiligungsprozeB des Men-
schen als ein von Gott her ,verordnetes* Geschehen thematisiert: begon-

Heilsmdchtigkeit des Wortes Gottes nach den Vitern, in: O. Wehner/M. Frickel (Hrsg.),
Theologie und Predigt. Wiirzburg 1958, 190-226.

¥ Vgl. B. Anderes, Der Stiftsbezirk St. Gallen. St. Gallen 1987, 90. So ,,sind Lehrer und Pre-
diger geistliche Aerzte, welche den geistlich todtkranken Menschen, durchs Wort und Sa-
cramenta an seiner Seelen curiren miissen: Schmidt (Anm. 17), 733. Uber Lehrer und Pre-
diger als Seelsorger am Krankenbett vgl. ebd. 537, 737-743. Gottes Wort ist »Universal =
Arziney wider alle geistliche Seelen = Krankheiten“: ebd. 722f. Siehe auch U. Rhegius,
Medicina animae, in: Opera, hrsg. von E. Rieger. Niirnberg 1562, pars 1, 4127422V,

28 Hieronymus, Tractatus in Marci Evangelium, in: CCL78, 468f: »Egregius medicus, et ve-
tus est archiater. Medicus Moyses, medicus Esaias, medici omnes sancti: sed iste archiater
est ... ipse et medicus et medicamentum®; vgl. ders., Dialogus adversus Pelagianos, in: CCL
80, 113: ,veri medici Salvatoris imploramus auxilium®“. Siehe auch Schmidt (Anm. 17),
733: ,,Gleichwie aber Christus unser Arzt ist, also ist er auch selbst die Artzney fir unsere
Seele, so wie er im heiligen Abendmahl zugleich der Gastwirth und auch die Speise ist.
Denn so hat sich dieser Arzt selbst zur Artzney dargegeben, da er sich am Kreuz erhdhen
lassen. - ,,Quod verbum Dei, Tesus Christus, medicus & remedia ipse existat*: Schwenck-
feld (Anm. 14), 90-103 (cap. 21).

» B. Luban-Plozza/L. Knaak/H. H. Dickhaut, Der Arzt als Arznei. Das therapeutische
Biindnis mit dem Patienten. K61ln 51990, im AnschluB an M. Balint, Der Arzt, sein Patient
und die Krankheit (1964). Stuttgart 1957. Siehe auch W. Tochtermann, Der Arzt als Arznei.
Die Persénlichkeit des Arzies als Heilfaktor in der Psychotherapie. Remscheid-Lennep 1955.



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 423

nen bei der Taufe als dem grundlegenden Beginn der ,Sanierung’, die
unter anderen auch Thomas von Aquin als ein Handeln des Christus me-
dicus bezeichnet; schlieBlich hatte er wie auch Bonaventura und andere
Theologen des Mittelalters das Wirken der Sakramente insgesamt mit
demjenigen der Medikamente verglichen.?

In systematischer Weise hat Livinus de Muynck dieses Projekt einer
,pharmazeutischen Sakramentenlehre® durchgefiihrt in einer bei Jean Li-
bens (1675-1747), Augustiner-Eremit und Theologieprofessor der Uni-
versitit Lowen, als Doktorarbeit angenommenen Untersuchung. De
Muynck entwickelt seine Sakramentenlehre nicht direkt auf der Grund-
lage der Vorstellung von Christus als 4rzt oder Apotheker. Er geht viel-
mehr aus vom barmherzigen Samariter im Gleichnis Jesu (Lk 10,30-37),
der sich um einen Schwerverletzten kiimmert, seine Wunden mit Wein
desinfiziert und mit Ol behandelt, ihn iiber die Leistung der Ersten Hilfe
hinaus auch danach medizinisch versorgt (Lk 10,34) und schlieBlich eine
weiterfiihrende Krankenpflege finanziert (Lk 10,35). Wie viele vor ihm
identifiziert de Muynck den Samariter mit Christus, dessen Medizin mit
den Sakramenten: Das Sakrament ist ,,Coelestis Samaritani medicamen-
tum“31, Damit ist eine Variante des Christus-medicus-Motivs gewonnen:

30 Thomas von Aquin, Summa Theologiae 111, qu. 68, art. 4, ad 2, wo die Teilaussage obj. 2
spirituali medici, scilicet Christi, medicina sit baptismus“ als solche nicht verneint wird;
vgl. 111, qu. 60, art. 1. Bonaventura, Commentaria in quatuor libros sententiarum Magistri
Petri Lombardi, in: Opera omnia, Bd. 4. Quaracci 1889, 1 (prooem. in quart. lib. sent.):
,quod medicamenta sacramentalia et sunt suavia et sunt salubria; et in hoc est tam medi-
camenti quam medici laus perfecta. Dieses Projekt einer am Gesundheitswesen und an
dessen Berufsgruppen orientierten Sinndeutung der Sakramente hat Thomas Murner in sei-
ner ,balneatorischen‘ Interpretation Jesu anhand verschiedener Formen zeitgendssischer
Badekultur in Angriff genommen (vgl. Anm. 47).

31 1. de Muynck, Evangelici Samaritani Medicamenta, seu Temporalia Sacramenta, Alliga-
menta Medicinalia contritionis nostrae Theologicé contra venena Serpentis vindicata (praes.
J. Libens). Louvain 1716, 16. Vgl. ebd. 2 (prooem.): ,,Quis enim iste peregrinus, quem cura-
vit Samaritanus, nisi idem infirmus, seu humanum genus? Et quis ille Samaritanus, nisi
Coelestis ille Medicus? ... Quis ille Samaritanus qui vinum & oleum in vulnera peregrini
infundit, nisi D. Jesus? qui de sanguine suo medicantia Sacramenta confecit in medelam
mortuorum, resurgentium, militantium, &c.“ Siehe Ambrosius, Traité sur I'’Evangile de S.
Luc, 1ib. 7, cap. 75, in: SC 52, 34: ,,Multa medicamenta medicus habet iste [sc. Samarita-
nus-Christus], quibus sanare consuevit. Sermo eius medicamentum est: alius eius sermo
constringit vulnera, alius oleo fovet, alius vinum infundit ...“. Vgl. ferner A. Calmet, Com-
mentarius literalis in omnes libros Novi Testamenti, Bd. 11/1. Wiirzburg 1787, 107f: der Ver-
wundete als ,,primus omnium parens Adam*. ,,Pius Samaritanus est Jesus: stabulum, quo
infertur, vulneratus, Ecclesia: oleum & vinum Sacramenta ..., ii, quibus custodiendus tradi-
tur vulneratus, Pastores Ecclesiae”. Bei M. Virling, Salutifera Christi Coelestis Samaritani
Beneficia. Gotha 1663, A2", wird Christus im Bild des ,,wol = und gutthitigen Samariters /
unsers besten Leibes = und Seelen = Pflegers vorgestellt. Vgl. G. Ph. Clemen, De balsamo
evangelico Samaritani (diss. med. praes. Joh. F. Depré). Erfurt 1723, 4:  Salvator mundi,
verus Samaritanus, qui misericordid motus genus humanum ... resanavit.”



Markwart Herzog 424

Der Erloser wird vorgestellt gleichsam als Sanitdter und Krankenpfleger,
der fiir die von Krankheit geplagten Menschen die Sakramente als Arznei
eingesetzt hat. Auch hier ergeben sich semantische Beziehungen des
Glaubens an Christus als Heiland zur Medizin.

Nach dem im Lukas-Evangelium geschilderten Samariterdienst, in
welchem man ein Handeln Jesu erkannte, werden Organisationen be-
nannt, die sich der Ersten Hilfe und der Krankenpflege widmen. Dariiber
hinaus wird der Begriff ,Samariter‘ im 17. und 18. Jahrhundert verwendet
als Titel einer Gruppe von Buchverdffentlichungen, die man heute als
,Gesundheits-Hausbiicher bezeichnen wiirde. Sie enthalten Rezepte und
Therapievorschlige, die besonders fiir diejenigen sozialen Schichten ge-
dacht sind, die sich keine irztliche Behandlung und pharmazeutische
Versorgung leisten konnten. Auch in dieser gesellschaftspolitischen Hin-
sicht deuten die Autoren ihre Literatur als Nachfolge im Dienste des Sa-
mariters und als Verwirklichung des Auftrags Jesu, die Kranken zu heilen
(Mt 10,1.8; Lk 9,1f).32

Ein unter anderem am Gesundheitswesen ausgerichtetes Verstindnis
religidsen Heils fand auch in Volksfrémmigkeit und Kirchenkunst seinen
phantasievollen Ausdruck. In dieses Umfeld gehort beispielsweise der
gezielte Einsatz von Heilkrdutern auf den Altarblittern der Kirchen:
Heilkrduter, die fiir den Glaubigen in bezeichnender Weise gerade an
demjenigen Ort im Kirchenraum zu sehen sind, an dem er die Arznei der
Unsterblichkeit empfingt (siche oben Anm. 25). Die Heilkraft der Pflan-
zen wurde als von Gott eingestiftet verstanden, Christus selbst inmitten
von Heilkrdutern abgebildet.>* Aber die religios bedeutsamen Beziehun-

*2 Vgl. die anonym erschienene Schrift: Der mitleidende Samariter / Oder Krancken = Tri-
ster / Vortragend Auflerlesene / versuchte / bewdhrte und leichte Artzney = Mittel / Fiir all-
erhand dusserliche und innerliche / auch alte und iibel = zuheilende Kranckheiten. Frankfurt
1682, 11I"-111": ,JEsus Christus / hat zum Grunde der AuBsendung seiner Jiinger und
Aposteln auBtricklich befohlen / curate infirmos, heilet die Krancken: welcher nun den
Leib heilet / der erquicket auch die Seele. Und es ist gewil / daB man durch das Heilen
am Leibe mehr Seelen gesund machen wird / als durch Predigen und Trosten.” Siehe fer-
ner E. Beynon, Der Barmhertzige Samariter / Oder Freund Briiderlicher Rath. Erster Theyl:
Allerhand Kranckheiten vnd Gebrechen def3 Menschlichen Leibs. Konstanz 51670; ders., Def3
Barmhertzigen Samariters Ander Theyl. Artzney = Mittel. Konstanz 1670; E. Beynon/A. F.
Kirsch/A. Lochmann, Der Barmhertzige Samariter. Niirnberg 1741 (in drei separat pagi-
nierten Teilen). — Uber kirchliche Heilige, die in der Nachfolge des Christus medicus den
Beruf des Arztes ausiibten: A. Bzowski, Nomenclator Sanctorum Professione Medicorum.
Rom 1621.

3 Vgl. W. Kithn, Griinewalds Isenheimer Altar als Darstellung mittelalterlicher Heilkréuter,
in: Kosmos 44 (1948) 327-333. Siche ferner L. Behling, Die Pflanze in der mittelalterlichen
Tafelmalerei. Weimar 1957 ; dies., Die Pflanzenwelt der mittelalterlichen Kathedralen. Koln/
Graz 1964. Uber die gottgegebenen Krifte der Pflanzen, deren Erforschung und Anwen-
dung dem Mediziner obliegt, siche O. Croll, Tractar Von den innerlichen Signaturn / oder
Zeichen aller Dinge. Frankfurt 1629, 3f u.5. Zum Christus medicus auf einem Bild des 17.



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 425

gen zwischen der Christus-medicus-Frommigkeit einerseits sowie Medi-
zin und Pharmazie und den in beiden Bereichen tétigen Berufsstinden
anderseits reichen noch weiter.

4. Christus als Arzt und Apotheker einer ,religio medicinalis’

Jesus selbst stellte seine Sendung unter das Leitbild des von Krankheit
heilenden und von Siinden befreienden Arztes des Leibes und der Seele:
,.Nicht die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kranken. Ich bin
gekommen, um die Siinder zu rufen, nicht die Gerechten“ (Mk 2, 17). Die-
sen Bereich einer gleichsam ,asklepieischen‘ Ausformulierung der hilfrei-
chen und liebevollen Zuwendung Gottes zu den Menschen in medizini-
scher und pharmazeutischer Bildersprache konnte man mit dem Begriff
einer ,medizinisch-pharmazeutischen Soteriologie* erfassen, einer ,theo-
logia medicinalis‘ sowie auch - mit Adolf von Harnack - einer ,medizini-
schen Religion® oder einer ,Religion der Heilung'.

In der medizinischen Fachliteratur der frithen Neuzeit wird - wie
schon im Buche Jesus Sirach des Alten Testaments - der Beruf des Arztes
auf den Heilungs- und Heilswillen des biblischen Gottes und besonders
auf Jesus Christus selbst als den wahren Arzt zurlickgefiihrt.3* Deshalb
werden —im Kontext dieser religiosen Vorstellung - die Vertreter derjeni-
gen Berufsgruppen, denen die medizinische Versorgung der Bevolkerung
obliegt, fiir ihre Tétigkeit im Gesundheitswesen einmal Rechenschaft ge-
ben miissen vor dem Urheber der Medizin, dem ,,h6chsten Seelen Artzt™,
der im Unterschied zu allen anderen Arzten seine Therapie ausschlieB3-
lich mit gottlicher Kraft auslibt.?*

Jahrhunderts inmitten von Heilkriutern und Krankheit abwehrenden christlichen Symbo-
len vgl. G. Penso, Les Plantes Médicinales dans I'Art et I'Histoire. Paris 1986, 235, 241 und
243 (Abb. 218).

34 Vegl. dazu exemplarisch R. Minderer, Threnodia medica seu planctus medicinae lugentis.
Augsburg 1619, 30f (Gott als wahrer Arzt), 50-53 (Christus als wahrer Arzt); Bardi (Anm.
13), 22-25: ,,Cap. I11. De Medicina a Deo facta®, 127-193: ,,Cap. VI. De Medicina a Chri-
sto instituta, & exercita®“. Zu Jahwe als Arzt im Alten Testament und als Schépfer des Arz-
tes vgl. Jesus Sirach 38,1-15, wo der Beruf des Arztes und Apothekers so positiv wie an
keiner anderen Stelle der Bibel bewertet ist. Siehe auch Joh. Lang, Von den Kranckheiten /
vnd der Artzney wider die selbige / Auf} dem 38. Capitel / def3 Buchs Jhesu Syrachs. Tibin-
gen 1592.

35 Zitat: Examen Chirurgicvm Das ist: Wie alle junge angehende Feldscherer / Barbier vnd
Wundartzt sollen befragt werden / wie sie sich in allen begebenden Verwundungen in def
Menschen Leib vom Haupt bif3 auff die Fufsolen verhalten sollen. Gestellt durch Joseph
Schmid / Barbier vad Wundartzt in Augspurg. Augsburg 1644, A6". Vgl. Epistola gratulato-
ria (Anm. 15), 6f: ,Medicus ergo Christus practicus non academice sed divina virtute
(quae Christo Homini inest) instructus, non Empiricus, quia non per expectationem ca-



Markwart Herzog 426

Die verschiedenen Weisen des Erlosers und Heilands, rettend an den
Menschen zu handeln, erlauben es, diesen Glauben an den Christus me-
dicus in einen allgemeineren religionsphilosophischen Horizont einzu-
ordnen: Es gehort zum Wesen der Religion, auf die vielfiltigen Ohn-
machtserfahrungen, die den Menschen als solchen betreffen, wie Krank-
heit und Tod, Perspektiven des Trostes, der Rettung und des Heils zu
erschliefen. Im Kontext der Vorstellung einer medizinischen Soteriolo-
gie realisiert sich diese allgemeine Perspektive der Rettung in der konkre-
ten Vermittlung von Heilung und Genesung. Der Glaube an den Heiland
bezieht sich nicht nur auf die Rettungsbediirftigkeit des Kranken, son-
dern auch auf den Menschen in seiner Todverfallenheit:

In der Sicht von Leichenpredigten ist Christus nimlich insofern ein
Arzt, als er am Ende der Zeiten bei der Auferstehung der Toten die Seele
des Menschen mit dessen verklirtem Korper zum Auferstehungsleib ver-
binden wird. Seit der antiken Philosophie wird der biologische Tod des
Menschen als Trennung der Seele vom Koérper erklirt: mors anatomicus.
Von daher kann nach christlichem Verstindnis die Wiedervereinigung
des Leibes und der widernatiirlich von ihm abgerissenen Seele als ein
Heilungsvorgang des Christus medicus aufgefaBt werden, der die Zersts-
rung der leib-seelischen Integritit des Menschen wieder riickgingig
macht.3¢

Eine Rettung der Toten durch Christus als Arzt wird nicht nur bei der
endzeitlichen leiblichen Auferstehung angenommen, sondern auch bei
Christi Abstieg in die Unterwelt: Nach Auffassung vieler Kulturen ist es
eine Folge des biologischen Todes, daB3 die Seele des Verstorbenen in einer
gefingnisartigen Unterwelt verwahrt wird (1 Pt 3,19; 4,6), aus der sie sich
nach Rettung sehnt. Die Uberwindung dieses Todesgeschicks durch
Christus kann als Verlidngerung seiner Heilungstitigkeit angesehen wer-

suum similium, sed sola virtute divina sanabat ... Ordine, essentia, virtute, excellentia,
praestantia & potentia Christus vocatur Medicus primarius N. T. Novum enim foedus ori-
ginem a nativitate Christi Servatoris ducit. Fundator, Cancellarius, Rector hujus Acade-
miae Christus ipse, non sub Augusti & Caesaris autoritate sed summi Dei Rectoris Magni-
ficentissimi Auspiciis erat; & ab illo Christiana appellatur Academia. Aeternus Dei filius
hominem indutus Christus Medicus primarius tantum distat ab omnibus Medicis, quan-
tum primus ab ultimo, Divinitas ab humanitate, aeternitas a tempore, infinitum a finito“.
Siehe J. J. Baier, Animadversiones physico-medicae in quaedam loca novi foederis D. N. I. C.
Altorf 1736, 13-15. Uber eine andere Berufsgruppe, die mittels gottlichen Charismas durch
bloBe Berithrung zu heilen vermag, die Kaiser und Kénige namlich, sieche R. N. Stapeln,
Princeps medicus (praes. D. G. Morhov). Rostock 1665; M. Bloch, Les rois thaumaturges.
Etude sur le caractére surnaturel attribué la puissance royale (1924), hrsg. von J. Le Goff,
Paris 1983.

3 Vgl. Joh. Baur, Mors anatomicus, Christus medicus: Der zergliedernde Todt und wieder
auffrichtende Arzt Christus. Durlach 1667; Virling (Anm. 31). Vgl. zu dieser Auffassung des
Todes exemplarisch S. Medices, Tractatus, mors omnia solvit. Frankfurt 1585, 15 (§ 7).



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 427

den; denn nach biblischem Glauben ist Krankheit als eine Weise des To-
des zu begreifen. ,Leben’ bedeutet nicht nur nicht tot sein, sondern auch
frei zu sein von Krankheit als einer Vorform des Todes. Wiederbelebung
ist als ein Akt der Heilung zu verstehen: dal ein schon beginnendes Hin-
absinken in die Unterwelt verhindert wird (Jes 38,9-20).

Wenn also Krankheit und Tod einen engen Zusammenhang bilden,
dann ist es naheliegend, nicht nur die Heilung des Kranken, sondern auch
die Rettung der Seele des Toten aus der Unterwelt als ein drztliches Han-
deln vorzustellen; so jedenfalls hat Origenes den christlichen Glauben an
den Abstieg Jesu in das Reich der Toten ausgelegt: Wie Gott die Prophe-
ten als Arzte (intpot) zu den Menschen schickte, so sandte er den Erldser
gleichsam als deren Chefarzt (dpyiatpog). Aus einer auf Heilung bedach-
ten Menschenfreundlichkeit (itpikn giiavBpomnia) stieg der Heiland
auch hinab in die Unterwelt, um Tote zu erlésen.’’

Die Selbstbezeichnung Jesu als eines Arztes der Kranken und der Siin-
der, fiir Leib und Seele des bedringten und geidngstigten Menschen (Mk
2,17) ist auf vielen volkstiimlichen Bildern von Christus als Apotheker
und Arzt zu lesen.’® Auf einer Miniatur aus Rouen (erstes Viertel des 16.
Jahrhunderts) schreibt Christus in einer Apotheke ein Rezept zugunsten
von Adam und Eva, die zeichenhaft fiir die ganze Menschheit am Tresen
der Offizin stehen.’* Damit 146t sich am Motiv des Christus medicus ein
wichtiges Moment der christlichen Religion und ihres Selbstverstindnis-
ses aufzeigen:

Religionsphilosophisch gesehen gehort das Christentum zu den soge-
nannten Universalreligionen. Seine Botschaft ergeht mit einem universa-
len Anspruch, wendet sich nicht an ein bestimmtes Volk, eine Stadt oder
einen Staat, sondern an den Menschen als solchen, an alle Menschen die-
ser Welt.* In der Kirchenkunst findet diese Eigenart des Christentums als
einer Weltreligion ihren Ausdruck im Bild des ,Salvator mundi‘, des Hei-
lands der Welt: Als majestitischer Retter halt der Christus die Welt in der

37 Origenes, Homélies sur Samuel hom. 5, no. 6 und 8, in: SC 328, 190 und 200; ders., Ho-
mélies sur Jérémie, hom. 14, no. 2, in: SC 238, 66. Uber Christus als ,Chefarzt® unter den
Propheten vgl. Anm. 28. Ein enger Zusammenhang zwischen Krankheitsplage und Todes-
verhiingnis ist auch im Heilungsauftrag Jesu dokumentiert, der in direktem Zusammen-
hang mit der Anweisung, Tote zu erwecken, gegeben wird (Mt 10,8).

3% Vgl. die Bildbeispiele bei W.-H. Hein, Christus als Apotheker. Frankfurt 1974, 57-59. Vgl.
zu Christus als Arzt und Apotheker in Frommigkeits-, Medizingeschichte und Kunst: F.
Ferchl, Christus als Apotheker, in: FS zum 75. Geburtstage von Ernst Urban. Stuttgart 1949,
61-71; W. J. Miiller, Christus als Apotheker, in: Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte,
Bd. 3. Stuttgart 1954, 636-639. H. M. von Erffa, Christus als Arzt, ebd. 639-644. Weitere Li-
teratur bei Fichtner (Anm. 18).

3 Hein (Anm. 38), 19.

40 Siehe dazu G. Mensching, Volksreligion und Weltreligion. Leipzig 1938.



Markwart Herzog 428

Gestalt eines Globus in der Hand. In die Sprache einer medizinischen So-
teriologie tibersetzt, ist Christus im Sinne des Predigers Johann Jacob
Schmidt (* 1691) aus Hinterpommern ,,medicus universalissimus*: ,,ein
allgemeiner Welt-Medicus, welchen Gott bereitet und verordnet har*'.
Diese Idee ist jedenfalls mitgemeint, wenn der himmlische Arzt den Urel-
tern des Menschengeschlechts und damit diesem insgesamt ein Rezept
ausstellt.

Die Behiltnisse, die man auf diesen auch fiir die Kulturgeschichte der
Pharmazie aussagekriftigen Bildern des Apotheker-Christus zu sehen be-
kommt, sind meistens in einer Weise beschriftet, die erkennen 148t, ob in
den GefédBen ,Seelenarzneien‘ (Gaben des Heiligen Geistes, Tugenden,
Werke der Barmherzigkeit) oder Therapeutika fiir leibliche Gebrechen
(Heilkrauter, Drogen, Milch und Wein) vorritig gehalten werden. Oft
liberschneiden sich Seelen- und Leibesmedizin, wenn das Heilmittel iiber
seine materiale pharmazeutische Funktion hinaus ein Tridger frommer
Bedeutung ist (Himmelschliissel, EngelsiiBwurzel). Bilder mit Christus
als Arzt zeigen den Heiland dariiber hinaus nicht selten mit einem Glas
Urin, in Ausiibung medizinischer Diagnostik, bei der Harnbeschau, also
gewissermalien als Urologen.*?

Der schlesische Reformator Kaspar Schwenckfeld (1489-1561) hat in
einer Buchveréffentlichung {iber die spirituelle Medizin des Arztes Jesus
Christus viele religiose Themen in medizinischer und pharmazeutischer
Bildrede erortert, darunter Fragen der alt- und neutestamentlichen Theo-
logie, der theologischen Anthropologie, Gnadenlehre, Christologie und
Pneumatologie.** Diesem theoretischen Kontext entsprechend laBt
Schwenckfeld die dritte trinitarische Person, den Heiligen Geist, in der
gottlichen Offizin als himmlischen Apotheker oder ,Salbenkrimer’ (sepla-
siarius) auftreten, der bei der Bereitung geistlicher Medizin mit dem Arz¢
Jesus Christus kooperiert.* Im Sinne der medizinisch-pharmazeutischen

4t Schmidt (Anm. 17), 729: Als medicus universalissimus ist Christus ein , Arzt fiir alle
Mann oder Jedermann. Er ist nicht etwa ein Leib = Medicus fiir eine Person, Poliater, ein
Stadt = Physicus, Medicus Provincialis, ein Land = Physicus; sondern er ist ein allgemeiner
Welt = Medicus, welchen Gott bereitet und verordnet hat, (nicht auf eine Person, auf eine
Stadt, auf eine Provinz, sondern) allen Vélkern, Luc. 2, 31.“ Zum Wort Gottes als ,Univer-
sal-Medizin® siche oben Anm. 27.

42 Zur Uroskopie vgl. E. Cordus, Von der kunst auch missbrauch vnd trug des harnsehens.
Magdeburg 1536. Zur Harnschau Christi sieche F. v. Zglinicki, Die Uroskopie in der bilden-
den Kunst. Eine kunst- und medizinhistorische Untersuchung iiber die Harnschau. Darm-
stadt 1982, 127-129; Erffa (Anm. 38), 642.

4 Vgl. Anm. 14. Die deutsche Ausgabe erschien unter dem Titel Von der himmlischen ariz-
ney des waren Artztes Christi / zur gesundwerdung vnd zum ewigen heil des ellenden
krancken verdorbenen menschens. s.1. 1593.

4 _Quoniam vero ad medicum, & solidam, firmamque curationem, seplasiarius, & officina



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 429

Mystik dieses Theologen ,konsumiert’ der Patient Mensch die Himmels-
medizin durch den Glauben an Gottes Wort und Gnade, indem er sein
Herz fiir den Anruf Gottes 6ffnet. — Wie Arzt, Sanitdter und Apotheker
wird auch der Berufsstand des Baders religios gedeutet:

5. Christus als Bader: ,gratia medicinalis*

Neben den Bildern von Christus als Arzt und Apotheker gehdrt mit zu
den liebenswertesten Zeugnissen der kiinstlerischen und spirituellen Mo-
tive in diesem religiésen Umfeld die Anschauung von Christus als Bader,
wie sie der Elsissische Franziskanertheologe und Satiriker Thomas Mur-
ner (1475-1537) poetisch ausgebreitet hat in seinem 1514 und 1518 in
StraBburg bei Johann Griininger gedruckten Biichlein: ,,Ein andechtig
geistliche Badenfahrt / des hochgelerte Herré Thomas miirner / der hei-
ligé geschrifft doctor barflser ordé / zu Straf3burg in d& bad erdicht / ge-
lert vii vngelerten nutzlich zi bredige vii zi lesen®. Es ist ausgestattet mit
36 Holzschnitten, die gréBtenteils vom Autor selbst gefertigt wurden.

In diesem Werk wird das religiése Verhdltnis, die Beziehung des Men-
schen zu Christus, auf metaphorische Art, in teilweise derber Sprache am
Leitfaden eines Besuchs beim Bader ausgelegt.*® Fiir das Verstandnis die-
ses religidsen Motivs ist wichtig, dafl die Bader medizingeschichtlich gese-
hen zusammen mit anderen sogenannten ,Handwerkschirurgen® (Wund-
drzten und Barbieren), mit Scharfrichtern, Abdeckern, Hirten und Schi-
fern eine zentrale Stellung in der medizinischen Versorgung der Bevolke-

requiritur, certé Spiritus sanctus in hac spirituali medicatione vicem illius gerit, qui animae
nostrae aegrotanti medicamenta, remediaque, vna cum medico ipso conficit, dispensatque
..., Officina autem ex qua medicamenta recipi solent, gratia Dei in coelesti ipsius throno
erit, vande hanc spiritualem medicina cordibus sursum eleuatis recipimus: vbi medicus ipse
accedendus est, vinde remedium per Spiritum sanctum, in domicilium nostrum, hoc est, in
penetralia cordis nostri ferédum est, vt sanitatem nostram operetur*: Schwenckfeld (Anm.
14), A4™-A4". Vgl. ebd. 149: Ceterim per seplasiarum, Spiritum sanctum hic intelligere
possumus, qui in spiritualis sanationis aegroti hominis opere, nequaquam a medico Chri-
sto seiungi debet, sicut etiam seplasia gratia Dei est”. Vgl. A. F. Kirsch, Abundans cornuco-
piae linguae latinae et germanicae selectum. Niirnberg 1714, 1117, wo ,,seplasiarius® tiber-
setzt wird mit ,,Salben = Krimer / Theriacks = Kramer*.

45 Th. Murner, Ein andechiig geistliche Badenfahrt. Strafiburg 1514, A1"-K4"; neu gedruckt
in: Deutsche Schriften, hrsg. von F. Schultz, Bd. 1/2. Berlin/Leipzig 1927. - ,,So von wiist
vnd ouch von kot // Jung und alt beschissen ist, // Darumb hab ich ein bad geriist // Zt
reinigen die sellben armmen, // Dan sie von hertzen mych erbarmen: // Im dreck sie vber
die oren ston // Vnd sind von got darzt verlon, // Das mancher in dem wuost verdirbt //
Vnd in sinen siinden stirbt, // Ee das er in das bade gieng // Vnd sich zi weschen ane
fieng. // Es ist jetz funfzehen hunder iar // Das got von himmel kam vir war // Vnd det
ein wunderliche fart, // Das got selbs ein bader wart: ebd. A2¥-A3".









Markwart Herzog 432

rung einnahmen, bis sie von den an Universitdten ausgebildeten Arzten
verdriangt wurden. Die Bader verabreichten in ihren Stuben nicht nur Bi-
der, sondern sie iibten auch die Wundmedizin aus, heilten Briiche und
Verrenkungen, lieBen zur Ader und behandelten Zihne; wie Thomas
Murners ,Christus balneator® setzten sie Schrépfkopfe und betrieben
Haarpflege. Die Handwerke der Korperpflege und die Ausiibung der
drztlichen Berufe hatten noch eine Einheit gebildet.*

Das Biichlein Thomas Murners von der ,geistlichen Badenfahrt* entfal-
tet die spatmittelalterliche Badekultur in ihrer ganzen Breite, begonnen
bei der Einladung zum Bad durch den ,Christus balneator‘, der Wasser
schopft und wiarmt, die Laugen anfertigt, den Badegast reibt, kratzt,
schropft und mit Wasser begieB3t, ihm die Haare wischt und schneidet. Er
bettet ihn zum Ausruhen, zieht ihn schlieBlich an und ermahnt ihn, daB er
wiederkomme. Der durch die Badekur erquickte Mensch richtet darauf
seinen Dank an den Bader, an den Herrgott im Himmel, da ,,got selbs ein
bader wart“.#’

Diese Tatigkeiten Jesu (,,Der bader der von himmel kam“*8) werden le-
diglich in Kapitel 18 unterbrochen: Nicht Christus, sondern der Teufel
waltet hier als Bademeister, der dem Besucher die FiiBe reibt und kitzelt
(,,Die fiis riben*). Aber unter dem Personal der geistlichen Badestube fin-
det neben Gottvater, Jesus und dem Teufel noch jemand Erwédhnung:
Ganz zum Schluf3, nach den bibliographischen Angaben, dem eigentli-
chen Ende des Buches also, wird in einem eigenen Abschnitt der Gottes-
mutter Maria als Badefrau (,,zart baderin“) gedankt.*

46 Vgl. dazu S. Stolz, Die Handwerke des Korpers. Bader, Barbier, Periickenmacher, Friseur.
Folge und Ausdruck historischen Kérperverstindnisses. Marburg 1992, 86-90 u.6.; S. Sand-
ner, Handwerkschirurgen. Sozialgeschichte einer verdringten Berufsgruppe. Gottingen 1989.
Siehe auch besonders Joh. Jos. W. Lux, Uber das Abdecker-Wesen und die Folgen seiner
Aufhebung. Die Arkana, sympathetischen Kuren und die geheime Sprache der Scharfrichter
und Abdecker. Nebst auf Erfahrung gegriindeten Beweisen, daf3 die am Milzbrande gefalle-
nen Thiere hichst ansteckend seyn. Leipzig 1818. Erste, fast identische Ausgabe unter dem
Titel Der Scharfrichter nach allen seinen Beziehungen. Zum Dessert fiir Landespolizeybehir-
den, Stadtmagistrdte und landrdthliche Offizia, Stadt= und Kreisphysikos, Thierdrzte und
Scharfrichter. Leipzig 1813.

47 Ebd. A3". Zwischen Kap. 24 (Heimgang des Badebesuchers) und Kap. 34 (Dank an den
Bademeister) sind neun Kapitel eingefiigt, worin - in Verbindung mit einem Tugendspie-
gel (Kap. 25) - verschiedene Heilbrunnen und mehrere Formen der zeitgendssischen Ba-
dekultur vorgestellt werden: unter anderem ,,Der Jung brun* als Allegorie der Taufe(Kap.
26), ,,Oelbaden” mit Bezug auf das Sakrament der letzten Olung (Kap. 30), ,,Das schweiB
Bad“ in bezeichnender Weise als Allegorie des Bufsakraments (Kap. 33).

48 Ebd. B3".

4 Ebd. P2V-P4'". Vielleicht war der fiir den Christus-Bader vorgesehene Text kiirzer geraten
als geplant, so dafl vom letzten Bogen leere Blitter {ibrig geblieben waren, die nun noch
mit einer in die marianische Frommigkeit gewendeten Variante ,balneatorischer Soteriolo-
gie' gefiillt werden konnten.



Christus medicus, apothecarius, samaritanus, balneator 433

Der Autor unterlegt den realistisch geschilderten und illustrierten
Handlungseinheiten der Badekur - und das ist das Entscheidende dieser
,andechtig geistlichen Badenfahrt® — jeweils einen religidsen Sinn: eine
Theologie der BuBe und der Gnade, die eine kritische Selbsterkenntnis
des Menschen miteinschlieBt (Kapitel 5: ,,Sich selb vnrein erkennen®),
derzufolge auch und gerade der glaubige Christ in seiner Diirftigkeit der
Barmherzigkeit und Fiirsorge, also der Auferbauung und Erneuerung in
der geistlichen Badekur Gottes bedarf.

In dieser plastischen medizinischen Bildsprache liegt ein tiefer Sinn von
allgemeiner religionsphilosophischer Bedeutung: daB8 der Mensch im Ge-
geniiber zu Gott seiner Hinfélligkeit, Schwiche und Siindhaftigkeit ge-
wahr wird, sich Regeneration und Sanierung von Gott erhofft, gehort
nidmlich zur Grundstruktur der religidsen Beziehung. In der Begegnung
mit der Heiligkeit Gottes wird der Mensch seiner eigenen Unheiligkeit
inne. Diese Sinnebene, mit der Murner seine Dichtung unterfiittert, inter-
pretiert eine auch sonst gingige medizinale Sicht des BuBwesens, und
zwar am konkreten Leitfaden des Badebetriebs: Denn die Deutung von
Sithne und BuBe als GenesungsprozeB, der von der Therapie des himmli-
schen Arztes unterstiitzt wird, war der Theologie auch sonst geldufig®’;
nur wird der Christus als Arzt bei Murner ersetzt durch den Christus als
Bader, einen Vorlaufer des Arztes im modernen Sinne des Wortes.

Dieses buBtheologisch-therapeutische Moment des Religidsen kommt
zum Ausdruck auch auf volksfrommen Bildern von Christus als Apothe-
ker, besonders in der protestantischen Durchfithrung des Themas: Ein
Bild aus der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts®! zeigt Christus mit einer
Apotheker-Waage, der eine ganz besondere Bedeutung zukommt; denn
sie dient zugleich als Gerichtswaage. Auf ihren Schalen wird ausgemit-
telt, wie der Mensch vor Gottes Angesicht steht. Dabei legt ein Hilfe su-
chender Kunde der Apotheke, ein reumiitiger Siinder, ein Schriftband
auf die rechte Waagschale: ,Meine Siinden sind schwer und iiber grof,
und reuen mich von Hertzen®. Auf der linken Schale liegt ein kleines
Kruzifix: Auf ihr wird in einer sinnbildlich dhnlichen Weise, wie sie auch

50 Petrus Chrysologus, Sermo 167, in: CCL 24B, 1025-1029; vgl. die pseudo-ambrosiani-
sche Schrift De Poenitentia, cap. 3, in: MPL 17, 974f zur ,Sanierung’ des Siinders durch
den ,Deus medicus‘. Siehe auch Schwenckfeld (Anm. 14), 143f. Vgl. ferner C. Scribanus,
Medicus Religiosus de animorum morbis et curationibus. Miinster 1620; Joh. Busaeus,
TIANAPION , hoc est Arca Medica Variis Divinae Scripturae priscorumque Patrum Anti-
dotis adversus Animi morbos instructa. Mainz 1608.

51 Evangelische Pfarrkirche in Seebach/Eisenach. Das Gemilde wird dem Stifter der Kir-
che, dem Hochfiirstlichen Medicus des Eisenacher Hofes, Johannes Dicel, zugeschrieben.
Vgl. dazu M. Herzog, Christus als Apotheker, in: Entschlu/3 41 (1986) Heft 10, 26f. Siehe zu
weiteren Beispielen Hein (Anm. 38), 57-59.



Markwart Herzog 434

Martin Luthervertraut war, der Glaube des Christen an den Gekreuzigten
gegen seine Siindhaftigkeit aufgewogens? - mit dem Unterschied, daB das
Gottvertrauen des Glaubigen auf dem volksfrommen Bild metaphorisch
ausgedeutet wird als die Beziehung des Kunden einer Pharmazie (,simul
iustus et peccator‘) zum Apotheker-Erloser.

Diese verschiedenen Motive ,Deus medicus®, ,Christus medicus‘, ,Chri-
stus balneator*, ,Christus apothecarius®, ,Coelestis samaritanus‘, ,Spiritus
sanctus seplasiarius‘ insgesamt sind, religionsgeschichtlich gesehen, letz-
ten Endes unter anderem auch ein Ergebnis der Konkurrenz zweier Reli-
gionen und der Rivalitit ihrer Gottesvorstellungen: Asklepios und Chri-
stus. Der Christus-Glaube hat die Asklepios-Frommigkeit assimiliert und
so in ihrem konkurrierenden Charakter gleichzeitig iiberwunden.

Die fiir den Menschen existentiell wichtigen Funktionen des griechi-
schen Heilgottes ins theologische Verstindnis der christlichen Lehrbil-
dung zu integrieren, war nicht schwierig, da der biblische Gott schon im
Horizont des alttestamentlichen Glaubens fiir ,asklepieische* Aufgaben
zustandig war und Christus selbst eine ausgebreitete und reich bezeugte
Heilungstitigkeit entfaltet hatte.

Vor diesem Hintergrund sind die vielfiltigen Beziehungen zwischen
profanem Medizinalwesen und christlicher Religion durchaus nicht er-
staunlich: die Zusammenhinge zwischen den im Gesundheitswesen titi-
gen Berufsgruppen und den Personen des trinitarisch differenzierten
Gottes, zwischen medizinischer und pharmazeutischer Terminologie so-
wie religioser und theologischer Begriffswahl, zwischen den Sakramen-
ten des Heils und den Medikamenten der Heilung.

Die ITkonographie, in welche sich eine christliche ;medizinisch-pharma-
zeutische Soteriologie oder ,theologia medicinalis‘, auslegt, ist sowohl
der hohen Theologie beispielsweise des Kirchenlehrers und Bischofs Au-
gustinus vertraut als auch in den frommen Bildern des Volksglaubens be-
heimatet, die den Heiland Jesus Christus als Arzt und Apotheker, als Sa-
mariter und Bademeister vorstellen.

°2 Dieses protestantische Element des in Frommigkeit und Kunst durchaus interkonfessio-
nellen, Skumenischen Bildtyps vom Apotheker-Christus ist gleichsam die ikonographische
Umsetzung eines schénen Wortes von Martin Luther: ,,Denn wir Christen miissen das wis-
sen, wo Gott nicht mit in der woge ist und das gewichte gibt, so sincken wir mit unser
schilssel zu grunde, Das meine ich also: Wo es nicht solt heissen, Gott ist fur uns gestor-
ben, sondern allein ein mensch, so sind wir verloren, Aber wenn Gottes tod und Gott ge-
storben in der wogeschiissel ligt, so sincket er unter und wir faren empor, als eine leichte
ledige schiissel“: Von den Konziliis und Kirchen (1539), in: Werke, Bd. 50. Weimar 1914,
590. - Auf allen Bildern dieser Art (vgl. Anm. 51) gibt die Waagschale mit der Rechtferti-
gung durch den Glauben an den Gekreuzigten insofern den Ausschlag, als sie es ist, die in
der Hand des Erloser-Apothekers — entsprechend dem Worte Luthers — nach unten sinkt.





