
Dialog der Religionen 
und pluralistische Religionstheologie 
Josef Sudbrack, München 

•Zum Dialog der Religionen gibt es heute keine Alternative", so beginnt 
die unter Federführung Michael von Brücks 1991 gegründete Zeitschrift 
•Dialog der Religionen"1. Damit ist das wohl wichtigste Thema für den 
christlichen Glauben von morgen benannt - sowohl für die theologische 
Reflexion wie für das konkrete Leben. Fachzeitschriften wie popularisie- 
rende Organe quellen über von entsprechenden Beiträgen2. Lexika3 und 
ähnliche Zusammenfassungen geben wenigstens einen summarischen 
Überblick. 

1 Chr.-Kaiser-Vlg. München, inzwischen dem Gütersloher Verlagshaus eingegliedert; zwei 
Hefte im Jahr; wichtig wegen der Veranstaltungsberichte usw.; doch die Sach-Artikel lie- 
gen nach meinem Eindruck meist unter dem Niveau, das z. B. die beiden thematischen 
Hefte der Münchener Theologischen Zeitschrift (Jhg. 41, Heft 1, 1990; Jhg. 45, Heft 1, 
1994: Christlicher Wahrheitsanspruch und postmoderner Pluralismus) haben. Der Herder- 
Verlag setzt mit dem Jahrbuch für Religionswissenschaft und Theologie der Religionen (Bd. I 
ist erschienen) die Tradition der Stiftung Oratio Dominica, und der Schriften zum Weltge- 
spräch (Hg. meist W. Strolz) fort. Zur Literatur vgl. den gedrängten Literaturbericht von P. 
Schmidt-Leukel, Das Pluralistische Modell in der Theologie der Religionen, TheolRev 89, 
1993, 353-370; dazu die dort anschließenden Buchberichte. 
2 Verständlich ist, daß Zeitschriften für Religions- und Geistesgeschichte oder für Missions- 
kunde und Religionswissenschaft usw. sich mit der Thematik beschäftigen. Aber auch, 
wenn z. B. Christus in Asien anklingt (Themenheft von Concilium, Internationale Zeit- 
schrift für Theologie, 29, 1993, 97-192, mit dem wichtigen Beitrag von A. Pieris, Hat Chri- 
stus einen Platz in Asien?Ein umfassender Überblick, 120-130), oder wenn es heißt Trendre- 
ligion Buddhismus ? Gründe und Spielarten einer Faszination (R. Hummel, in: Herder-Korre- 
spondenz, Jhg. 48, Heft 4, 1994), oder wenn wissenschaftlich gefragt wird: Gibt es nur eine 
wahre Religion oder mehrere?{Zeitschrift für Theologie und Kirche, 88, 1991, 81-100, Schu- 
bert M. Odgen) - stets geht es um diese Thematik. 

Englischsprachige Zeitschriften zur Thematik des Religionsdialogs sind so zahlreich ge- 
worden, daß auch der Fachtheologe kaum noch den Überblick gewinnen kann. Die inzwi- 
schen auf 43 angewachsenen Bände der •studia missionalia" (Pontificia Universitä Grego- 
riana) haben den Vorteil, daß Fachleute aus aller Welt in Themenheften (z. B.: Meditation; 
Heilige; Religionstheologie; Dialog usw.) zusammenarbeiten. 
3 Im 4. Band der Erweiterten Neuausgabe des Neuen Handbuchs theologischer Grundbe- 
griffe (Kösel, 1991) finden sich 4 längere Artikel zur engeren Thematik: Pluralismus/Tole- 
ranz (O. Hoffe, 218-234), Religionsverständnis (H. Waidenfels, 412-421), Religionswissen- 
schaft (G. Kehrer, 422-430), Säkularisierung (J. Figl, 431-40). 

Am hilfreichsten fand ich die sachlich zusammengestellten und von Vertretern verschie- 
dener Religionen verfaßten Aufsätze in den Sammelbänden Beiträge zur Religionstheologie 
(Hg. A. Bsteh, Mödling, beginnend mit Bd. 1: Universales Christentum angesichts einerplu- 
ralen Welt, 1976). 



Josef Sudbrack 436 

Die Diskussion 

Es geht um die Wahrheits- und Heils-Frage in den Religionen. Dieses ur- 
alte Thema wurde schon von Demokrit aus Abdera (um 400 v. Chr.) skep- 
tisch beantwortet; und Lessing{1729-1781) läßt Nathan den Weisen dazu 
die Ringparabel erzählen: Da die Ringe (= Religionen) gleich aussehen, 
ist der (= die) wahre nicht von den falschen zu unterscheiden. Der große 
humane Atheist Bertrand Rüssel"' zieht die Konsequenz: •Ich halte alle 
großen Religionen der Welt - Buddhismus, Hinduismus, Christentum, Is- 
lam und Kommunismus - sowohl für unwahr als auch für schädlich. Aus 
logischen Gründen ist es klar, daß höchsten eine davon wahr sein kann, 
da sie zueinander im Widerspruch stehen." Und da eine jede für sich 
wahr sein will, sind wohl alle falsch. Dies fragt sich A. Race5, ein Vertre- 
ter der pluralistischen Religionstheologie: •Unverblühmt gesagt, heißt 
das doch: Wenn alle Glaubensüberzeugungen gleich wahr sind, sind sie 
eben auch gleich falsch." 

Das //. Vatikanische Konzil hat sich in der •Pastoralkonstitution über 
die Kirche in der Welt, Gaudium et Spes" dazu in einer Weise geäußert, 
die so offen erscheint, daß sie bis heute alle Kritiker in Erstaunen setzt. In 
der •Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen 
Religionen" (28. 10. 1965, Nostra Aetate)6 geht es um die •in der Welt ver- 
breiteten Religionen": •Nichts von alledem, was in diesen Religionen 
wahr und heilig ist, wird von der katholischen Kirche verworfen. Überall 
werden von ihr jene Handlungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften 
und Lehren aufrichtig ernst genommen, die, wenngleich sie von dem, was 
sie selber für wahr hält und lehrt, in vielem abweichen, doch nicht selten 
einen Strahl jener Wahrheit widerspiegeln, die alle Menschen erleuch- 
tet." 

Darüber ist schon damals viel diskutiert worden. Karl Rahners7 These 
vom •anonymen Christen" war (und ist!) einer der Brennpunkte, an dem 
sich die Diskussion immer wieder entzündet. Doch vor einigen Jahren ist 
diese Diskussion um die •Wahrheit der Religionen" in neuer Weise auf- 
geklungen. Christliche Theologen aus dem angelsächsischen Bereich, ins- 

4 Zitiert nach MThZ, 1990 (Anm. 1., A. Kreiner), 21. 
5 Ebd. (nach P. Schmidt-Leukel), 62. 
6 Vgl. H. Waidenfels, Das Konzil und die Weltreligionen, in: Begegnung der Religionen, 
Theologische Versuche I. Bonn 1990, 45-52. Ausführlich bei J. Zehner, Der notwendige Dia- 
log. Die Weltreligionen in katholischer und Evangelischer Sicht. Gütersloh 1992: Grundsatz- 
entscheidungfür den Dialog - Das Zweite Vatikanische Konzil 1962-1965, 21-64. 
7 Knapp und informativ dazu H. Döring, Der universale Anspruch der Kirche und die nicht- 
christlichen Religionen, in: MThZ 1990, 73-97, ab 91. 



Dialog der Religionen undpluralistische Religionstheologie 437 

besondere der Katholik Paul E. Knitter* und der Protestant John Hick9 

haben sich entschieden gegen den •Absolutheitsanspruch" des Christen- 
tums gewandt. Man griff dazu das religionsphänomenologische Dreier- 
Schema über den Wahrheits- oder Heilsbesitz der Religionen auf: 

1. Der exklusive (ausschließende) Anspruch auf Wahrheit. Das heißt: 
•Unsere" Religion ist allein wahr und die anderen sind falsch. Unsere Re- 
ligion führt allein zum Heil, die anderen führen in die Irre. Der klassisch 
gewordene Satz: •Extra Ecclesiam nulla salus", •Außerhalb der Kirche 
gibt es kein Heil", gleich ob richtig oder falsch verstanden10, gilt für viele 
als Ausdruck dieses exklusiven Anspruchs einer Religionsgemeinschaft. 
Doch im christlichen Raum gibt es keinen namhaften Theologen, der den 
Satz in exklusiver Deutung vertritt. Selbst die sogenannt fundamentalisti- 
schen Theologen distanzieren sich (abgesehen von kaum anders als •hä- 
retisch" zu nennenden Gruppierungen) von der exklusiven Auslegung 
des Satzes. 

2. Der inklusive (einschließende) Anspruch auf Wahrheit. Hierzu wird 
Karl Rahnersu Theorie vom •anonymen Christen" gezählt, aber auch der 
oben zitierte Satz des II. Vatikanischen Konzils. Gemeint ist folgendes; 
auch in den anderen Religionen finden sich Wahrheiten über Gott und 
Mensch. Gott spricht •viele Male und auf vielerlei Weise". Aber Höhe- 
punkt und Synthese von all diesen Wahrheiten bildet der eigene christli- 
che Glaube - so wie der Hebräerbrief (1,1 f) den angefangenen Satz voll- 
endet: •in dieser Endzeit aber hat er zu uns gesprochen durch den Sohn, 
den er zum Erben des Alls eingesetzt und durch den er auch die Welt er- 
schaffen hat." 

8 Auf deutsch greifbar: Ein Gott - viele Religionen. Gegen den Absolutheitsanspruch des 
Christentums. München 1988 (Original 1985); Religion und Befreiung. Soteriozentrismus als 
Antwort an die Kritiker, in: Reinhold Bernhardt (Hg.), Horizontüberschreitung. Die Plurali- 
stische Theologie der Religionen. Gütersloh 1991, 203-219. 
9 Auf deutsch greifbar: Der Mythos vom fleischgewordenen Gott. Wurde Gott Mensch? (als 
Hgg.). Gütersloh 1979; Gott und seine vielen Namen. Altenberge, 1985; Gotteserkenntnis in 
der Vielfalt der Religionen, in: Horizontüberschreitung (Anm. 8) 60-80; und besonders: 
Eine Philosophie des religiösen Pluralismus, in MThZschr. 45, 1994, 301-318, mit Einfüh- 
rung des Hg. der Zeitschrift und des Übersetzers P. Schmidt-Leukel. 
10 Zur rechten Deutung des Satzes schon der eher konservative Artikel im Lexikon f. Theo- 
logie und Kirche III, 1959; dann monographisch: Walter Kern, Außerhalb der Kirche kein 
Heil? Freiburg 1979. 
11 Im Zusammenhang mit unserer Thematik wohlwollend-kritisch dargestellt bei Reinhold 
Bernhardt, Der Absolutheitsanspruch des Christentums. Von der Aufklärung bis zur Plurali- 
stischen Religionstheologie. Gütersloh 1993 ; zugleich mit den Theorien von E. Troeltsch, 
K. Barth und J. Hick stellt er K. Rahners Theorie vom anonymen Christen dar; wie H. Dö- 
ring (Anm. 7) verteidigt er Rahner gegen die Angriffe von H. Küng; P. Knitter zeigt, daß 
Küng Rahners These mit Worten ablehne, aber in der Sache vertrete, in: Toward a Univer- 
sal Theology of Religion. (Hg. L. Swidler), New York, 1987) 228. 



Josef Sudbrack 433 

Dieser Grundeinstellung wird von manchen pluralistischen Religions- 
theologen Arroganz vorgeworfen. Als Beispiel sei Knitters Antwort auf 
Küng zitiert: •Hans Küng's Theological Rubicon"12. Dort heißt es: 
•Trotz seines Appells an eine größere Offenheit scheint Küng einer subti- 
len, getarnten Enge zu huldigen. Er schlägt vor, daß wir die Kirchen-Zen- 
triertheit durch eine Gott-Zentriertheit ersetzen, hängt aber selbst einem 
Christus-Zentrismus an; denn er besteht darauf, daß Jesus Christus nor- 
mativ, ,maßgebend' (deutsch im Original), das meint letztlich entschei- 
dend, endgültig, archetypisch sei für die Beziehungen des Menschen zu 
Gott. Da nun Christus für alle Religionen normativ ist, ersetzt Küng ei- 
gentlich den christlichen Exklusivismus nur durch einen Inklusivismus; 
dieser erkennt zwar den Wert der anderen Religionen an, besteht aber 
darauf, daß dieser sich erfüllen, ,kritisch aktualisiert' sein muß, seine 
,volle Verwirklichung' erfährt ,im Christentum'." R. Bernhardt beurteilt 
in seinem Sammelband: Horizontüberschreitung. Die Pluralistische Theo- 
logie der Religionen11, das •inklusive Modell" als •liberal-inklusiven 
Überlegenheitsdünkel", dem die pluralistische Religionstheologie •eine 
Abfuhr erteilt". Dies aber sei die •Kopernikanische Wende" im Dialog 
der Religionen. Nach Knitter (ebd.) ist Rahners These sogar •hinterhäl- 
tig". 

Die •pluralistische Religionstheologie" 

Dies ist die dritte Möglichkeit14. Sie meint nicht die Reflexion über das 
christliche Leben im Pluralismus, sondern den Versuch, den Pluralismus 
•theologisch" zu bewerten. Bernhardts •Reader" (Anm. 8) vermittelt ei- 
nen guten Eindruck über die verschiedenen Versuche hierzu. 

Am Beginn der augenblicklichen Diskussion steht der emeritierte Har- 
vard-Profesor für •Vergleichende Religionsgeschichte" Wilfred Cantwell 
Smith". Grundlegend ist für ihn die Unterscheidung von •faith" und 
•belief. Belief meint •das propositionale Meinen, Vermuten, Für-wahr- 
Halten eines in Aussagesätzen formulierbaren Sachverhalts"; also die 
kulturell bedingte •Konzeptualisierung", die •Vergegenständlichung", 
die •kumulative Tradition", die •historisch gewachsene/veränderbare 

12 Ebd. 224 f: 
13 (Anm. 8) lOf, 212. 
14 Dazu der Literaturbericht von Schmidt-Leukel (Anm. 1), der in aller Kürze erstaunlich 
vollständig ist. 
15 Menschlicher Glaube ~ Das gemeinsame Zentrum aller religiösen Traditionen. (Anm  8) 
156-174. 



Dialog der Religionen undpluralistische Religionstheologie 439 

Überlieferung", also die äußere Erscheinungsform einer tieferen Erfah- 
rung. Letztere heißt •faith"; gemeint ist das Bewußtsein •in einer Welt zu 
leben, deren Größe die eigene Auffassungsgabe überschreitet, die den 
Menschen jedoch nicht ohne eine unübersehbare Spur von Wahrheit, 
Schönheit, Gerechtigkeit und Liebe läßt", •eine Anerkennung persönli- 
cher Transzendenz ... ein Gefühl, diese - sei es nur tastend oder in größter 
Fülle - realisieren zu können." Smith hat vielfach aufgewiesen, daß tat- 
sächlich •Die Religionsgeschichte ... die Geschichte des Menschen (ist) - 
seit dem Paläolithikum bis in die Gegenwart, in jedem Kontinent, jeder 
Kultur, jedem Zeitalter ... Glaube (faith) ist demnach ... eine essentielle 
menschliche Qualität. Man könnte sogar dafürhalten, daß es die essen- 
tielle menschliche Qualität ist." •Die negative Säkularität ist dagegen ein 
seltsamer und bisweilen grimmiger Asketismus, der sich gegen den Geist 
richtet - den er vielleicht unterdrücken, aber nicht ausrotten kann." Doch 
im Konkreten zeigt sich dieser •faith" nur in Gestalt des •belief; ist also 
hineingewoben in eine lebendige Religion mit ihrer typischen, kulturellen 
und soziopsychologischen Eigenheit. Die Vielfalt von Christentum, 
Buddhismus usw. ist also kein Argument gegen die Wahrheit von Reli- 
gion (im Sinne von •faith"), sondern stellt die menschlichen, geschichtli- 
chen Ausprägungsformen (•beliefs") eines einzigen Wesenszugs des 
Menschen (•faith") dar, der jenseits der Vielfalt liegt, aber sich konkret 
nur in ihr zeigt. 

Die •pluralistische Religionstheologie" will diesen einen •Wesenszug" 
in der Vielfalt verstehen und gegen die Zufälligkeit der jeweiligen Reli- 
gion abschirmen. John Hick16 versucht dies in bewußter Abhängigkeit 
von Smith. Parallel zum eher subjektiven •faith" und •belief unterschei- 
det er objektiv: •Das Reale an sich und das Reale, wie es vom Menschen 
erfahren wird". Das englische •the real" ist noch offen für personal oder 
apersonal. In Anlehnung an Kant (aber auch an Thomas von Aquin: Et- 
was wird erkannt nach Art des Erkennenden, •per modum recipientis") 
benennt ///dtdies: •Phänomenen" und •Noumenon", in anderer Termi- 
nologie das Kategoriale und das Transzendentale. Das, was wir als Reali- 
tät vor Augen haben, das •Phänomenon", das •Kategoriale" ist nach 
Kant geformt durch Erkenntniskräfte (so wie das klare Wasser durch die 
Farbe des Gefäßes, in dem es sich befindet). Erst rückfragend nach der 
Kraft des Erkennens kommt Kant zum Postulat (d. h. kein einsichtiger 
Beweis, sondern •nur" eine Forderung): •Gott" und das Sittengesetz. So 
kommt man auch nach Hick •rückfragend" hinter die •Phänomene" der 
vielfältigen Religionen zu dem einen •Noumenon", dem •Realen". Doch 

Gotteserkenntnis in der Vielfalt der Religionen, (Anm. 8) 60-80; vgl. oben (Anm. 9). 



Josef Sudbrack 44Q 

anders als bei Kant ist dieses •Reale" bei Hick nicht nur ein Postulat zum 
moralischen Leben, sondern eine •religiöse Erfahrung", die aber nur in 
der veränderlichen und kulturell bedingten Vielfalt der Religionen •er- 
fahren" wird. 

Gefragt aber, wie man den Bezug der direkt-erfahrenen •Phänomene" 
(also der einzelnen Religionen) zu dem darin enthaltenen •Noumenon" 
(der eigentlichen •Religion") kriteriologisch greifen könne, verweist Hick 
auf das Heilsverständnis: Wo die •Umwandlung von Selbst-Zentriertheit 
zur Realitäts-Zentriertheit", •transformation from self-centredness to 
Reality-centredness" geschehe, sei das •Reale in sich" wirksam. 

Hick ist wohl der bedeutendste innerhalb der •Pluralistischen Reli- 
gionstheologie". Um die Vielfalt der Argumentation zu zeigen, seien an- 
hand des •Readers" von Bernhardt11 (Anm. 8) weitere Ansätze vorge- 
stellt. Für Gordon D. Kaufmann (Geschichtlichkeit der Religionen als 
Herausforderung an die Theologie) können grundsätzlich geschichtliche 
Fakta keine ewige Wahrheit vermitteln; ähnlich argumentierte schon Les- 
sing, der dort einen •garstigen Graben" sah. Leonard Swidler (Eine Chri- 
stologie für unsere kritisch-denkende, pluralistische Zeit), von dem einige 
Arbeiten auf Deutsch existieren, argumentiert, daß die recht verstandene 
Bibel uns nur den Menschen Yeshua (= Jesus) zeige; er allerdings sei 
ganz von Gott (dem •Realen") erfüllt gewesen und so ein Vorbild für alle. 
Nach A. Race (Christus und das Skandalon der Partikularitäten) haben 
die •ontologische Inkarnationslehre" des Hellenismus und die •funda- 
mentalistische" Lehre vom Sündenfall den Pluralismus der biblischen 
Zeugnisse über Jesus zerstört; für diesen Pluralismus beruft er sich auf E. 
Käsemann - allerdings ihn völlig verkennend. Knitters Beitrag (Religion 
und Befreiung. Soteriozentrismus als Antwort an die Kritiker) zeigt, wo- 
hin sich diese •pluralistische Religionstheologie" entwickelt (entwickeln 
kann?): Der •Ekklesiozentrismus" wird durch einen •Christozentrismus" 
abgelöst; doch dieser müsse verdichtet (verdünnt) werden zu einem 
•Theozentrismus"; und hier wiederum müsse das •Personale" gestrichen 
werden; doch auf der Suche nach einem Kriterium wird nochmal redu- 
ziert auf einen •Soteriozentrismus": •Wenn man sich im gemeinsamen 
befreienden Handeln und im Dialog engagiert." Daß Knitter dafür ausge- 
rechnet Befreiungstheologen anführt, die ihre Kraft aus einem bewußten 
•Ekklesiozentrismus", zumindest einem •Christozentrismus" ziehen, 
zeigt die Schwäche der Argumentation. 

Anzumerken bleibt, daß andere Vertreter, die Bernhardt in seinem 

17 In: Meditative Erfahrung- Quellgrund der Religionen?Mainz-Stuttgart 1994, 13-32, habe 
ich mich ausführlich dazu geäußert. 



Dialog der Religionen undpluralistische Religionstheologie 441 

Reader zur •Pluralistischen Religionstheologie" anführt (H. Ott, Th. Sun- 
dermeier, auch M. v. Brück), sich mehr oder weniger ausdrücklich von 
eben dieser •Pluralistischen Religionstheologie" distanzieren. Seine ei- 
gene Stellung hat Bernhardt in seiner Arbeit über den •Absolutheitsan- 
spruch des Christentums" (Anm. 11) präzisiert. Er erkennt mit Recht an, 
daß religiöse Überzeugung immer etwas von •Unbedingtheit", •Absolut- 
heit" impliziere. Doch dann zieht er sich zurück in die Sprachlogik und 
unterscheidet •deskriptive Tatsachenbehauptungen", die in bezug auf die 
Religion nur relativ sein können, von •expressiver, evokativer, incitativer 
Rede", wie sie in •Bekenntnis, Zeugnis, Doxologie" sich äußere. •Es han- 
delt sich hier nicht um logisches Urteil, nicht um berichtende, sondern 
um anredende devotionale Sprache." In ihr habe der Absolutheitsan- 
spruch einer religiösen Überzeugung Platz, nicht aber in der •Objekt- 
bzw. Informationssprache im Kontext von Wissenschaft, Philosophie 
oder Dogmatik". 

Doch das ist nur eine Scheinantwort, die der Problematik ausweicht. A. 
Kreinerx%: "Die Relevanz der Wahrheitsfrage für die Theologie der Reli- 
gionen", ist der Frage in Auseinandersetzung mit Hick nachgegangen. 
Während Bernhardt einfachhin auf die jeweilige Subjektivität der •Glau- 
benden" setzt: •Hier stehe ich, und ich kann nicht anders", zeigt Kreiner 
(wieder in Anlehnung an Rahnerl), daß in der •objektiven" Aussage, also 
im Bekenntnis usw., •Wahrheit" differenziert gesehen werden müsse: so- 
wohl die •logische" Wahrheit des Feststeilens und Analysierens als auch 
die Heilswahrheit, die in Gott und seinem Wollen begründet ist. Gott 
geht zwar nicht in der •Informationssprache ... von Wissenschaft, Philo- 
sophie oder Dogmatik" auf, aber Gotteserkenntnis bleibt im Raum der 
objektiven Wahrheit und Sprache. 

In seinem populären Buch: Zwischen Größenwahn, Fanatismus und Be- 
kennermut. Für ein Christentum ohne Absolutheitsanspruch19, klingen die 
Äußerungen Bernhardts differenzierter; er spricht mehr aufrufend, im 
•Predigerton". Aber was ist davon zu halten, wenn auf der gleichen Seite 
als Zusammenfassung steht: •1. Absolutheitsanspruch und Dialog schlie- 
ßen sich aus ... 2. Wahrheitsanspruch und Dialog schließen sich nicht nur 
aus, sie fordern sich gegenseitig." Ist das nicht nur ein Spiel mit Worten? 
Eine nicht-absolute Wahrheit ist doch nur ein anderer Ausdruck für 
Falschheit oder für Vermutung, also eben nicht für Wahrheit. 

1 MThZ 1990 (Anm. 2), 18-31. 
'Stuttgart 1994, 211. 



Josef Sudbrack 442 

Das Problem der •Sprache" und das des •Inhalts" 

Wird hier nicht nur mit Worten gespielt? Ähnlich scheint mir auch K.-J. 
Kuschet• nur Wörter auszuwechseln, um das ominöse Wort •Absolut- 
heit" zu vermeiden; es geht ihm um die •Einzigartigkeit Christi im Ge- 
spräch der Weltreligionen"; deshalb: •Normativität Christi ohne Abso- 
lutheitsanspruch, Finalität ohne Exklusivismus, Definitivität ohne Supe- 
riorität." Das Wort vom •Absolutheitsanspruch des Christentums" ist 
zwar mit seiner Herkunft von Hegel21 belastet. Aber man tut dem •Reli- 
gionsgspräch" keinen Dienst, wenn man Absolutheit einfach ersetzt mit 
•Einzigartigkeit, Normativität, Definitivität" (vgl. Knitters Küng-Ksitik, 
oben Anm. 12). 

Wie schwierig allerdings der Umgang mit der Sprache ist, zeigt /. Wer- 
bick11 in dem aufschlußreichen Sammelband •Der einzige Weg zum 
Heil?" In seinem Beitrag: •Heil durch Jesus allein? Die ,Pluralistische 
Theologie, und ihr Plädoyer für einen Pluralismus der Heilswege", nennt 
er einerseits •den Terminus Absolutheitsanspruch ... geradezu blasphe- 
misch", andererseits aber schließt er den Aufsatz mit: •In Jesus Christus 
ist das Absolute - die heilsame Wahrheit Gottes selbst - in der Gestalt des 
Dienens begegnet, als ,dienstbare Wahrheit,... In dieser Konkretheit 
(Dienst an •den Leidenden und Hoffnungslosen") will sie verheißungs- 
volle Herausforderung sein, will sie für die Menschen ,das Letzte,, nicht 

20 Christologische und interreligiöser Dialog. Die Einzigartigkeit Christi im Gespräch mit den 
Weltreligionen, in: StdZ209 (1991), 387-402. 

21 Dies hat Bernhardt in seiner Monographie aufgezeigt (Anm. 11). 
22 Die Herausforderung des christlichen Absolutheitsanspruchs durch pluralistische Religions- 
theologien. Freiburg: Herder 1993. 208 S., kart. DM 48,-. Wegen der Bedeutung der einzel- 
nen Beiträge seien sie kurz charakterisiert. E. Zirker setzt sich mit dem islamischen Heils- 
verständnis auseinander; er analysiert die übergroße Schwierigkeit des Dialogs und meint, 
es brauche •einen langen geschichtlichen Weg der wechselseitigen Aufmerksamkeit, des 
wachsenden Respekts voreinander und der bescheideneren Selbsteinschätzung". Michael 
von Brück findet im Dialog mit dem Buddhismus und Hinduismus weniger Schwierigkei- 
ten; man solle dabei aber •nicht von Begriffen und Positionen aus(gehen), sondern von 
semantischen Feldern", und solle den ganzen konkreten Vollzug einbeziehen. •Die Spra- 
che des Dialogs entsteht im Dialog", womit er die von Werbick beschworene •Dramatik 
des Dialogs" aufgreift. Ob man allerdings •die christliche Mystik eines Eckart(!) oder 
Seuse ... ohne allzu große Schwierigkeit in hinduistische oder buddhistische Begrifflich- 
keit" übersetzen kann, möchte ich mit dem wohl besten Eckhart(!)-Kenner A. M. Haas 
bezweifeln; er zeigt nämlich in Auseinandersetzung mit dem Zen-Buddhismus, daß mit je- 
größerer Nähe auch der Unterschied zugleich ständig größer bewußt werde. Mit Bern- 
hards Aufsatz: Deabsolutierung der Christologie/"stehen wir aber wieder vor der Grundpro- 
blematik: •Das solus Christus (Christus allein) ist keine Aussage über die Offenbarung 
Gottes ,an sich,, sondern eine Aussage über die Glaubens-Sicht der Christen." Die Wahr- 
heit des jeweiligen Glaubens wird in die Subjektivität der jeweiligen Religion hineinver- 
wiesen und von dem objektiven Wahrheitsanspruch scharf getrennt. 



Dialog der Religionen undpluralistische Religionstheologie 443 

mehr Relativierbare sein." Aber standen nicht alle unter dem Vorzeichen 
einer •Dienstwahrheit"? - die christliche Missionsgeschichte, die sich oft 
verhängnisvoll auswirkte, weil sie die religiösen und kulturellen Eigen- 
kraft fremder Völker nicht ernstnahm23; die blutigen Ketzer-Verfolgun- 
gen, aber auch das •fundamentalistische" Gehabe kirchlicher Kreise: 
Alle wollen doch •der Wahrheit dienen", wissen sich im •Dienst am ewi- 
gen Heil des Menschen" (die Jesus, der das •Letzte" sagt, gewährleistet) 
und im Dienst an der •heilsamen Wahrheit Gottes selbst". 

Gewiß, das Wort •Absolutheit" läßt an den Absolutismus barocker 
Könige denken; aber auch an das •absolute Sein" Gottes, das dem Men- 
schen •absolute Freiheit" - bis zur Sünde gegen Gott selbst - schenkt. 
Ähnlich wie bei Rahners oft angegriffenem Wort vom •anonymen Chri- 
sten" muß man doch auf das Gemeinte hinhorchen. Und da zeigt es sich, 
daß Werbicks Theologie kaum unterschieden ist von den direkten Äuße- 
rungen bei H. Waldenfels2*. Es zeigt mit /. Ratzinger •daß es keine Reli- 
gion ohne offenen oder verborgenen Absolutheitsanspruch gibt". Des- 
halb muß eine jede von ihnen sich •Rechenschaft" geben und den eige- 
nen Anspruch auf Wahrheit nach innen - zur Selbstgewißheit - wie nach 
außen - im Religionsgespräch - rechtfertigen. •Bei aller Offenheit für 
den heilsschenkenden Gott (darf) die Frage nach der Begründung der 
einzelnen Religion, ihrem Anspruch und ihrer Wahrheit nicht gleichgül- 
tig werden." Weder durch gleichmachende Offenheit noch in fundamen- 
talistischer Abgeschlossenheit finden die Religionen zusammen, sondern 
nur im Dialog25: •Keine Religion der Erde (ringt) so intensiv um das Dia- 
logische ... wie das Christentum. ... Keine Religion der Erde (denkt) so 
sehr vom Menschen her ... wie das Christentum. Zwar werden Christen 
voller Staunen ... zu erkennen suchen, wie Gott sonst noch in der Welt 
wirkt, doch werden sie dann zugleich feststellen, daß es gerade die 
Grundbotschaft des Christentums ist, die sie nach den anderen Ausschau 
halten läßt." Ein Dialog aber darf sich •nicht in verbaler Auseinanderset- 
zung (Absolutheit oder Normativität, JS) und Rechthaberei oder in einem 
theoretisch-argumentativen Wahrheitsdiskurs erschöpfen)". Ja sogar: 
•Die Dialogfähigkeit impliziert immer auch Protestfähigkeit." In ähnli- 
cher, subtil argumentierender Weise hat sich z. B. auch der evangelische 
Systematiker Wolfliart Pannenberg16 geäußert. 

23 Dies hat Bernhardt in seinem populären Buch aufgeblättert (Anm. 19). 
24 Begegnung der Religionen, Theologische Versuche I. Bonn 1990 (Vgl. dazu GuL 64, 1991, 
159hf), S. 43. 9. 83. 
25 Phänomen Christentum. Eine Weltreligion in der Welt der Religionen. Freiburg 1994, 
185 f. 
26 Z. B. mehrmals in dem von A. Bsteh herausgegebenen Sammelbändchen (Anm. 3). Dazu 



Josef Sudbrack 444 

Die Dialogbereitschaft, die nicht nur Protest, sondern auch die innere 
Bereitschaft zum Umdenken einschließt, ist eines der wichtigsten Krite- 
rien dafür, daß kein •absolutistischer" Herrschaftsanspruch besteht oder 
sich sogar als •Dienst am Menschen" maskiert. 

Die Offenbarungsqualität fremder Religionen 

Hierzu ist auf die, wie nicht nur mich dünkt27, wichtigste Behandlung der 
Problematik einzugehen, nämlich auf die umfangreiche Doktorarbeit 
Perry Schmidt-Leukels, •Den Löwen brüllen hören"28. Es empfiehlt sich 
jedoch, eine kleinere, mehr theologische Arbeit von ihm vorweg zu lesen. 
Im schon mehrfach erwähnten Heft der MThZ schreibt er29 " Zum Pro- 
blem dialogischer Lernfähigkeit auf der Basis eines christologischen An- 
satzes". Es geht zuerst um eine Kritik an der •pluralistischen Religions- 
theologie", •die er am reifsten bei Hick" findet. Schmidt-Leukelargumen- 
tiert in strenger Logik: Hicks •reality", die alle Partikularität überstei- 
gende •Transzendenz", muß auch im Bereich des •Kategorialen" sich ei- 
ner Kriteriologie, einer Erkennungsnorm stellen; anders verschwände sie 
in Belanglosigkeit. Sie würde zum •Ding an sich" Kants, das erkenntnis- 
und erfahrungsmäßig ungreifbar bleibt, oder bekäme wie bei Knitter ein 
immer substanzloseres Aussehen. Wenn •Transzendenz" für den Men- 
schen Wert haben soll, muß sie in der •Immanenz" zur Erscheinung kom- 
men. •Der Relativismus (ist) nur durch die Annahme von mindestens ei- 
nem normativen Charakteristikum der Immanenz vermeidbar" (H. Dö- 
ring). Damit aber treffen wir auf eine •sakramentalen Struktur" des Re- 
ligiösen: •Das Reale an sich" läßt sich nur in dem •Realen, wie es vom 
Menschen erfahren wird" kriteriologisch aufzeigen (das heißt nicht •be- 
weisen", sondern als tragendes Element der Religiosität •aufweisen"). 

in größerem geschichtlichen und systematischen Rahmen seine Systematische Theologie, 
Bd. I, Göttingen 1988, 133-205. 
27 Michael von Brück meint in seiner Besprechung (Dialog der Religionen), daß mit der 
Dissertation Schmidt-Leukels der Religionsdialog eine neue Basis bekommen habe; in sei- 
nem mehrfach aufgelegten Buch, Einheit der Wirklichkeit. Gott, Gotteserfahrung und Medi- 
tation im hinduistischchristlichen Dialog, München 1986, hat sich von Brück als vorzügli- 
cher Kenner indischer Spiritualität ausgewiesen; augenblicklich scheint er mir sich aller- 
dings etwas zu distanzieren von der damaligen, eher auf Hegelianischer Dialektik beru- 
henden Einheitssicht. 
28 Zur Hermeneutik eines christlichen Verständnisses der buddhistischen Heilsbotschaft. Pa- 
derborn: Schöningh, 788 S., DM 98,-. 
29 Der Immanenzgedanke in der Theologie der Religionen, in: MThZ 41, 1990, 43-71. Ähn- 
lich, aber weiter ausholend, Demonstratio Christiana, in: Den Glauben denken. Neue Wege 
der Fundamentaltheologie. Freiburg 1993, 49-145. 



Dialog der Religionen undpluralistische Religionstheologie 445 

Das aber ist eine •sakramentale", •christologische" Struktur: Im •Sicht- 
baren", •Mensch"-lichen wird •Unsichtbares", •Götf'-liches sichtbar! In 
der •Immanenz" wird •Transzendentes" greifbar. Jesus ist Mensch und 
Gott. 

A. Pieris SJ (Anm. 2) hat von seiner indischen (Sri Lanka) Basis aus den 
gleichen Weg zum Religions-Dialog gefunden. Diese •sakramentale" 
Grundstruktur prägt - jetzt christlich gesprochen - das Verhältnis von 
Gott und Welt. Alle Religionen versuchen aus diesem Verhältnis zu le- 
ben. Ohne Diskriminierung, ohne •jenen negativen Beigeschmack der 
Arroganz, Überheblichkeit, Besserwisserei und Feindseligkeit" können 
sie somit ins Gespräch miteinander treten und sich gegenseitig fragen: 
Wie stellst du das Verhältnis von Transzendenz in der Immanenz dar? 
Wie lebst du es? Natürlich bleibt es schwierig, fremde Mentalitäten zu 
verstehen oder gar zu beurteilen. Aber als Christ darf ich erwarten, daß 
eine fremde Religion mir neue Zugänge zur Erfahrung von Gottes Wirk- 
lichkeit eröffnen kann. 

Wenn man das II. Vatikanum recht versteht, muß man es sogar erwar- 
ten. Das Mittelalter, Thomas von Aquin30 wie Thomas von Kempen, wußte 
ganz selbstverständlich: •Gottes Wort ist Architekt und Schöpfer der 
Welt und hat ebenso die Hl. Schrift erschaffen." •Es ist ganz und gar kein 
Irrtum, die Schöpfung eine ,Theophanie' zu nennen."31 Wenn dem so ist, 
dann sind vor allem die großen Religionen - im Sinne des II. Vatikanum 
- Theophanien, Gotteserscheinungen und müssen so verstanden werden. 

Schmidt-Leukel hat dazu in seiner Doktorarbeit einen Weg gebahnt. 
Mit unerbittlicher logischer Schärfe befragt er den Buddhismus auf den 
Uransatz seiner •Botschaft". Ein erster Teil geht den bisherigen •westli- 
chen" Versuchen nach, ihn zu verstehen. Hier fallen nicht nur die apolo- 
getischen Versuche dem logischen •Rasiermesser" (so nannte man Ock- 
hams Analysen) des Autors zum Opfer: Atheismus, Pessimismus, Selbst- 
erlösung, Nihilimus, Passivismus usw.; sondern auch die angeblich •ob- 
jektiven" religionsphänomenologischen Vergleiche werden in ihrer ver- 
steckten Voreingenommenheit aufgedeckt. Etwas besser kommen die 
Teilnehmer am modernen, •christlich-buddhistischen Dialog" weg; doch 
auch bei Merton, Lassalle, Dumoulin, Waldenfels, Buri, Panikkar (in ei- 
nem späteren Kapitel) usw. deckt Schmidt-Leukel Voreingenommenhei- 
ten auf. Dann erst geht er - nach hermeneutischen Vorüberlegungen - der 

30 Matthew Fox hat ein entsprechendes Thomas-Zitat an den Anfang seiner schönen, wenn 
auch einseitigen Thomas-Anthologie gesetzt: Geist und Kosmos. Der Weg der Verwand- 
lung. München 1994. 
31 Mit einer Fülle von Belegen nach H. de Lubac, Exegese medievale. Paris 1959-1964,1, 1, 
124 ff; II, 2, 173 f. 



Josef Sudbrack 446 

buddhistischen •Heilsbotschaft" nach. Dem •Pali-Buddhismus" (des 
Therevada, für die Forschung dem historischen Buddha am nächsten), 
dem •indischen Mahayana" (dem großen Fahrzeug) und dem •Zen- und 
Jodo-Shin-Buddhismus" in China und Japan (also der radikalen Form 
des Meditierens und dem •Amida-Buddhismus" des Vertrauens). 

Jeder Fachmann wird sich an dieser belesenen und scharfsinnigen Ar- 
beit die Zähne ausbeißen32. Von Brück(Anm. 27), dessen Fachkompetenz 
unbestritten ist, hat mit allem Lob nur zwei Aussetzungen: Der tibetani- 
sche Vajrayana Buddhismus (Tantrismus usw.) sei nicht berücksichtigt; 
und das Buch halte sich zu sehr an Nagarjuna, den Philosophen des 
Buddhismus (2./3.Jht). 

Als Ergebnis zeigt Schmidt-Leukel (447f, leicht umgestellt): •Die 
buddhistische Heilsbotschaft in ihrer Deutung der Unheilssituation (als 
Grunderfahrung des Menschen) setzt primär bei der Vergänglichkeitser- 
fahrung an und andere Grunderfahrungen werden aus der Perspektive je- 
ner primären Anknüpfung heraus gesehen und gedeutet.... Innerhalb der 
christlichen Heilsbotschaft kommt nicht der Vergänglichkeitserfahrung, 
sondern der Erfahrung der zwischenmenschlichen Bezogenheit Priorität 
zu und andere Grunderfahrungen werden von der Deutung dieser Erfah- 
rung her gesehen." 

Am Schluß, nachdem er die Deutung John B. Cobbs33 abgewiesen hat, 
dessen Verständnis bei einer Logos-Sophia-Spekulation ansetzt: Der 
ewige Logos sei z.B. auch in der •Amida"-Gestalt des Jodo-Shin- 
Buddhismus inkarniert, zieht Schmidt-Leukel (703-717) die Konsequen- 
zen: 

- Man kann der •buddhistischen Heilsbotschaft Offenbarungsrelevanz 
zuerkennen, nämlich, daß von Offenbarung Gottes im Buddhismus ge- 
sprochen werden kann, insofern in ihm der Mensch ,geoffenbart' ist in 
seiner Eröffnung auf Transzendenz und diese im Sinne heilswirkender 
Präsenz verstanden ist". 

- Dann aber ist zu fragen, •wie von den menschlichen Grunderfahrun- 
gen her die Bedeutung zu verstehen ist, die den historischen Menschen 

32 Erstaunlich ist für den Nicht-Spezialisten, daß sich Schmidt-Leukel nur(!) auf Überset- 
zungen (Engl., Dt.) stützt; doch wie sehr ein solches Riesenwerk die Arbeitskraft eines ein- 
zelnen übersteigen muß, zeigen z.B. falsche Seitenangaben (710, Anm. 16, 158/698 statt 
166/708; wohl aus vorangegangener Fassung) oder sinnlose Auflistungen im Register 
(Stichwort: Mensch mit etwa nackten 170 Seitenangaben). 
33 Ähnliches versucht A. Rößler, Steht Gottes Himmel allen offen? Zum Symbol des kosmi- 
schen Christus. Stuttgart 1990; der Begriff •Kosmischer Christus" beider Versuche darf 
nicht mit Teilhard de Chardins Christologie verwechselt werden; denn der konkrete ge- 
schichtliche (Gott-)Mensch Jesus Christus, nicht der überzeitliche Logos ist nach seiner 
•evolutionären Sicht" Bezugspunkt des Christentums. 



Dialog der Religionen undpluralistische Religionstheologie AA1 

Jesus von Nazareth und Siddharta Gautama mittels der Entfaltung der 
Christologie bzw. Buddhologie gegeben wurde." 

- Hier zeigt sich der Unterschied. Christlich: •Die Beziehung zu dem 
einen transzendenten Gott ist unter dem Aspekt des Immanenzgedan- 
kens quasi auf das eine immanente Gegenüber des Menschen Jesus von 
Nazareth fokusiert." Buddhistisch aber •ist das Gegenüber nicht in ver- 
gleichbarer Weise konstitutiv für die Vergänglichkeitserfahrung." 

- Dies beginnt schon mit der Transzendenz Gottes - •das Todesbe- 
wußtsein meldet sich als ein Bewußtsein der je eigenen Sterblichkeit, der 
eigenen - vergeblich verdrängten - Partizipation an der Allvergänglich- 
keit." So zielt die •buddhistische Heilsbotschaft darauf, den Menschen 
primär in ein neues Selbstverhältnis zu versetzen, da sich die Überwin- 
dung des Todesproblems in der Überwindung der Ich-Identifikation voll- 
zieht." Christlich steht das Gott begegnende Ich in der Mitte, was vertärkt 
wird durch die geschichtliche Person Jesu als Focus der Gottesbegeg- 
nung. 

- Das Christentum findet aber im Buddhismus eine •christologisch 
fundierte Lernmöglichkeit". Existential-anthropologisch: •Die menschli- 
che Natur, in die sich Gott inkarniert hat, ist weitaus facettenreicher, als 
wir es bisher dachten; ist auf mehr Weise durch die Immanenz Gottes für 
seine Transzendenz eröffnet." Logisch-begriffskritisch: Es ergeben sich 
•neue Wege zur Explikation auch jener Paradoxie, in der und aus der 
Christen seit fast zweitausend Jahren leben: dem Paradox der Einheit 
von Gnade und Freiheit, dem Paradox der Einheit von Gott und Mensch, 
dem Paradox Christi." 

Die Diskussion um die Mystik 

In der Mystik-Diskussion wurde schon seit längerer Zeit die entspre- 
chende Problematik behandelt34 Karl Jaspers*5 hat schon in frühen Jah- 
ren die philosophischen Hintergründe analysiert. 

David-Steindl-Rast*6 schreibt im Sinne von Hick: •Der Kern der mysti- 
schen Erfahrung ist das Empfinden der Zugehörigkeit zur letzten Reali- 
tät. Die verschiedenen religiösen Lehren entstehen, weil dieses mystische 

34 Ich darf verweisen auf meine beiden Monographien: Mystik, Selbsterfahrung - Kosmi- 
sche Erfahrung - Gotteserfahrung. Mainz 31990; Meditative Erfahrung (Anm. 17). 
35 Psychologie der Weltanschauungen, 1919; jetzt Piper-Taschenbuch SP 1988; mit der Un- 
terscheidung: Mystik (Einheitserfahrung im Sinne Plotins) und Idee (Aufbauend auf 
Kants Analysen: Noumenon im Phänomenon). 
36 Zitiert in: Meditative Erfahrung (Anm. 17), 45. 



Josef Sudbrack 448 

Bewußtsein vom menschlichen Intellekt auf verschiedene Weise interpre- 
tiert wird." Willigis Jäger711 hingegen fällt hinter den Bewußtseins- und 
Dialog-Stand der •Pluralen Religionstheologie" zurück. Zuerst wird mit 
der •Hermeneutik" - der Wissenschaft vom Hinhören auf anderes und 
dabei auch, wenn nötig, sich selbst ändern -jeder Dialog mit Andersden- 
kenden abgelehnt (II, 222 f; III, 121); statt dessen steht die Hermetik, die 
nur im •Quantensprung des Bewußtseins" zu erreichen ist (II, 248). Trotz 
des Hinweises auf Tao te Chin - III, 120, •Wer weiß, redet nicht, und wer 
redet, weiß nicht." Doch dann redet das Buch endlos lang - wird die Er- 
fahrung beschrieben als •Erfahrung des letzten und höchsten Prinzips. 
Dieses höchste Prinzip wird als Ursache von allem erfahren. Raum und 
Zeit, aber auch alle existierenden Formen materieller, psychischer und 
geistiger Art werden als relativ erfahren ... Die ganze phänomenale Welt, 
wie sie im gewöhnlichen Bewußtseinszustand begriffen wird, erscheint in 
diesem erweiterten Bewußtseinszustand als relativ subjektiv ... Die näch- 
ste Stufe ist die Erfahrung der Leerheit... Sie ist das ungeschaffene und 
rational nicht begreifbare Höchste und Letzte. Diese Leerheit steht hinter 
dem kosmischen Geschehen und liegt anderseits allen Erscheinungsfor- 
men zugrunde. Sie ist jenseits von Raum und Zeit, jenseits jeder Dichoto- 
mie, jenseits von Gut und Böse, jenseits von mathematischer Kausalität, 
jenseits von Tod und Leben und jenseits von Ekstase und Raptus" (III, 
124). 

•Christlich ausgedrückt heißt das: Wir sind göttliches Leben, das diese 
menschliche Erfahrung macht. Wir sind göttliches Leben, das sich inkar- 
niert hat, das Mensch geworden ist. Das ist die Botschaft von der Inkar- 
nation Gottes in Jesus. Wie in Jesus ist dieses göttliche Prinzip in jedem 
von uns Mensch geworden. Das Universum ist nichts anderes als ein Be- 
wußtseinsfeld, das sich immer wieder materialisiert. Es kreiert den physi- 
schen Körper und das Universum. Gott kreiert sich selber in jedem Au- 
genblick" (III, 126). •Esoterik (wie Jäger dies mit Recht nennt) kennt kei- 
nen Erlöser, der erstmals die Erlösung schafft und in die Welt bringt. 
Erlösung ist immer da. Der Mensch kann sie nur nicht erfahren, weil 
seine Ichaktivität sie ständig verschleiert. Shakyamuni Buddha, Jesus 
Christus und die anderen großen Religionsstifter wollen uns helfen, die 
Egobesetzheit zu überwinden, um die Erlösung zu erfahren" (II, 226). 

37 Von neueren Arbeiten: (I) Suche nach dem Sinn des Lebens, Bewußtseinswandel durch 
den Weg nach innen. Vorträge, Ansprachen, Erfahrungsberichte. Petersberg 1991; (II) Reli- 
gion und religiöse Erfahrung - Zwei Vorträge, in: P. Lengsfeld, Zum tieferen Sinn von Reli- 
gion, Religionsgespräche in Asien und anderswo. Ebd. 1993, 217-251; (III) Religiöse Erfah- 
rung als Chance für einen interkulturellen Dialog, in: Welten des Bewußtseins, Bd. II, Kul- 
turanthropologische und philosophische Beiträge, Berlin 1993, 119-138. 



Dialog der Religionen undpluralisüsche Religionstheologie 449 

•Die Schwierigkeit (für Christen) beginnt... wenn wir sagen, daß jeder 
Mensch Sohn Gottes ist, ja daß alles, was existiert, Sohn Gottes ist. Alles 
was existiert, ist Form und Manifestation der Leerheit, d. h. des Vaters. 
Jeder kann sagen: ,Ich bin Sohn Gottes., In anderen Versionen: ,Ich bin 
Tochter Gottes,. ,Wir sind alle Kinder Gottes.," (II, 228) •Es gibt nur ein 
Leben Gottes. Das gleiche Leben, das Jesus erfüllt hat, durchpulst auch 
uns. Göttlichkeit ist unser innerstes Wesen ... Wenn der Prozeß der Meta- 
noia abgeschlossen ist, kann jeder mit Jesus sprechen: ,Ich und der Vater 
sind eins., Das ist die Heilung von aller Isolation und Entfremdung... Wir 
sollen nicht Christen werden, wir haben zu erkennen daß wir Christus 
sind ... Erlösung ist in uns" (II, 230 f). •Jesus war ein historischer Mensch. 
Christus aber ist Symbol für die ewige transpersonale Seinsweise, die in 
allen Menschen angelegt ist und sich entfalten soll ... Wir haben wie er 
diese Seinsform zu leben, wir haben in gewisser Weise Christus, d. h. 
Christusse zu werden ... Seine Seinsform ist unsere Seinsform." 

Es ist nicht schwer zu sehen und Jäger macht darauf aufmerksam, daß 
er dem ehemaligen New-Age-Philosophen und jetzigem Theoretiker der 
Transpersonalen Psychologie Ken Wilber folgt. Wenn er allerdings Eck- 
hart (noch in Nazi-Schreibweise: Eckehart geschrieben), Johannes vom 
Kreuz, Angelus Silesius usw. zu interpretieren vorgibt, zeigt sich das Feh- 
len der Hermeneutik, d. h. des Gesprächs mit der heutigen Eckhart-For- 
schung. Ob die östlichen Quellen richtig erschlossen sind, kann ich nicht 
beurteilen. Aber daß dies mit dem Christentum der Bibel und der Tradi- 
tion nur noch den Namen gemeinsam hat, läßt sich nicht leugnen und 
wird wohl von Jäger auch nicht geleugnet. 

Im Blick auf die Autoren der •Pluralistischen Religionstheologie" aber 
ist zu sagen: Gerade dasjenige, was diese so ernst nehmen, die radikale 
Geschichtlichkeit und Welthaftigkeit Jesu Christi und seiner Botschaft, 
und was sie als Auftrag für heute empfinden, wird von Jäger durch eine 
weit-lose Transzendenz ersetzt. Der dialogische Weg aber verläuft doch 
weder so noch so. Im christologischen Ansatz von Döring und Schmidt- 
Leukel iegt eine Synthese zwischen der radikalen Transzendenz Jägers, in 
der alles Diesseitige relativ wird, und der betonten Diesseitigkeit Hicks, 
in der die Transzendenz ihre Konturen zu verlieren beginnt. Es ist der 
christologische Ansatz der Einheit von Transzendenz und Immanenz, 
Noumenon und Phänomenon, von Gott und Mensch in Jesus Christus. 
Ins Christentum hineingerichtet aber zeigen Döring und Schmidt-Leukel, 
daß in diesem Ansatz eine dialogische Offenheit zu den großen Religio- 
nen impliziert ist; z.B. mit der Frage: Was an Spiritualität haben wir 
Christen vom Buddhismus zu lernen? 

Von dieser und anderen Fragestellungen wäre - da ist Jäger recht zu 



Josef Sudbrack 450 

geben - der von Schmidt-Leukel in logischer Abstraktheit behandelte 
Problembereich nun weiter aufzuarbeiten38... So wie es die großen christ- 
lichen Gesprächspartner mit der indischen Religiosität, Henri Les Saux 
OSB, Bede Griffiths OSB, Raimondo Panikkar, auch Aloysius Pieris SJ 
versuchen. Aber gerade sie zeigen: Nur das ganze Dogma, nicht seine Mi- 
nimalisierungen, hat Bestand im Religionsdialog. 

Im 43. Band der •studia missionalia" bringt Michael Fuss eine Perspek- 
tive ins Gespräch, die den Dialog auf eine neue Basis stellen könnte. 
•Buddha und Maria: Dynamische Leere als Ikone des Dialogs."39 In 
Nachfolge von einigen, auch buddhistischen Autoren, zeigt Fuss, daß 
auch im Buddhismus der mütterliche Schoß (Tathagatagarbha) eine um- 
greifende Rolle spielt, die •des großen Erbarmens". Das biblische •Voll 
der Gnade" besage doch zugleich das •Bewußtsein der eigenen Leere 
und führe unmittelbar in das Geheimnis der Kenosis ihres (Marias) Glau- 
bens". Maria steht für die Wahrheit, daß Gott und Gottes Gabe ein •un- 
bedingtes Geschenk" sind. Daran anschließend stellt Fuss die Frage, ob 
nicht auch im •Leerwerden" (Kenosis) Buddhas, in seiner Freiheit von al- 
len Begierden sich diese •ganzmenschliche Offenheit" Marias niederge- 
schlagen habe. 

Daran anschließend kann Fuss weiter zeigen, daß bei Buddha recht 
ausdrücklich - aber auch bei Maria, wie die Sophia-Mystik zeigt - sich in 
der Offenheit des mütterlichen Schoßes auch die kosmische Dimension 
des Religiösen ausdrücke: •Der Schoß stellt darum die gesamte un- 
erwachte Natur dar." 

Es wird sich noch zeigen, inwieweit der christologische Ausgangspunkt 
von Schmidt-Leukel'und der mariologische von /ms sich vereinen lassen. 
Sicher aber zeigen beide, daß nicht ein Verflachen zur Beliebigkeit, son- 
dern eine Konzentration auf die Mitte des Glaubens die Tür zum Reli- 
gionsdialog öffnen wird. 

38 Vgl die beiden gelungenen Themenhefte: Interfaith Spirituality. In: The Way, Supple- 
ment, 1993, Nr 78; L'experience mystique, Dieu ou le divin?m: Christus, Nr. 162  April 
1994. 
"S.Anm. 2, 211-244. 




