
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Wem das Wort reden? 
Offener Brief an einen anonymen Beobachter1 

Lieber, sehr geehrter Herr Rothauser, 
um es gleich zu bekennen: Ich habe mich bei der Beurteilung Ihres anonymen 
Beitrages über den Jesuitenorden zunächst getäuscht. Denn ich hatte Ihre •An- 
merkungen" schon gelesen, bevor sie in Heft 2/1994 von •Geist und Leben" ver- 
öffentlicht wurden; ich fand sie nicht nur wohlwollend, sondern auch gut beob- 
achtet. Und deshalb glaubte ich, daß ich der Redaktion nicht abraten sollte, Ihre 
Gedanken zu publizieren. Ich dachte nämlich, daß wir Jesuiten nicht feige sein 
und uns verweigern sollten, auch wenn jemand uns schreibt, ohne seinen wirkli- 
chen Namen zu nennen. 

Ich habe nun mit dieser Antwort nicht vor, mich zu rechtfertigen oder eine 
Grundsatz-Erklärung über Sinn und Unsinn anonymer Schriften abzugeben: ob 
und wann man solches tun kann oder darf, aus welchem Grund man einen anony- 
men Beitrag überhaupt lesen sollte, statt ihn in den Papierkorb zu werfen, was ja 
bei anonymem Journalismus meistens angeraten zu sein scheint, usw. Vielmehr 
möchte ich einfach reagieren als einer, der betroffen ist, weil ich so harmlos war, 
die Auswirkung Ihres Artikels anders einzuschätzen, als ich dies heute tue - nach 
etlichen Gesprächen mit aufmerksamen Lesern. Außerdem glaube ich, daß einige 
Ihrer Beobachtungen uns Jesuiten gegenüber doch an der Außenseite stehen blei- 
ben und dadurch das Gespräch, das Sie anstoßen wollten, bei vielen eher verhin- 
dert wird. Vor allem aber können wir Jesuiten uns - und das wollten Sie ja nun of- 
fenbar wirklich verhindern - an Ihnen nicht reiben; denn wir können nicht ab- 
schätzen, mit welchem persönlichen Anliegen, mit welchem Herzen, mit welchen 
Verwundungen, Verwunderungen oder Befürchtungen Sie uns gegenüberstehen. 
Und das ist schade - denn der Glaube lebt nicht nur vom Hören oder Lesen, son- 
dern auch davon, daß wir wissen, wem wir glauben sollen und dürfen. Deshalb 
möchte ich Ihnen und anderen anhand der Reaktionen, die ich hörte, sagen, 
warum das so ist; und warum dadurch ein Gespräch nicht gut läuft. 

Lieber Herr Rothauser, mag sich nun hinter Ihrem Namen ein Bischof verstek- 
ken - Bischof Lehmann ist es nicht, habe ich mir sagen lassen, da ich oft danach 
gefragt wurde - oder ein Professor, ein Mutiger oder ein Demütiger, ein Insider 
oder ein Beobachter von außen oder wer auch immer - Sie haben mit Ihrer Ano- 
nymität einen empfindlichen Nerv der Jesuiten und der Kirche getroffen, da vie- 

1 P. Jörg Dantscher SJ antwortet auf den Artikel von Fritz Rothauser, Die deutschen Jesui- 
ten vor der 34. Generalkongregation, erschienen in dieser Zeitschrift 1994, 134-143. 



Aus dem Leben der Kirche 458 

les anonym bleibt und sich hinter der Anonymität in unserer Kirche allzuoft In- 
trige oder Unangreifbarkeit, Feigheit oder Unbarmherzigkeit, jedenfalls immer 
wieder einmal Unrecht verbirgt. Wenn meine Mitbrüder für Lehrmeinungen oder 
Meinungsäußerungen gemaßregelt werden (beispielsweise keine Zustimmung 
aus den zuständigen vatikanischen Behörden für eine Professur erhalten oder 
wenn wir Briefe an die dafür Verantwortlichen schreiben und weder eine inhalt- 
lich hinreichende noch überhaupt eine direkte Antwort erhalten; wenn Gutach- 
ten erstellt werden, die nicht eingesehen werden können; Gutachten, deren Auto- 
ren wir nicht kennen; Gutachten, auf die hin man sich nicht auf gutem Weg erklä- 
ren oder gar verteidigen kann), dann ist es immer wieder der Schutzmantel der 
Anonymität, der solches in der Kirche ermöglicht; eine Anonymität, die die Be- 
troffenen entmutigt, fassungslos oder aggressiv macht. Jedenfalls - und das habe 
ich in den Gesprächen anläßlich Ihres Artikels immer wieder gehört - verstehen 
meine Mitbrüder kaum, wieso dann ausgerechnet wir dieser Anonymität, gegen 
die wir andernorts kämpfen, hier Tür und Tor öffnen. Ist denn das, was hier je- 
mand anonym zu sagen weiß, so wichtig, und ist der, der sich hinter der Anonymi- 
tät versteckt, so schützenswert, daß man dieses hohe Gut der Wahrhaftigkeit und 
Offenheit, für das wir als Jesuiten gerne in unserem Orden, in der Kirche, einste- 
hen wollen, derart gefährdet, daß man im Sinn der Güterabwägung dann doch 
der Anonymität Lebensraum geben sollte? So werde ich gefragt. Und andere Fra- 
gen lauten: •Befinden wir uns in einer Zeit der Kirchenverfolgung? Oder ist die 
Redaktion von ,Geist und Leben' so enttäuscht über die ordensinternen Vor- 
gänge, daß sie bereits Heckenschützen organisieren muß?" 

Ich denke, daß auch Sie, wenn die Fragen sich so gestellt hätten, eher der Of- 
fenheit und Wahrhaftigkeit in der Kirche das Wort reden würden als einer viel- 
deutigen und das Empfinden so verletzenden Anonymität. 

Dabei können Sie im Grunde beruhigt sein: Selbst ich, von anonymen Ankla- 
gen früher einmal betroffen, hatte Ihre Anonymität dennoch nicht als so proble- 
matisch und bezeichnend für eine Kirche, die ich gern verändern möchte, verstan- 
den. Aber wie mir muß wohl auch Ihnen gesagt werden: Wehret den Anfängen! 
Laßt Euch in Fairness nicht übertreffen. Verringert den Raum mißverständlicher 
Interpretationen! 

Zur Sache Ihrer Anmerkungen 

/. •Der Sabbat ist für den Menschen da, nicht der Mensch für den Sabbat" 
(Mk 2,27) 

Eines der Ziele der kommenden Generalkongregation der Gesellschaft Jesu ist 
tatsächlich die Anpassung des Ordensrechts an das neue Kirchenrecht, wie Sie 
schreiben. Ich kann mir gut vorstellen, wie beim Gespräch mit deutschen Jesuiten 
der Eindruck entstehen kann, daß wir auf diese Revision des Rechts nicht sehr in- 
tensiv vorbereitet sind. Was Sie daraus ablesen - und wo Sie warnen - ist, daß wir 



Aus dem Leben der Kirche 459 

Jesuiten vielleicht denen die Domäne des Rechts überlassen, die eine sehr enge 
Rechtsauffassung vertreten. Ich gebe zu, daß ich selbst bei der Kongregation der 
Provinziäle in Loyola im September 1990 zu denen gehörte, die meinten, das Or- 
densrecht und seine Anpassung wären zur Vorbereitung gut in den Händen unse- 
rer Mitbrüder an der Generalskurie in Rom aufgehoben; sie wüßten besser als wir 
in den Provinzen, was da zu ändern sei. Denn ich hatte die Erfahrung gemacht, 
daß wir innerhalb unseres Ordens von einer guten mitbrüderlichen und dennoch 
verwaltungsmäßig hohen Stufe von Klarheit, Recht und Menschlichkeit ausge- 
hen dürfen. Wir erleben in unserem Orden nicht die Willkür, wie sie oft einmal 
beklagt wird. Wir erleben nicht, daß das Recht zugunsten von Herrschenden miß- 
braucht wird; daß Ordnungen sanktioniert werden, wenn sie den Menschen und 
sein Wohlergehen nicht im Auge haben. 

Daß manche von den Ordenschristen, auch von uns Jesuiten, skeptisch sind, ob 
die rechtlichen Anpassungen überhaupt hinreichend vorgenommen werden kön- 
nen, liegt nicht am Orden und seiner mangelnden Bereitschaft, mehr Menschlich- 
keit zuzulassen, wie ein Treffen des •Forum der Orden" formulierte2, sondern an 
dem mangelnden Spielraum, der bislang vielen Ordensgemeinschaften von Rom 
gewährt worden ist: wirklich geschwisterliche oder brüderliche Strukturen kön- 
nen rechtlich nur schwer eingeführt werden. Kirchliche Behörden denken immer 
noch in Ständen, in Hierarchien, in abgegrenzten Privilegienbereichen. Die Vor- 
stellungen, wie Orden zu sein haben, auch rechtlich, divergieren ja nicht so sehr 
zwischen einzelnen Provinzen oder Klöstern der jeweils selben Gemeinschaft auf 
Weltebene, sondern vor allem zwischen den päpstlichen Dikasterien und den Or- 
densgemeinschaften insgesamt. So haben beispielsweise die Generalate die •Li- 
neamenta" für die Bischofssynode über das gottgeweihte Leben ausführlich dis- 
kutiert3. Vieles wurde in allen Kontinenten, bei den Orden wie auch bei den Bi- 
schöfen, kritisiert4. Doch das •Instrumentum laboris" hat diese Kritik und die 
Anregungen nur zum Teil aufgenommen5. Die Orden scheinen immer noch nicht 
genügend frei, ihre Strukturen und ihr Recht in der Weise und in eigener Verant- 
wortlichkeit selbst zu reformieren, wie sie es als Aufgabe des Zweiten Vatikani- 
schen Konzils und der heutigen Zeit verstehen6. Die Spielräume sind eng vorgege- 
ben und können nur mit größter Geduld und Sensibilität für die römischen Be- 
lange verändert werden. 

Um ein Beispiel aus dem Bereich des Jesuitenordens zu nennen: Ein großer 

2 Treffen von mehr als 200 Ordenschristen aus ganz Deutschland an Pfingsten 1994 im 
Heinrich-Pesch-Haus, Ludwigshafen, zu einer Veranstaltung des •Forum der Orden" un- 
ter dem Motto •Ein Plädoyer für mehr Menschlichkeit". 
3 Vgl. Union of General Superiors, Consecrated Life today, Charisms in the Church for the 
World, St. Pauls (UK) 1994, der Bericht über den Internationalen Kongreß der Generalate, 
Rom, 22. bis 27. November 1993. 
4 Vgl. Hans Leo Drewes, Lineamenta zur Bischofssynode 1994, in: GuL 1994, 63-67. 
5 Synode der Bischöfe. IX. Ordentliche Vollversammlung: Das gottgeweihte Leben und 
seine Sendung in Kirche und Welt. Instrumentum Laboris. Vatikanstadt im Mai 1994. 
6 Die Synode der Bischöfe fand vom 2.-28. Oktober in Rom statt. Ihre Ergebnisse lagen 
bei Redaktionsschluß noch nicht vor. 



Aus dem Leben der Kirche 460 

Teil der Gesellschaft Jesu hatte schon vor Jahren die feste Absicht gehabt, die 
Standes- und Rechtsunterschiede zwischen Brüdern und Patres und zwischen 
Mitbrüdern mit einfachen Gelübden und der Feierlichen Profeß aufzuheben. Da- 
mals hat es aber hierfür keine Erlaubnis gegeben, vielmehr führten diese und an- 
dere Fragen zu starken Reibungsverlusten und schließlich während der Erkran- 
kung des Generaloberen Pedro Arrupe zur Ernennung eines päpstlichen Delega- 
tes Jetzt hat uns Papst Johannes Paul II. wissen lassen, daß dieses Thema auch 
auf der kommenden Generalkongregation weiterhin nicht zu behandeln sei. Der 
Orden wird sich daran halten. Infolgedessen gab es vom 12. bis 24. Juni 1994 in 
Loyola einen eigenen Kongreß zur Brüderfrage. Br. Josef Zwickel SJ, der deut- 
sche Vertreter, berichtete von dem guten, mitbrüderlichen Geist7. Aber jeder wird 
verstehen, daß dort, wo offiziell verordnet wird, über bestimmte Fragen auf der 
Generalkongregation nicht zu reden, unbewußt auch Zurückhaltung gegenüber 
allzu vielen rechtlichen Fragen wächst. 

Könnte es dann aber nicht so sein, daß diese Zurückhaltung gegenüber den 
Rechtsveränderungen eher aus der Klugheit lebt, den Lebensraum nicht noch 
mehr zu verknappen, und könnte es daher nicht wichtig und richtig sein, unseren 
Blick stärker dem Apostolat zuzuwenden? Ich weiß, daß diese Darstellung und 
meine Frage nur Schlaglichter auf die Situation der Orden bei der Bemühung um 
die Anpassung an das neue Kirchenrecht werfen kann und nicht die ganze Kom- 
plexität spiegelt, die in solchen Prozessen in der Regel enthalten ist. Als Folge 
bleibt aber, daß wir als Orden lieber das Recht an dem Satz Jesu orientieren wol- 
len: •Der Sabbat ist für den Menschen da, nicht der Mensch für den Sabbat." (Mk 
2,27). 

Die Vermutung, daß bei ordensinternen Regelungen noch zu vieles im Fluß 
und noch nicht für eine Kodifizierung reif ist, stimmt dann, wenn gesehen wird, 
daß die Mehrheit des Ordens eine recht klare Vorstellung von dem hat, wohin 
sich die Rechtsstruktur der Gesellschaft Jesu heute entwickeln sollte, daß aber 
das für Änderungen notwendige Gespräch und die Überzeugungsarbeit gegen- 
über dem Vatikan noch nicht genug gereift sind. 

Im übrigen wendet sich der Blick der Jesuiten im Vorfeld der Generalkongrega- 
tion natürlicherweise weit mehr auf die Konstitutionen und ihren Geist als auf die 
daraus abgeleiteten juridischen Leitlinien und Anweisungen. So sollte, wer die 
Frage nach Ordensrecht und Kirchenrecht als Aufgabe der Generalkongregation 
anspricht, auch sehen, wie Peter-Hans Kolvenbach SJ, der Generalobere, weit 
mehr Gewicht darauf legt, daß seine Mitbrüder neu die Konstitutionen entdek- 
ken, um so einen Weg zu Gott zu finden8, als daß sie sich mit Detailfragen neu zu 
kodifizierender Paragraphen befassen. 

7 Symposion über die Berufung und Sendung der Jesuiten-Brüder in Loyola, in: Rundbrief 
der Oberdeutschen Provinz, Nr. 4/1994, 14f: •Vieles kann auf der GK (Generalkongrega- 
tion) als ordensrechtlichem Gremium gar nicht behandelt werden, um so mehr eben auf so 
einem Symposion. Auf dieser Tagung hatten die Mitbrüder auch die Freiheit, Fragen und 
Sorgen anzusprechen, die vielleicht auf einer GK gar nicht besprochen werden dürfen." 
8 Peter-Hans Kolvenbach, Ein Weg zu Gott. Die Konstitutionen wiederentdecken, Briefe des 
Generals an die Gesellschaft Jesu. 1994. 



Aus dem Leben der Kirche 461 

Im übrigen gibt es immer wieder Veränderungen, die je nach Situation schnel- 
ler oder langsamer kommen, ohne daß große rechtliche Grundentscheidungen 
nötig wären. Dazu gehören auch Fragen, die die Jesuiten im deutschen Sprach- 
raum betreffen, wie etwa unsere Kooperation zwischen den einzelnen Provinzen. 
Das Institut des Ordens ist so flexibel, daß die wirklich für das Apostolat erfor- 
derlichen Entscheidungen weitgehend ohne Neukodifizierungen einer General- 
kongregation vorgenommen werden können. Das zeigt beispielsweise die Zusam- 
menlegung der beiden deutschen Noviziate zu einem einzigen in Nürnberg 1993, 
die Zusammenarbeit der Provinzen in Ostdeutschland oder die Gemeinsamkeit in 
vielen einzelnen Werken wie den Zeitschriften, an unseren Hochschulen usw. Die 
Provinzen und ihre Leitungen haben noch immer Wege der Kooperation oder Zu- 
sammenlegung gefunden, die nicht primär vom Rechtsdenken her gesucht und 
gestaltet wurden, sondern von den Aufgaben und ihren Erfordernissen her. Das 
Recht hat in unserem Orden nicht leitende, sondern stützende Funktionen. 

Dennoch sei zugestanden: Ihre Anmerkungen, lieber Herr Rothauser, werden 
dadurch nicht bedeutungslos oder überflüssig. 

//. Wollt ihr •Salz der Erde" oder •Licht auf dem Berg" sein? (Mt 5,13-16) 

In einem zweiten Abschnitt sprechen Sie, Herr Rothauser, von den Arbeitsfeldern 
der deutschen Jesuiten, wie sie sich in den letzten Jahren einem aufmerksamen 
Beobachter darstellen. Es ist richtig, daß der Orden sich schon seit etwa drei Jahr- 
zehnten aufmacht, seine Quellen zu entdecken, um diese mit den Menschen zu 
teilen: die ignatianischen Exerzitien und die Unterscheidung der Geister. Offen- 
sichtlich haben wir Jesuiten damit nicht nur gute Erfahrungen gemacht, sondern 
auch feststellen dürfen, daß selbst viele Kirchenferne bereit sind, sich auf •Exer- 
zitien im Alltag" einzulassen und das Leben neu in seiner Grundrichtung zu über- 
prüfen. Leben wird dadurch reicher, gezielter, gestaltbarer und schöpferischer. 
Und es ist richtig, daß sich gerade junge Menschen wie unsere Jesuit European 
Volunteers, die sich für ein Jahr sozial engagieren und in Gemeinschaft leben (in 
relativer Bedürfnislosigkeit und aus dem Geist ignatianischer Spiritualität), von 
dieser Suche nach Glaubwürdigkeit, Engagement und Spiritualität leiten lassen 
und auch uns Jesuiten selbst dadurch wieder in Frage stellen. 

Mit Recht stellen Sie die Frage, ob die Jesuiten hinreichend im Feld der Me- 
dien arbeiten, und zwar mit Erfolg. Vor zwanzig Jahren haben wir eine ganze 
Gruppe gehabt, die in verschiedenster Weise in den Medien zu arbeiten begonnen 
hatte, als Filmemacher, als Journalisten, als Beauftragte beim Fernsehen, in Zei- 
tungen, am Rundfunk, in einem Medien-Institut unserer Hochschule in Mün- 
chen, später auch in Frankfurt. Es war ein echter Aufbruch. Heute werden wir vie- 
les nüchterner betrachten angesichts einer konturlos gewordenen Medienland- 
schaft; die Kommerzialisierung hat ihre eigenen Gesetzmäßigkeiten; wir sitzen 
nicht am Steuer, sondern da oder dort nur am Ruder. 

Aber Sie benutzen ja diese Anfrage, um anzudeuten: Mancher Aufbruch ver- 
weht im Winde, der Orden ist überall und nirgends. (Sie sagen es deutlicher, spre- 



Aus dem Leben der Kirche 462 

chen von mangelnder Ausstrahlung.) Angesichts des Mangels an Nachwuchs, 
den die Orden im allgemeinen und auch wir Jesuiten in Westeuropa und speziell 
in Deutschland haben, ist Ihre Frage durchaus verständlich. Ihre Anmerkung ist 
nicht unberechtigt. 

Dennoch geht mir eine andere Frage nicht aus dem Sinn, die vor kurzem Hans- 
Peter Kolvenbach uns Jesuiten stellte: Seht ihr euch und euer Wirken, euer Apo- 
stolat, unter dem Bild vom Salz der Erde oder vom Licht auf dem Berg? (Mt 
5,13-16). 

Die Kirche und auch die Orden haben sich in den früheren Blütezeiten gefühlt 
wie das Licht der Welt. Und es ist schön, wenn Menschen für andere Licht in ei- 
ner eher auch düsteren Welt sein können. Wer wäre das nicht gerne - im finsteren 
Raum, in einer finsteren Zeit oder in einem finsteren Kontinent! Doch dieses Bild 
vom Licht auf dem Berg hat im Lauf der Jahrhunderte auch viele Schattenseiten 
zugelassen: Anmaßung, Bevormundung, leider im schlimmen Sinn des Wortes 
Beschattung oder Überwachung. Jeder weiß da genügend aufzuzählen an Ungu- 
tem, wenn sich einer als großes Licht auf dem Berg fühlt und doch selbst nur ein 
kleiner, schüchtern flackernder Docht ist. Licht auf dem Berg: Sind nicht Ihre 
Fragen an die Gesellschaft Jesu derart, daß wir alles können und überall gegen- 
wärtig sein sollten, mit großer Ausstrahlung, mit guten Rezepten und meßbarem 
Erfolg? 

Ihre Frage trifft einen Nerv des Ordens. Wir sind oder wir wären gerne Licht 
auf dem Berg. Doch es macht eine Kirche, aber auch einen Orden atemlos, wenn 
er sich ständig unter dem falschen Bild entwickelt, sofern es das einzige bleibt. 

Salz der Erde - da ist nichts zu sehen, nichts zu wägen. Es ist das Bild - ähnlich 
dem des Sauerteiges (Mt 13,33) - bei dem nicht flächendeckend, nicht strahlend, 
sondern in die Welt hineinverwoben gedacht wird: von den Aposteln, der Kirche, 
den Christen, auch den Orden. 

Nicht einmal unsere kommende Generalkongregation wird •Licht auf dem 
Berg", sondern bestenfalls •Salz der Erde" sein können, Anteil nehmend und ge- 
bend an einer sehr langen, schwierigen Geschichte der Frohen Botschaft, Ge- 
schichte der Kirche im Umbruch, einer Welt, die schon lange nicht mehr mit Ge- 
nerallösungen geheilt werden kann. Kirche kann nur stellvertretend, Orden nur 
punktuell vorhanden und wirksam sein, so sehr Sie dies vielleicht anders wün- 
schen oder dem Leser als Vorverständnis nahelegen. 

///. • Euch aber muß es zuerst um sein Reich und um seine Gerechtigkeit gehen." 
(Mt 6,33) 

Die Darlegungen über das für den Orden wichtige Dekret 4 der 32. Generalkon- 
gregation über den inneren Zusammenhang von Glaube und Gerechtigkeit als 
Perspektiven unserer Arbeit weist Sie, lieber Herr Rothauser, als einen kundigen 
Kenner der Gesellschaft Jesu aus, allerdings als jemand, der sich auf dem Diskus- 
sionsniveau von 1976/77 bewegt. Damals tauchte die Frage auf, ob die Umset- 
zung von Dekret 4 bedeuten solle, •daß die Jesuiten sich hauptsächlich mit sozia- 



Aus dem Leben der Kirche 463 

len Fragen und mit sozialen Randgruppen beschäftigen sollten, so als wäre das 
Institut für Gesellschaftspolitik in München und die Arbeiterpriesterkommunität 
in Berlin-Kreuzberg die Antwort der deutschen Jesuiten auf Dekret 4. Ja, solche 
Diskussionen sind damals geführt worden, aber sie sind längst überholt. Viele Je- 
suiten - auch im deutschen Sprachraum - haben inzwischen beachtliche Aposto- 
latsformen entwickelt, in denen die Integration des Einsatzes für Glaube und Ge- 
rechtigkeit hervorragend gelungen ist".9 Denn es ist inzwischen bei unserem 
Nachdenken über die Implikationen dieses Dekretes nicht mehr möglich, den 
Glauben gegen die Gerechtigkeit oder das Engagement für die Gerechtigkeit ge- 
gen die Verlebendigung des Glaubens auszuspielen. Heute haben wir besser ver- 
standen, daß es beim Glauben wie bei der Suche nach Gerechtigkeit quasi um die 
beiden Brennpunkte einer Ellipse geht: Beide zusammen eröffnen erst das Feld 
der Verkündigung der Frohen Botschaft und der Vertiefung des Reiches Gottes. 

Insofern beginnt die 34. Generalkongregation nicht mehr am selben Ort des 
Nachdenkens, sondern kann - und das wird von den Jesuiten in aller Welt (auch 
in Deutschland) generell mitgetragen - bei einem neuen, vertieften Verständnis 
von •Glaube und Gerechtigkeit" ansetzen. Schon auf der Provinziälekongrega- 
tion 1990 war deutlich, daß ein Gegeneinanderstellen der Dimension des •Glau- 
bens" gegen die Dimension der •Gerechtigkeit" schiefe Argumentationen und in 
der Arbeit einseitige Verkündigungsformen hervorbringen kann10. Das ändert 
nichts daran, daß der eine Jesuit stellvertretend für den Orden eher in seiner Ar- 
beit den Glauben zur Sprache bringen wird, ein anderer mehr die Ungerechtigkeit 
zu überwinden sucht. Aber was wäre der Glaube, das Wachsen des Reiches Got- 
tes, ohne Gerechtigkeit? Und was wäre die Gerechtigkeit ohne das Grundver- 
trauen, den Glauben, der Kraft bietet und Richtung weist für die Suche nach Ge- 
rechtigkeit? 

Daß es heute mehr Bemühungen um Randgruppen bei uns im Orden gibt als 
früher, auch in Deutschland, liegt vielleicht vor allem daran, daß wir stellvertre- 
tend für die Kirche insgesamt, den Kontakt zu den Armen suchen sollten, ihr 

9 Franz Meures SJ in einer schriftlichen Stellungnahme vom 23. 3. 94 zum Artikel von Rot- 
hauser. 
10 Bei den Ausführungen zum •Dekret 4 - Wohin haben wir zu gehen?" in der Provinziäle- 
kongregation 1990 ging es darum, •zu erkennen, daß ,Dienst am Glauben und Förderung 
der Gerechtigkeit' heute im Orden nicht zuerst als eine Priorität eines bestimmten Arbeits- 
feldes zu verstehen ist, sondern als ,modus procedendi - Weise des Vorgehens', die dem 
Orden in all seinen Anliegen und Arbeiten spezifisch sein soll. Vor allem auf Assistenz- 
ebene soll - wie dies in einigen Assistenzen schon geschehen ist - eine kontextuelle Inter- 
pretation dieser Formulierung ,Glaube und Gerechtigkeit' vorgenommen werden. Dabei 
geht es um die je größere bzw. universalere Ebene des Kontakts mit der Realität unter ver- 
schiedensten Rücksichten (religiös, kulturell, strukturell, ideologisch, kirchlich ...) mit den 
nötigen wissenschaftlichen Untersuchungen, Sozialanalysen etc. Dies alles muß einerseits 
die jeweilige Verschiedenheit - etwa von Europa oder USA - im Auge haben, andererseits 
geht es um ein je integraleres Verständnis von Glaube und Gerechtigkeit. Wichtig ist hier 
vor allem auch der kulturelle Hintergrund, auf dem etwas geschieht, verstanden oder un- 
tersucht wird. Das ganze sollte dabei in eine Art .Glaube und Gerechtigkeits-Spiritualität' 
eingebettet sein, die nicht nur den Einzelnen, sondern auch die Gemeinschaft des Ordens 
verändert." (Vgl. Dantscher, Rundbrief der Oberdeutschen Provinz SJ, 7/1990, 11). 



Aus dem Leben der Kirche 464 

Denken verstehen wollen, ihre Sensibilität erfahren möchten. Wir wenden uns ih- 
nen zu, nicht nur, um ihnen zu helfen, sondern um uns, der Kirche, durch sie und 
ihre Erfahrungen helfen zu lassen. Und Sie, lieber Herr Rothauser, werden sicher 
wissen, daß in Deutschland niemand von den Jesuiten behauptet, diese Zuwen- 
dung zu Randgruppen wäre genau der einzige und genuine Auftrag, der aus dem 
päpstlichen Wunsch folgt, wir Jesuiten sollten uns mit dem Atheismus auseinan- 
dersetzen. Ein wenig scheint es, Ihre Darlegungen würden zunächst nicht vorhan- 
dene Orientierungslinien entwerfen, um sie dann als unsinnig darzustellen. Ganz 
abgesehen davon, daß es gut sein kann, sich für Kranke, Sterbende, Asylanten 
oder andere einzusetzen, obwohl sie nicht am Unglauben leiden und nicht pri- 
märe Zielgruppe unseres Kampfes gegen Atheismus sind. Wir werden auch im- 
mer wieder suchen, neu experimentieren, infolgedessen aber auch Rückschläge 
einstecken, Holzwege gehen. Kirche, die dieses nicht wagt, wird nie im schlin- 
gernden Boot zum Fischfang auslaufen können. Nicht Bewahrung, sondern Be- 
währung würden wir gerne auf unsere Segel schreiben. 

•Durch ein, sei es auch nur theoretisches, Festhalten an der These, das eigentli- 
che heutige Glaubenshindernis bestehe in der sozialen Ungerechtigkeit, wird die 
Auseinandersetzung mit den wahren Problemen, mit denen sich Glaube und Kir- 
che in Deutschland konfrontiert sehen, eher behindert als gefördert", schreiben 
Sie11. Dem Leser wird eine Sackgasse des Denkens eröffnet, vermeintlich als je- 
suitische These - und dann besteht natürlich das Recht, einen solchen Weg als 
Sackgasse zu kritisieren. Der Diskussionsstand des Ordens, schon auf der Kon- 
gregation der Provinziäle in Loyola 1990 als Vorbereitung für die 34. Generalkon- 
gregation, hat deutlich gemacht, daß eine solch schlichte Verknüpfung des Auf- 
trages der •Bekämpfung des Atheismus" und eines jesuitischen Engagements für 
größere •Gerechtigkeit" der Komplexität - und zwar weltweit und nicht nur für 
Deutschland - nicht gerecht werden kann. Die kommende Generalkongregation 
wird es sich nicht leisten können, so einfache Alternativen aufzustellen. Es war 
und bleibt sicherlich der Vorzug eines Ordens, der nicht von Rom her verordnet, 
sondern von Rom her motivieren will, die regionalen Besonderheiten und Ausfal- 
tungen der Sendung den Jesuiten vor Ort zu überlassen. Insofern ist auch die 
deutsche Erwartung an eine Generalkongregation sehr realistisch, wenn die Jesui- 
ten nicht glauben, eine Generalkongregation könne heute (noch) die Probleme 
vor Ort lösen. Wir, die Jesuiten im deutschen Sprachraum, sind eingeladen, selbst 
nachzudenken und missionarisch tätig zu werden. 

IV. • Tut alles ohne Murren und Bedenken!" (Phil 2,14) 

Mit Recht weisen Sie in Ihrem 4. Teil darauf hin, daß der Jesuitenorden nicht 
wehleidig sein soll. Sie wählen andere Formulierungen, aber es wird jedem deut- 
lich, daß Sie den Jesuiten sagen wollen, sie sollen sich nicht in die Phalanx derer 
einreihen, die nur klagen und die Situation der Kirche bejammern. Die Situation 

Rothauser, a.a.O., 139. 



Aus dem Leben der Kirche 465 

der Kirche zur Zeit des Ignatius war bestimmt in keiner beneidenswerteren Lage 
als heute. Ignatius hat sich eher darauf eingelassen, für die Kirche zu arbeiten, 
Kinderkatechese zu halten, sich für die Prostituierten Roms einzusetzen, Missio- 
nare in alle Welt zu senden, Kollegien zu gründen usw. als zu jammern. Ich 
glaube auch, daß das Klagen allein keinem die Frohe Botschaft näherbringt. Aber 
welche Jesuiten kennen Sie denn bitte, die nur klagen und jammern? Es geht mei- 
ner Meinung nach auch nicht darum, Stimmungen mitzutragen von Menschen, 
die an der Kirche leiden, nur um ihnen zu gefallen. Aber es geht darum - und hier 
unterscheidet sich die Zeit von Ignatius und die unsere in Deutschland wahr- 
scheinlich mehr als uns lieb ist -, daß wir, wenn wir für die Kirche einstehen wol- 
len, auch dazu beitragen müssen, daß sie ihre Glaubwürdigkeit behält und sich 
partnerschaftlich verhält. Das ist kein •Gemeinplatz in fast allen deutschen kirch- 
lichen Gremien"12, sondern es ist Teil der Frohen Botschaft. Paulus hat um der 
Kirche willen das Verhalten von Petrus angemahnt. Es hat ihn auch etwas geko- 
stet - und es war für Petrus nicht angenehm. Aber in diesem Sinn ist es eine ge- 
schwisterliche Aufgabe, wenn wir Ordenschristen uns kritische Fragen der Bi- 
schöfe oder des Papstes stellen lassen, wenn sich aber auch die Kirchenleitungen 
die Erfahrungen und Nöte der Orden zu Herzen nehmen. Ob es in Noblesse ge- 
schieht oder in der Kleinlichkeit der Verärgerung, darin sehe ich einen Unter- 
schied. •Tut alles ohne Murren und Bedenken!", schreibt Paulus der Gemeinde 
von Philippi (Phil 2,14). Diese Haltung ist wichtig und es ist die Grundrichtung, 
in der alle Vorbereitungen für die Generalkongregation laufen. Die Kirche wird 
keinen wehleidigen Orden vorfinden; die von uns gewählten Delegierten werden 
und wollen nicht an der Klagemauer sitzen. - Aber das sind Vorbereitungen, die 
niemand im Vorfeld wahrnehmen kann. Sie sind zu überprüfen an der Wirklich- 
keit unserer Gespräche und Treffen vor der Kongregation und während der Ge- 
neralkongregation. Es sind Schritte, die nicht nur organisiert werden können, son- 
dern um die wir beten, hoffend, daß auch stimmt, was Paulus unmittelbar vor 
seiner Aufforderung, nicht zu murren, sagt: •Darum, liebe Brüder - ihr wart ja 
immer gehorsam, nicht nur in meiner Gegenwart, sondern auch viel mehr jetzt in 
meiner Abwesenheit -: müht euch mit Furcht und Zittern um euer Heil! Denn 
Gott ist es, der in euch das Wollen und Vollbringen bewirkt, noch über euren gu- 
ten Willen hinaus" (Phil 2,12 f). Es ist tröstlich zu hören, daß das Wirken nicht 
nur unser eigenes, sondern das Gottes einschließt. 

V. •... dann werdet ihr nicht ermatten und den Mut nicht verlieren!" (Hebr 12,3) 

Mut zum Christsein und zur Kirche, keine Oberflächlichkeit, sondern Tiefgang, 
geistige Auseinandersetzung zwischen dem christlichen Glauben und den ver- 
schiedenen heute herrschenden Auffassungen ... und schließlich Christusverbun- 
denheit, das sind die in konjunktivischer Formulierung als Wünsche formulierten 
Schlußpunkte einer wohlwollenden Betrachtung. •Oh, wenn doch die Gesell- 

Nach Rothauser, a.a.O., 140. 



Aus dem Leben der Kirche 466 

schaft Jesu in Deutschland heute so wäre!", so könnten wir mit Ihnen, Herr Rot- 
hauser, ausrufen. Ich stimme Ihnen zu; denn Sie benennen einerseits nicht nur 
Schwachpunkte: Natürlich sind wir nicht das, was wir selbst und Sie von der Ge- 
sellschaft Jesu erwarten. Andrerseits schreiben Sie es als eine Form von Wunsch, 
daß wir Jesuiten mehr davon werden. Dieses wird nicht zuerst durch eine Gene- 
ralkongregation erreicht, sondern dadurch, daß sich Menschen heute weiterhin 
für Jesus Christus engagieren, auch wenn sie auf schwankendem Boden stehen. 
Wir haben uns die Welt, auch die eigene, nicht ausgesucht, in der wir leben wol- 
len. Die erste Compania de Jesu, nämlich die Apostel, sahen sich wie in einem 
vom Sturm gepeitschten Boot. Christus - Sie haben uns Jesuiten gegenüber seine 
Stimme angenommen - sagt seinen Freunden: •Ihr Kleingläubigen, warum habt 
ihr solche Angst!" (Mt 8,26). Das Meer, auf dem dieses Schifflein Petri hin und 
hergetrieben wird, ist zwar für den Augenblick still, aber es bleibt ein Meer mit al- 
len Stürmen. Glauben Sie bitte daher nicht, daß irgendwann der Zeitpunkt 
kommt, wo der Jesuitenorden oder die Kirche, die deutsche oder die weltweite, 
ohne Probleme, ohne Stürme sein wird. Ein wenig könnte man den Eindruck ge- 
winnen, Sie hofften, wir Jesuiten könnten aus einem See mit seinen Stürmen eine 
wunderschöne Blumenwiese im niemals welkenden Frühling machen. 

Die Generalkongregation wird in der Art ihrer Äußerungen daher viel vorsich- 
tiger, aber hoffentlich nicht mutlos, formulieren; viel gebrochener, aber nicht zer- 
brochen ; viel weniger allgemeingültig, aber dafür brüderlicher. 

Und wir hoffen, daß das nicht aus Feigheit, nicht aus Mangel an Zielvorstellun- 
gen, nicht aus der Neigung, den Dingen nur oberflächlich nachzugehen, sondern 
aus der Verpflichtung Jesus gegenüber geschieht. Dabei wollen wir gerne Diener 
der Freude, nicht Herren des Glaubens werden (vgl. 2 Kor 1,24). Und ich nehme 
es als ein gutes Zeichen der Gesellschaft Jesu, daß auch die deutschen Jesuiten 
sich im allgemeinen auf die kommende Generalkongregation, die im Januar 1995 
beginnt, freuen und sie nicht abschätzig verdrängen. Aber all das sieht man nicht 
von außen. 

Jörg Dantscher, München 




