
IM SPIEGEL DER ZEIT 

•Das Letzte wird doch die Geborgenheit sein4 

Ein Gespräch mit Gisela Wiese1 

Nach dem Krieg hat Sie ein Kommunist als Christin angesprochen und zu Ihnen ge- 
sagt: Du glaubst doch an die Auferstehung, hilf jetzt mit, daß unser Land wieder 
aufersteht. Sie waren gegenüber dieser •Auferstehung" kritisch. 

Ja, es gab auf einmal keinen Karfreitag mehr, es war •nur noch" Ostern, es war 
Aufbruch. Man sprach auch nicht mehr von der Befreiung, sondern vom erfolg- 
ten Zusammenbruch und vom nötigen Aufbruch, der dann folgte. Und das war ei- 
gentlich schon die Grundlage, daß so vieles in dieser Demokratie schief ging, ob 
das die Wiederbewaffnung war oder der Rechtsradikalismus, der wiederkam. 

Ich sehe in diesem Zusammenhang bei Christinnen und Christen häufig die 
Gefahr eines falschen Versöhnungsgedankens. Versöhnung wird verwechselt mit 
Zudecken, den anderen annehmen in der Einschätzung: ich habe auch meine 
Fehler und er hat seine. In den Begegnungen mit SS-Tätern habe ich erlebt, daß 
ich die Taten eines Menschen ernst nehmen muß, wenn ich ihn ernst nehmen will. 
Ich muß aufdecken, was an Schuld und was an Unmenschlichkeit da war. Erst 
dann ist Versöhnung möglich. 

• Versöhnung" steht wie ein Motto über Ihrem Engagement. Was bedeutet diese für 

Sie? 

Wir haben in den sechziger Jahren die Zeugen begleitet, die zu den NS-Prozessen 
aus vielen verschiedenen Ländern, den USA, Israel, Polen, der UdSSR nach 
Hamburg kamen. Es waren Jüdinnen und Juden, die viel durch uns gelitten hat- 

1 Gisela Wiese ist Vizepräsidentin der deutschen Sektion von Pax Christi, der internationa- 
len katholischen Friedensbewegung. Sie wurde am 29. 05. 1924 in Berlin geboren und 
wuchs bei ihren Großeltern im protestantischen Milieu der Bekennenden Kirche auf. Ihr 
Großvater war in einem Widerstandsnetz engagiert. Sie versorgten jüdische Familien mit 
Lebensmitteln und brachten jüdische Kinder in die Niederlande. 1943 wurde er von den 
Nationalsozialisten umgebracht. Die Erlebnisse der Kriegsjahre prägten Gisela Wiese. Sie 
konvertierte 1947 zur katholischen Kirche. Seit vielen Jahrzehnten setzt sie sich für die 
Versöhnung mit den Opfern des Nationalsozialismus ein. Heute lebt sie in Hamburg, wo 
sie bis vor kurzem einen katholischen Kindergarten leitete. Zu ihrem 70. Geburtstag haben 
Freunde eine Festschrift zusammengestellt: Gegenwelten. Notizen über eine ungewöhnliche 
Frau (herausgegeben von Pax Christi - Deutsche Sektion). Idstein 1994, 150 S., DM 19,80. 
Über die Grundlagen ihres politischen Engagements in Kirche und Gesellschaft sprach 
mit ihr am 21. April 1994 Wilfried Köpke. 



Im Spiegel der Zeit 468 

ten. Versöhnung hieß für mich zunächst, mit ihnen zu leiden, zu versuchen, mit ih- 
nen zu leiden, sich ihrem Leiden anzunähern. Wir können es ja gar nicht, wenn 
wir Auschwitz oder andere Orte nicht erlebt haben. Sich dem anzunähern und zu 
begreifen, was der Mensch dem Menschen antun kann. Versöhnung habe ich 
dann weitergehend so verstanden, daß erst wirklich auf die Schuld gesehen und 
der Täter zur Rechenschaft gezogen wird, sonst gebe ich ihm gar keine Gelegen- 
heit, umkehren zu können. Er wird nicht geächtet, also kehrt er nicht um. Die NS- 
Täter fühlten sich als anständige Menschen in einer Gesellschaft, die von sich aus 
die Vergangenheit nicht mehr benennen wollte. Während der Prozesse ist dieser 
Aspekt des Versöhnungsverständnisses für mich ganz wichtig geworden. Ich habe 
mir gesagt: wenn ich so schuldig geworden wäre, hätte ich mir gewünscht, daß 
mir jemand die Augen dafür öffnet, damit ich wirklich umkehren kann und be- 
müht bin, zu Menschlichkeit zu kommen. Die SS-Täter sind u. a. deshalb nicht zu 
einer Umkehr gekommen, weil man sie in ihrem Selbstmitleid bestärkte, anstatt 
sie zu konfrontieren. 

Versöhnung hat Sie zunächst an die Seite der Opfer geführt und das war der Impuls 
zur Gründung der Pax Christi-Gruppe in Hamburg. 

Ja, ich dachte und ich glaube, das war der richtige Ansatz: auf der einen Seite 
mußten Menschen, die nach so vielen Jahren mit ihrem schrecklichen Erleben 
nach Deutschland kamen, Menschen finden, die sich ihnen zur Verfügung stellen. 
Ich ahnte nicht, wie weit das gehen würde, daß sie uns aufnehmen und das unvor- 
stellbare Grauen, das sie durchlebt hatten, vor uns ausbreiten würden, wie sie es 
sogar in ihren zweiten Familien nicht getan haben. Ich begriff: wenn wir nicht an 
der Seite der Opfer bleiben und ihre Geschichte weiter erzählen, kann unsere ei- 
gene (Nachkriegs-)Geschichte nicht gut ausgehen. 

Warum war das so bedeutsam ? 

Es hat zum einen mit dem zu tun, was ich eben sagte: wenn man nicht auf den 
Karfreitag schaut, kann man Ostern nicht erleben. - Hinzu kommt eine andere 
Erfahrung. Die Zeugen haben uns außerhalb der Prozesse von einer anderen 
Seite ihrer Geschichte berichtet. Und jeder hatte ein oder zwei Erlebnisse, von de- 
nen er uns sagte: Da ist mir in all den Grausamkeiten ein Mensch begegnet, der 
hat mir Mut, der hat mir Zuversicht gegeben. - Wir haben diese Zeit nicht richtig 
aufgedeckt, und das hat unsere jungen Menschen um Vorbilder gebracht. 

Jetzt läuft der Film •Schindlers Liste". Aber es gab viele stille Helfer, die nicht 
benannt wurden. Sie haben sich zum Teil gar nicht gemeldet, als sie merkten, daß 
über die Vergangenheit nicht gesprochen werden sollte. 

Die bewegenden Taten der Menschlichkeit, die die Opfer schilderten und die 
ihnen zum Weiterleben verholfen haben, geben mir heute die Kraft, wenn ich 
jemanden im Gefängnis begleite. Oder wenn ich für einen Asylsuchenden nicht 
durchsetzen kann, was er braucht, um hier leben zu können, dann habe ich das 



Im Spiegel der Zeit 469 

Gefühl, der Widerstand, den ich leiste gegen ein unmenschliches Gesetz, stärkt 
auch ihn, nicht aufzugeben. Nochmals: wir haben uns mit der mangelnden Aufar- 
beitung der Geschichte von 1933 bis 1945 auch um die positiven Erfahrungen die- 
ser Zeit gebracht. 

•An der Seite der Opfer stehen" - war das unumstritten in der Pax Christi-Gruppe 
während der Prozeßbegleitung? 

Noch während der Prozesse wurde ein junger Mann, der sehr rigide katholisch 
war, sehr rigide kommunistisch. Er vertrat die Ideologie: was ihr da tut, wenn ihr 
euch auf die Seite der Opfer stellt, das ist menschlich sehr gut und humanistisch, 
aber es ist nicht politisch. Eine Position, die ich nachher auch in der Friedensbe- 
wegung entdeckte. Es war politisch zu demonstrieren, aber es war zweitrangig, 
sich an die Seite der Opfer zu stellen. Man war bemüht, nicht selber Opfer zu wer- 
den, das war gut. Aber man begriff nicht, daß es schon Opfer gibt, lange ehe ein 
Krieg geführt wird, z. B. in der •Dritten Welt". Ich glaube, daß wir an der Seite 
der Opfer immer wieder auf Menschen stoßen werden, die das bloß karitative 
Tun für den Menschen als zu wenig ansehen, und das ist es für mich auch. Nur die 
politische Forderung zu artikulieren, ohne die Tat für den Nächsten zu tun, die 
ihn befreit oder sein Leben etwas menschlicher macht, das ist für mich gar nicht 
gangbar. Ich kann nicht diskutieren und in großen Utopien schwelgen, wenn ich 
mich nicht gleichzeitig selbst überprüfe, ob ich der Utopie gegenüber wahrhaftig 
bleibe in der Tat. 

Zur Versöhnung gehören also unabdingbar Solidarität mit den Opfern 
und das Erinnern ? 

Ja, und Versöhnung ist für mich mit der Begriff dafür, daß Gottes- und Men- 
schenliebe nicht zu trennen sind. Wenn ich mich erinnere und mit den jüdischen 
Überlebenden der Shoa versuche, ihre Trauer zu teilen, dann bedeutet das auch 
für mich, daß ich näher an dieses unbegreifliche Geschehen herankomme, wo ich 
erleben muß: Gott kann nicht der sein, der liebevoll herrscht sondern der, der lie- 
bevoll mitleidet. 

Ihre Kriegserlebnisse, das Wissen um Auschwitz haben Ihr Gottesverständnis, Ihren 
Glauben verändert. 

Ich denke, nach Auschwitz kann kein Christ und keine Christin ungebrochen den 
liebenden Gott verkünden oder für sich in Anspruch nehmen. Dort ist eine Reali- 
tät aufgebrochen, die viele gläubige Menschen in Gottesferne gebracht hat. Wenn 
wir uns davon nicht ergreifen lassen, so daß es zu einem Zweifel und zu einer An- 
frage kommt, dann •kapitalisieren" wir den Glauben und leben ihn nicht. •Kapi- 
talisieren" meint die Haltung: ich habe das wahre Christentum und ich weiß es 
endgültig. Aber Auschwitz ist die Anfrage oder die Bestätigung, daß wir sehr we- 



Im Spiegel der Zeit 47 0 

nig vom Menschen wissen und daß Gott nur der Gott sein kann, der mitleidet, 
wenn wir das Leiden nicht verhindern. Er ist eben nicht der, der verfügt, daß 
Menschen so leiden müssen. Ein kirchliches oder christliches Leben, das sich die- 
sen Fragen und Zweifeln nicht genähert hat, kommt nicht an die Quelle. Es ist 
wieder wie mit Ostern und Karfreitag. Wir müssen uns dem Grauen annähern, 
um dann um so stärker zu erfahren, daß die Geborgenheit am Ende steht und 
nicht die Vernichtung. Es ist für mich heute noch unbegreiflich, wenn ich Elli 
Wiesel lese, wie er nach einem Leben des Leidens und des Leiden-Zulassens und 
des Fragens und des Verzweifeins und des Haderns mit Gott, dazu gekommen ist, 
doch letztlich zu glauben, daß alles zu einem guten Ende kommt. 

Wahrscheinlich kann ich das für mich nur sagen, weil ich zugelassen habe, daß 
das Bild von dem liebenden und alles zum Guten wendenden Gott einstürzte. Ob- 
wohl es heute wieder ähnlich da ist wie in meiner Kindheit, hat es eine ganz an- 
dere Qualität. Es ist nie ein Wissen, es ist ein Darauf-Hoffen. Und ich bin sicher, 
daß ich jungen Menschen etwas davon vermitteln kann, wenn ich eben nicht die 
Wissende bin, sondern die, die mit ihnen sucht. 

Sie haben über 50 Jahre mit Kindern gearbeitet. Der •liebe Gott" scheint das typi- 
sche Gottesbild der Kindheit. Wie haben Sie den mitleidenden Gott den Kindern 
nahegebracht? 

Wir müssen vor allem, sowohl religiös wie politisch, kindgemäß sprechen. Wir 
dürfen nicht den strafenden Gott verkünden. Innerhalb der Kirche sind in dieser 
Hinsicht viele Fehler gemacht worden. Ich habe weit mehr junge Menschen er- 
lebt, die unter dem strafenden Gott gelitten haben, als daß sie vom •lieben Gott" 
geprägt worden wären. Ihr Leben wäre sehr viel glücklicher verlaufen, hätte man 
sie mit dem mitleidenden und liebenden Gott, der auf sie angewiesen ist, konfron- 
tiert. Ein Glaube, in dem sie sich ernstgenommen fühlen. Für mich war es kein 
großes Problem, den Kindern nahezubringen, was ich lebe, weil es so wunder- 
volle Geschichten gibt, die ausdrücken: Jesus ist der Mutmachende. Oder in ei- 
nem Psalm heißt es, daß man seinen Zorn dem lieben Gott überlassen kann und 
er die Sache in Ordnung bringen wird - und man selbst sie dann lassen kann. 

In meiner Kindheit habe ich nur vom Gott der Liebe und der Bestätigung erfah- 
ren. Den strafenden Gott habe ich als Kind nie gelehrt bekommen. Das habe ich 
den Kindern vermitteln wollen. Und ich glaube, wenn sie sich angenommen füh- 
len vom Erwachsenen und gleichzeitig Gott geschildert bekommen, der in Jesus 
menschenfreundlich ist, dann können sie ein Selbstvertrauen entwickeln, das sie 
mit Fragen, die später kommen, sehr wahrheitsgemäß umgehen läßt. Ich habe 
den Kindern nie die Kreuzigungsszene erzählt, weil ich noch weiß, wie ich selbst 
als Kind darauf reagierte. Ich war fünf Jahre alt. Nach dem protestantischen Kar- 
freitagsgottesdienst, der mit den schrecklichen Worten •Er starb für Dich" 
schloß, bin ich aus der Kirche gekommen und habe zu den Großeltern gesagt: das 
will ich nicht; ich will nicht, daß ein so lieber Jesus, der so vielen Menschen ge- 
holfen hat, für mich stirbt. 



Im Spiegel der Zeit 471 

Mit einer solchen Theologie überfordern wir Kinder, wenn wir uns nicht sogar 
selbst damit überfordern. Ich versuche zu vermitteln: Er ist der gewesen, der sei- 
ner Sache treu und bei den Armen und Kranken geblieben ist, und das haben die 
Reichen und Mächtigen nicht gewollt und haben ihm weh getan, aber er ist bei 
uns geblieben und ist heute noch bei uns. Also eine Aussage, die sehr positiv ist, 
ohne eine heile Welt vorzugaukeln, das ist für Kinder wichtig. Denn sie brauchen 
Jesus, um in den Ereignissen, die geschehen und wo Menschen verletzt werden, 
zu wissen: er gibt mir die Kraft, daß ich bei den Verletzten und Opfern bleiben 
kann. Das verstehen Kinder schon sehr gut. 

•Er ist heute noch bei uns" - was bedeutet dasfiir Sie? 

Ich habe besonders bei den Prozessen erlebt, wieviel sich zwischen Menschen er- 
eignen kann. Und ich glaube, da ereignet sich - wir können sowenig mit dem Be- 
griff anfangen - Gnade. Ich kann letztlich nicht benennen, warum Versöhnung 
überhaupt nach soviel Leid möglich ist, warum Menschen sich aufeinander ein- 
lassen können und Vertrauen haben in einer Welt des Mißtrauens und in einer 
Welt des gegenseitigen Übervorteilens. Plötzlich lassen sich Menschen aufeinan- 
der ein, und etwas von dem, was Jesus gelebt hat an Vertrauen, an heilbringendem 
Leben, ist zwischen ihnen möglich - das ist Glaube. Der größte Glaube, der sehr 
zaghaft ist und manchmal wieder wackelt, ist der, sagen zu können: letztlich ist al- 
les in Gott geborgen und wird zum guten Ende kommen. Das Größte, was man 
überhaupt an Glaubenszuversicht haben kann, zeigt sich, wenn ich loslassen muß 
und mir etwas aus der Hand genommen wird, seien es Menschen, die ich geliebt 
habe oder Situationen, die ich vergeblich für Menschen gut lösen wollte. Dann 
noch glauben zu können: er bringt's zu einem guten Ende, das ist eine Kraft zur 
Lebensbejahung. 

Das heißt nicht, die Hände in den Schoß legen? 

Nein. Wenn ich sage, er ist der Gott der mitleidet, dann ist er auf mich angewie- 
sen, daß Menschen nicht zu Opfern werden. Nur wenn ich nichts mehr tun kann, 
wie in Auschwitz, wo keiner was tun konnte, oder wenn heute eine schwangere 
Frau abgeschoben wird und ich weiß, sie geht ins Unglück, dann möchte ich das 
Vertrauen aufbringen, daß sie, wenn auch ihr Schicksal für mich nicht mehr zu be- 
einflussen ist, doch nicht der Vernichtung ausgeliefert ist. Das Letzte wird doch 
die Geborgenheit sein. 

Nimmt das die Opfer noch ernst? 

Gerade weil das menschliche Unvermögen deutlich wird am ungeheuren Leiden 
von Auschwitz, heißt Hoffnung, daß Liebe stärker ist, daß Gottes Geborgenheit 
stärker ist als die Vernichtung. Es ist ein Ernstnehmen der Opfer. Denn: wenn ich 
das glauben möchte, muß ich alles tun, um Leid zu verhindern. Nur dann kann 
ich mich auf einen Gott berufen, der mitleidet und es zu einem guten Ende führt. 



Im Spiegel der Zeit All 

Viele haben den Eindruck und das Gefühl von einer großen Krise 
in unserer Gesellschaft. 

Das ist nicht nur ein Gefühl, sondern dafür spricht manches. Warum das so ist? Je 
älter ich werde, umso wichtiger ist mir, mich den Realitäten zu stellen. Wir brau- 
chen einerseits Utopien und sehen sie andererseits sehr schnell als erfüllt an. Wir 
haben Traumausflüge gemacht nach China, nach Nicaragua, in Basisgemeinden 
und fanden Minderheiten in der Minderheit. Jesus liefen die Massen nicht mehr 
nach, als die Realität härter wurde. Einerseits ist es härter geworden, aber ande- 
rerseits empfinde ich es als eine ganz große Kraft, die Realitäten zu erkennen und 
trotzdem an der Gegengesellschaft bauen zu können. Ich bin nicht resigniert. Ich 
bin wohl voller Scham und Verzweiflung, wenn in Lübeck die Synagoge brennt 
oder wenn Lissy Schmidt2 ermordet wird, weil sie eine Journalistin für die Ge- 
rechtigkeit war. Aber es läßt mich nicht aufgeben. Ich liebe die Geschichte, in der 
Jesus den Jüngern, die mit leeren Netzen vom Fischfang kommen, sagt: Fahrt 
doch nochmal raus. Ich fahr wieder raus. Ich weiß nicht, ob ich nicht noch ein 
drittes Mal rausfahren muß mit meinem Eintreten für eine bessere Demokratie, 
für eine bessere Gesellschaft. Aber daß wir immer wieder rausfahren, daß wir 
nicht aufgeben müssen, das ist eigentlich die Grundtendenz. 

Worauf kommt es jetzt an in der Bundesrepublik? 

Die Vergangenheit aufzuarbeiten, was den Antisemitismus, den AntiJudaismus 
betrifft. Position beziehen zu dem, was •national" ist und durch Abgrenzen wie- 
der gefährlich wird. Und ich wiederhole: sich an die Seite der Opfer, der Flücht- 
linge, der Asylsuchenden, der Gefangenen zu stellen, an die Seite der Minderhei- 
ten, die, weil die Zeit härter wird, viel härter betroffen sind. 

Was erwarten Sie da von der Amtskirche? 

Ich bin sehr bescheiden geworden. Aber ich erwarte, daß sie begreift, daß Staat 
und Kirche nicht in allem konform gehen können. Daß ihr Auftrag ist, eine arme 
Kirche zu werden, damit sie eine Kirche für die Armen werden kann. Ich weiß, 
daß auch das eine Utopie ist oder so klingt, aber ich sehe z. B. in Pax Christi, daß 
Ansätze da sind. Für das neue Hamburger Erzbistum wünsche ich, daß wir einen 
Bischof bekommen, der Bruder wird, angesichts des Elendes in der Stadt. - Dafür 
muß ich eintreten, dafür muß ich unbequem sein, darauf muß ich hoffen. 

2 Lissy Schmidt und ihr Begleiter Aziz Kader Faraj sind am 3. April 1994 in der Nähe der 
kurdischen Stadt Suleimanija im Irak erschossen worden. Es war wahrscheinlich ein ge- 
zielter Anschlag auf die Journalistin. Lissy Schmidt sprach kurdisch, hielt sich häufig in 
den kurdischen Gebieten auf und berichtete seit mehreren Jahren für deutsche Tageszei- 
tungen und Hörfunksender über die Unterdrückung der Kurden. Sie war Mitglied von Pax 
Christi. 



Buchbesprechungen 473 

Was ermutigt Sie zu hoffen ? 

Der Grund meiner Hoffnung sind Menschen, die, wie uns die Bibel überliefert, 
angesichts von Unrecht nicht aufgegeben haben. Jesus war beispielhaft darin, 
durchzuhalten und zu zeigen, daß die Menschlichkeit nicht verloren geht, son- 
dern aufersteht und daß es sich lohnt, als Mensch zu leben und zu sterben. 

Herzlichen Dank für das Gespräch. 
Wilfried Köpke, Hannover 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Bildbände 

Gallistl, Bernhard: Die Bernwardsäule 
und die Michaeliskirche zu Hildes- 
heim. Mit 42 Fotos von J. Scholz und 
5 Zeichnungen von A. Carpiceci. Hil- 
desheim, Zürich, New York: Olms 
Verlag 1993. 135 S., Leinen, DM 78,-. 

Vom gleichen Autor erschien schon ein 
Buch über •Die Bronzetüren Bischof Bern- 
wards im Dom zu Hildesheim" (vgl. die Be- 
sprechung in: GuL 1990, 477). Auch hier 
führt er wiederum in umfassender und kun- 
diger Weise in das Leben und Schaffen des 
großen Hildesheimer Bischofs (993-1022) 
ein und ermöglicht so ein besseres Ver- 
ständnis der Kunstwerke, durch die jener 
berühmt wurde. Dabei zeigt sich, daß Bern- 
ward seine Kunst von göttlicher Gnade in- 
spiriert weiß (24). 

In diesem Sinne wird die Michaeliskir- 
che (vor allem die Etappen ihrer Stiftung 
und die Kreuzaltaranlage) beschrieben, in 
der die bekannte bronzene Christussäule, 
die jetzt im Querhaus des Domes einen 
eher unscheinbaren Platz einnimmt, vorher 
gestanden hat. Die Kirche selbst wurde 
durch die Reformation lutherische Pfarrkir- 
che, die Säule hingegen durch Bilderstür- 
mer beschädigt und im Jahre 1723 nieder- 
gelegt, weil sie einzustürzen drohte. 1810 
stellte man sie vor dem Dom im Freien auf 
und   1893   wurde   sie   an  ihren   heutigen 

Standort gebracht, um weitere Beschädi- 
gungen auszuschließen. 

Ursprünglich symbolisierte die Säule 
Christus als Zentrum des Weltalls (Kol 
1,16). Diesem Sinn folgt auch das Relief, 
das in aufsteigender Spirale in 24 Szenen 
das öffentliche Leben Jesu schildert und 
einst vom Bild des Gekreuzigten gekrönt 
war. Ausgezeichnete Fotos, durch entspre- 
chende Schrift-Perikopen und Bildbe- 
schreibungen erläutert, stellen dem Be- 
trachter das ganze Band eindrucksvoll vor 
Augen (das wie eine thematische Ergän- 
zung der Bronzetüren erscheint). Ganz ver- 
ständlich wird die künstlerische Aussage 
der Säule jedoch erst, wenn man sich ihre 
Urgestalt und den ehemaligen liturgischen 
Zusammenhang vorstellt. Obwohl die otto- 
nische Reichsidee (Kaisertum, Jerusalemzi- 
tate, römische Reminiszenzen) ein ikono- 
graphisches Leitmotiv der Michaelisstif- 
tung gewesen zu sein scheint, bleibt das 
Messiasgeheimnis das zentrale theologi- 
sche Thema. 

Deshalb verdient die Schlußbetrachtung 
dieses Bildbandes m. E. das besondere In- 
teresse der Leser. Denn hier wird noch ein- 
mal deutlich ausgesprochen, was infolge 
der ausführlichen historischen Informatio- 
nen (etwa bezüglich der Darstellung einer 
sakralen Erneuerung des römischen Kaiser- 
tums) vielleicht doch in Gefahr war, über- 




