IM SPIEGEL DER ZEIT

.,Das Letzte wird doch die Geborgenheit sein®

Ein Gesprich mit Gisela Wiese!

Nach dem Krieg hat Sie ein Kommunist als Christin angesprochen und zu Ihnen ge-
sagt: Du glaubst doch an die Auferstehung, hilf jetzt mit, daf3 unser Land wieder
aufersteht. Sie waren gegeniiber dieser ,, Auferstehung” kritisch.

Ja, es gab auf einmal keinen Karfreitag mehr, es war ,,nur noch“ Ostern, es war
Aufbruch. Man sprach auch nicht mehr von der Befreiung, sondern vom erfolg-
ten Zusammenbruch und vom nétigen Aufbruch, der dann folgte. Und das war ei-
gentlich schon die Grundlage, daB3 so vieles in dieser Demokratie schief ging, ob
das die Wiederbewaffnung war oder der Rechtsradikalismus, der wiederkam.

Ich sehe in diesem Zusammenhang bei Christinnen und Christen haufig die
Gefahr eines falschen Verséhnungsgedankens. Versohnung wird verwechselt mit
Zudecken, den anderen annehmen in der Einschitzung: ich habe auch meine
Fehler und er hat seine. In den Begegnungen mit SS-Tétern habe ich erlebt, dal3
ich die Taten eines Menschen ernst nehmen mu8, wenn ich ihn ernst nehmen will.
Ich muB aufdecken, was an Schuld und was an Unmenschlichkeit da war. Erst
dann ist Vers6hnung mdglich.

., Verséhnung* steht wie ein Motto iiber Ihrem Engagement. Was bedeutet diese fiir
Sie?

Wir haben in den sechziger Jahren die Zeugen begleitet, die zu den NS-Prozessen
aus vielen verschiedenen Lindern, den USA, Israel, Polen, der UdSSR nach
Hamburg kamen. Es waren Jiidinnen und Juden, die viel durch uns gelitten hat-

! Gisela Wiese ist Vizeprisidentin der deutschen Sektion von Pax Christi, der internationa-
len katholischen Friedensbewegung. Sie wurde am 29. 05. 1924 in Berlin geboren und
wuchs bei ihren GroBeltern im protestantischen Milieu der Bekennenden Kirche auf. Ihr
GroBvater war in einem Widerstandsnetz engagiert. Sie versorgten jiidische Familien mit
Lebensmitteln und brachten jiidische Kinder in die Niederlande. 1943 wurde er von den
Nationalsozialisten umgebracht. Die Erlebnisse der Kriegsjahre prigten Gisela Wiese. Sie
konvertierte 1947 zur katholischen Kirche. Seit vielen Jahrzehnten setzt sie sich fiir die
Versdhnung mit den Opfern des Nationalsozialismus ein. Heute lebt sie in Hamburg, wo
sie bis vor kurzem einen katholischen Kindergarten leitete. Zu ihrem 70. Geburtstag haben
Freunde eine Festschrift zusammengestellt: Gegenwelten. Notizen iiber eine ungewéhnliche
Frau (herausgegeben von Pax Christi - Deutsche Sektion). Idstein 1994, 150 S., DM 19,80.
Uber die Grundlagen ihres politischen Engagements in Kirche und Gesellschaft sprach
mit ihr am 21. April 1994 Wilfried Kopke.



Im Spiegel der Zeit 468

ten. Vers6hnung hieB fiir mich zunichst, mit ihnen zu leiden, zu versuchen, mit ih-
nen zu leiden, sich ihrem Leiden anzunihern. Wir kdnnen es ja gar nicht, wenn
wir Auschwitz oder andere Orte nicht erlebt haben. Sich dem anzunihern und zu
begreifen, was der Mensch dem Menschen antun kann. Versshnung habe ich
dann weitergehend so verstanden, daB} erst wirklich auf die Schuld gesehen und
der Tiéter zur Rechenschaft gezogen wird, sonst gebe ich ihm gar keine Gelegen-
heit, umkehren zu konnen. Er wird nicht gefichtet, also kehrt er nicht um. Die NS-
Téter fiihlten sich als anstindige Menschen in einer Gesellschaft, die von sich aus
die Vergangenheit nicht mehr benennen wollte. Wihrend der Prozesse ist dieser
Aspekt des Versohnungsverstandnisses fiir mich ganz wichtig geworden. Ich habe
mir gesagt: wenn ich so schuldig geworden wire, hitte ich mir gewiinscht, daB
mir jemand die Augen dafiir 6ffnet, damit ich wirklich umkehren kann und be-
miiht bin, zu Menschlichkeit zu kommen. Die SS-Titer sind u. a. deshalb nicht zu
einer Umkehr gekommen, weil man sie in ihrem Selbstmitleid bestérkte, anstatt
sie zu konfrontieren.

Verséhnung hat Sie zundchst an die Seite der Opfer gefiihrt und das war der Impuls
zur Griindung der Pax Christi-Gruppe in Hamburg.

Ja, ich dachte und ich glaube, das war der richtige Ansatz: auf der einen Seite
mufliten Menschen, die nach so vielen Jahren mit ihrem schrecklichen Erleben
nach Deutschland kamen, Menschen finden, die sich ihnen zur Verfiigung stellen.
Ich ahnte nicht, wie weit das gehen wiirde, daB3 sie uns aufnehmen und das unvor-
stelibare Grauen, das sie durchlebt hatten, vor uns ausbreiten wiirden, wie sie es
sogar in ihren zweiten Familien nicht getan haben. Ich begriff: wenn wir nicht an
der Seite der Opfer bleiben und ihre Geschichte weiter erzihlen, kann unsere ei-
gene (Nachkriegs-)Geschichte nicht gut ausgehen.

Warum war das so bedeutsam?

Es hat zum einen mit dem zu tun, was ich eben sagte: wenn man nicht auf den
Karfreitag schaut, kann man Ostern nicht erleben. — Hinzu kommt eine andere
Erfahrung. Die Zeugen haben uns auBerhalb der Prozesse von einer anderen
Seite ihrer Geschichte berichtet. Und jeder hatte ein oder zwei Erlebnisse, von de-
nen er uns sagte: Da ist mir in all den Grausamkeiten ein Mensch begegnet, der
hat mir Mut, der hat mir Zuversicht gegeben. — Wir haben diese Zeit nicht richtig
aufgedeckt, und das hat unsere jungen Menschen um Vorbilder gebracht.

Jetzt 1duft der Film ,,Schindlers Liste*. Aber es gab vielestille Helfer, die nicht
benannt wurden. Sie haben sich zum Teil gar nicht gemeldet, als sie merkten, da3
iiber die Vergangenheit nicht gesprochen werden sollte.

Die bewegenden Taten der Menschlichkeit, die die Opfer schilderten und die
ihnen zum Weiterleben verholfen haben, geben mir heute die Kraft, wenn ich
jemanden im Gefangnis begleite. Oder wenn ich fiir einen Asylsuchenden nicht
durchsetzen kann, was er braucht, um hier leben zu kénnen, dann habe ich das



Im Spiegel der Zeit 469

Gefiihl, der Widerstand, den ich leiste gegen ein unmenschliches Gesetz, stirkt
auch ihn, nicht aufzugeben. Nochmals: wir haben uns mit der mangelnden Aufar-
beitung der Geschichte von 1933 bis 1945 auch um die positiven Erfahrungen die-
ser Zeit gebracht.

,An der Seite der Opfer stehen” — war das unumstritten in der Pax Christi-Gruppe
wihrend der Prozefibegleitung ?

Noch wihrend der Prozesse wurde ein junger Mann, der sehr rigide katholisch
war, sehr rigide kommunistisch. Er vertrat die Ideologie: was ihr da tut, wenn ihr
euch auf die Seite der Opfer stellt, das ist menschlich sehr gut und humanistisch,
aber es ist nicht politisch. Eine Position, die ich nachher auch in der Friedensbe-
wegung entdeckte. Es war politisch zu demonstrieren, aber es war zweitrangig,
sich an die Seite der Opfer zu stellen. Man war bemiiht, nicht selber Opfer zu wer-
den, das war gut. Aber man begriff nicht, daB es schon Opfer gibt, lange ehe ein
Krieg gefiihrt wird, z.B. in der ,,Dritten Welt". Ich glaube, daBl wir an der Seite
der Opfer immer wieder auf Menschen stoBen werden, die das bloB karitative
Tun fiir den Menschen als zu wenig ansehen, und das ist es fiir mich auch. Nur die
politische Forderung zu artikulieren, ohne die Tat fiir den Nichsten zu tun, die
ihn befreit oder sein Leben etwas menschlicher macht, das ist fiir mich gar nicht
gangbar. Ich kann nicht diskutieren und in groBen Utopien schwelgen, wenn ich
mich nicht gleichzeitig selbst iiberpriife, ob ich der Utopie gegeniiber wahrhaftig
bleibe in der Tat.

Zur Versohnung gehoren also unabdingbar Solidaritit mit den Opfern
und das Erinnern?

Ja, und Verséhnung ist fiir mich mit der Begriff dafiir, dal} Gottes- und Men-
schenliebe nicht zu trennen sind. Wenn ich mich erinnere und mit den jiidischen
{Uberlebenden der Shoa versuche, ihre Trauer zu teilen, dann bedeutet das auch
fiir mich, daB ich niher an dieses unbegreifliche Geschehen herankomme, wo ich
erleben muB: Gott kann nicht der sein, der liebevoll herrscht sondern der, der lie-
bevoll mitleidet.

Ihre Kriegserlebnisse, das Wissen um Auschwitz haben Ihr Gottesverstdndnis, Thren
Glauben verdndert.

Ich denke, nach Auschwitz kann kein Christ und keine Christin ungebrochen den
liebenden Gott verkiinden oder fiir sich in Anspruch nehmen. Dort ist eine Reali-
tdt anfgebrochen, die viele glaubige Menschen in Gottesferne gebracht hat. Wenn
wir uns davon nicht ergreifen lassen, so daB es zu einem Zweifel und zu einer An-
frage kommt, dann ,kapitalisieren“ wir den Glauben und leben ihn nicht. ,,Kapi-
talisieren* meint die Haltung: ich habe das wahre Christentum und ich weil} es
endgiiltig. Aber Auschwitz ist die Anfrage oder die Bestétigung, dal wir sehr we-



Im Spiegel der Zeit 470

nig vom Menschen wissen und daB Gott nur der Gott sein kann, der mitleidet,
wenn wir das Leiden nicht verhindern. Er ist eben nicht der, der verfiigt, daB
Menschen so leiden miissen. Ein kirchliches oder christliches Leben, das sich die-
sen Fragen und Zweifeln nicht gendhert hat, kommt nicht an die Quelle. Es ist
wieder wie mit Ostern und Karfreitag. Wir miissen uns dem Grauen annihern,
um dann um so stirker zu erfahren, daB die Geborgenheit am Ende steht und
nicht die Vernichtung. Es ist fiir mich heute noch unbegreiflich, wenn ich Elli
Wiesel lese, wie er nach einem Leben des Leidens und des Leiden-Zulassens und
des Fragens und des Verzweifelns und des Haderns mit Gott, dazu gekommen ist,
doch letztlich zu glauben, daB alles zu einem guten Ende kommt.

Wahrscheinlich kann ich das fiir mich nur sagen, weil ich zugelassen habe, daB
das Bild von dem liebenden und alles zum Guten wendenden Gott einstiirzte. Ob-
wohl es heute wieder dhnlich da ist wie in meiner Kindheit, hat es eine ganz an-
dere Qualitét. Es ist nie ein Wissen, es ist ein Darauf-Hoffen. Und ich bin sicher,
daB ich jungen Menschen etwas davon vermitteln kann, wenn ich eben nicht die
Wissende bin, sondern die, die mit ihnen sucht.

Sie haben tiber 50 Jahre mit Kindern gearbeitet. Der ,liebe Gott*“ scheint das typi-
sche Gottesbild der Kindheit. Wie haben Sie den mitleidenden Gott den Kindern
nahegebracht?

Wir miissen vor allem, sowohl religids wie politisch, kindgemaB sprechen. Wir
diirfen nicht den strafenden Gott verkiinden. Innerhalb der Kirche sind in dieser
Hinsicht viele Fehler gemacht worden. Ich habe weit mehr junge Menschen er-
lebt, die unter dem strafenden Gott gelitten haben, als daB sie vom , licben Gott®
geprigt worden wiéren. Ihr Leben wire sehr viel gliicklicher verlaufen, hitte man
sie mit dem mitleidenden und liebenden Gott, der auf sie angewiesen ist, konfron-
tiert. Ein Glaube, in dem sie sich ernstgenommen fiihlen. Fiir mich war es kein
groB3es Problem, den Kindern nahezubringen, was ich lebe, weil es so wunder-
volle Geschichten gibt, die ausdriicken: Jesus ist der Mutmachende. Oder in ei-
nem Psalm heifit es, da man seinen Zorn dem lieben Gott iiberlassen kann und
er die Sache in Ordnung bringen wird — und man selbst sie dann lassen kann.

In meiner Kindheit habe ich nur vom Gott der Liebe und der Bestitigung erfah-
ren. Den strafenden Gott habe ich als Kind nie gelehrt bekommen. Das habe ich
den Kindern vermitteln wollen. Und ich glaube, wenn sie sich angenommen fiih-
len vom Erwachsenen und gleichzeitig Gott geschildert bekommen, der in Jesus
menschenfreundlich ist, dann kénnen sie ein Selbstvertrauen entwickeln, das sie
mit Fragen, die spiter kommen, sehr wahrheitsgemi8 umgehen 14B8t. Ich habe
den Kindern nie die Kreuzigungsszene erzihlt, weil ich noch weil3, wie ich selbst
als Kind darauf reagierte. Ich war fiinf Jahre alt. Nach dem protestantischen Kar-
freitagsgottesdienst, der mit den schrecklichen Worten , Er starb fiir Dich“
schlofB, bin ich aus der Kirche gekommen und habe zu den GroBeltern gesagt: das
will ich nicht; ich will nicht, daB ein so lieber Jesus, der so vielen Menschen ge-
holfen hat, fiir mich stirbt.



Im Spiegel der Zeit 471

Mit einer solchen Theologie iiberfordern wir Kinder, wenn wir uns nicht sogar
selbst damit iiberfordern. Ich versuche zu vermitteln: Er ist der gewesen, der sei-
ner Sache treu und bei den Armen und Kranken geblieben ist, und das haben die
Reichen und Michtigen nicht gewollt und haben ihm weh getan, aber er ist bei
uns geblieben und ist heute noch bei uns. Also eine Aussage, die sehr positiv ist,
ohne eine heile Welt vorzugaukeln, das ist fiir Kinder wichtig. Denn sie brauchen
Jesus, um in den Ereignissen, die geschehen und wo Menschen verletzt werden,
zu wissen: er gibt mir die Kraft, da ich bei den Verletzten und Opfern bleiben
kann. Das verstehen Kinder schon sehr gut.

..Er ist heute noch bei uns“ — was bedeutet das fiir Sie?

Ich habe besonders bei den Prozessen erlebt, wieviel sich zwischen Menschen er-
eignen kann. Und ich glaube, da ereignet sich - wir knnen sowenig mit dem Be-
griff anfangen - Gnade. Ich kann letztlich nicht benennen, warum Verséhnung
iiberhaupt nach soviel Leid mdglich ist, warum Menschen sich aufeinander ein-
lassen konnen und Vertrauen haben in einer Welt des Millitrauens und in einer
Welt des gegenseitigen Ubervorteilens. Plétzlich lassen sich Menschen aufeinan-
der ein, und etwas von dem, was Jesus gelebt hat an Vertrauen, an heilbringendem
Leben, ist zwischen ihnen moglich - das ist Glaube. Der groBite Glaube, der sehr
zaghaft ist und manchmal wieder wackelt, ist der, sagen zu kénnen: letztlich ist al-
les in Gott geborgen und wird zum guten Ende kommen. Das Grofite, was man
iiberhaupt an Glaubenszuversicht haben kann, zeigt sich, wenn ich loslassen muf3
und mir etwas aus der Hand genommen wird, seien es Menschen, die ich geliebt
habe oder Situationen, die ich vergeblich fiir Menschen gut 16sen wollte. Dann
noch glauben zu kdnnen: er bringt’s zu einem guten Ende, das ist eine Kraft zur
Lebensbejahung.

Das heif3t nicht, die Hdnde in den Schof3 legen?

Nein. Wenn ich sage, er ist der Gott der mitleidet, dann ist er auf mich angewie-
sen, daBB Menschen nicht zu Opfern werden. Nur wenn ich nichts mehr tun kann,
wie in Auschwitz, wo keiner was tun konnte, oder wenn heute eine schwangere
Frau abgeschoben wird und ich weiB, sie geht ins Ungliick, dann mdchte ich das
Vertrauen aufbringen, daB sie, wenn auch ihr Schicksal fiir mich nicht mehr zu be-
einflussen ist, doch nicht der Vernichtung ausgeliefert ist. Das Letzte wird doch
die Geborgenheit sein.

Nimmt das die Opfer noch ernst?

Gerade weil das menschliche Unvermogen deutlich wird am ungeheuren Leiden
von Auschwitz, heiBt Hoffnung, dall Liebe stédrker ist, dal Gottes Geborgenheit
stirker ist als die Vernichtung. Es ist ein Ernstnehmen der Opfer. Denn: wenn ich
das glauben méchte, mul ich alles tun, um Leid zu verhindern. Nur dann kann
ich mich auf einen Gott berufen, der mitleidet und es zu einem guten Ende fiihrt.



Im Spiegel der Zeit 472

Viele haben den Eindruck und das Gefiihl von einer grofien Krise
in unserer Gesellschaft.

Das ist nicht nur ein Gefiihl, sondern dafiir spricht manches. Warum das so ist? Je
alter ich werde, umso wichtiger ist mir, mich den Realitéiten zu stellen. Wir brau-
chen einerseits Utopien und sehen sie andererseits sehr schnell als erfiillt an. Wir
haben Traumausfliige gemacht nach China, nach Nicaragua, in Basisgemeinden
und fanden Minderheiten in der Minderheit. Jesus liefen die Massen nicht mehr
nach, als die Realitét harter wurde. Einerseits ist es hiirter geworden, aber ande-
rerseits empfinde ich es als eine ganz groBe Kraft, die Realitdten zu erkennen und
trotzdem an der Gegengesellschaft bauen zu kénnen. Ich bin nicht resigniert. Ich
bin wohl voller Scham und Verzweiflung, wenn in Liibeck die Synagoge brennt
oder wenn Lissy Schmidt? ermordet wird, weil sie eine Journalistin fiir die Ge-
rechtigkeit war. Aber es 1aBt mich nicht aufgeben. Ich liebe die Geschichte, in der
Jesus den Jiingern, die mit leeren Netzen vom Fischfang kommen, sagt: Fahrt
doch nochmal raus. Ich fahr wieder raus. Ich weil nicht, ob ich nicht noch ein
drittes Mal rausfahren mufl mit meinem Eintreten fiir eine bessere Demokratie,
fiir eine bessere Gesellschaft. Aber daBl wir immer wieder rausfahren, daB wir
nicht aufgeben miissen, das ist eigentlich die Grundtendenz.

Worauf kommt es jetzt an in der Bundesrepublik?

Die Vergangenheit aufzuarbeiten, was den Antisemitismus, den Antijudaismus
betrifft. Position beziehen zu dem, was ,national® ist und durch Abgrenzen wie-
der gefdhrlich wird. Und ich wiederhole: sich an die Seite der Opfer, der Fliicht-
linge, der Asylsuchenden, der Gefangenen zu stellen, an die Seite der Minderhei-
ten, die, weil die Zeit hiirter wird, viel hirter betroffen sind.

Was erwarten Sie da von der Amtskirche?

Ich bin sehr bescheiden geworden. Aber ich erwarte, daB sie begreift, daBB Staat
und Kirche nicht in allem konform gehen kénnen. DaB ihr Auftrag ist, eine arme
Kirche zu werden, damit sie eine Kirche fiir die Armen werden kann. Ich weiB,
daf} auch das eine Utopie ist oder so klingt, aber ich sehe z. B. in Pax Christi, daB
Ansitze da sind. Fiir das neue Hamburger Erzbistum wiinsche ich, daB3 wir einen
Bischof bekommen, der Bruder wird, angesichts des Elendes in der Stadt. - Dafiir
muB ich eintreten, dafiir muB ich unbequem sein, darauf muB ich hoffen.

2 Lissy Schmidt und ihr Begleiter Aziz Kader Faraj sind am 3. April 1994 in der Nihe der
kurdischen Stadt Suleimanija im Irak erschossen worden. Es war wahrscheinlich ein ge-
zielter Anschlag auf die Journalistin. Lissy Schmidt sprach kurdisch, hielt sich haufig in
den kurdischen Gebieten auf und berichtete seit mehreren Jahren fiir deutsche Tageszei-
tungen und Horfunksender tiber die Unterdriickung der Kurden. Sie war Mitglied von Pax
Christi.



Buchbesprechungen 473

Was ermutigt Sie zu hoffen?

Der Grund meiner Hoffnung sind Menschen, die, wie uns die Bibel iiberliefert,
angesichts von Unrecht nicht aufgegeben haben. Jesus war beispielhaft darin,
durchzuhalten und zu zeigen, daB die Menschlichkeit nicht verloren geht, son-

dern aufersteht und daB es sich lohnt, als Mensch zu leben und zu sterben.

Herzlichen Dank fiir das Gesprich.
Wilfried K dpke, Hannover

BUCHBESPRECHUNGEN

Bildbinde

Gallistl, Bernhard: Die Bernwardsiule
und die Michaeliskirche zu Hildes-
heim. Mit 42 Fotos von J. Scholz und
5 Zeichnungen von A. Carpiceci. Hil-
desheim, Ziirich, New York: Olms
Verlag 1993. 135 S., Leinen, DM 78,-.

Vom gleichen Autor erschien schon ein
Buch iiber ,,Die Bronzetiiren Bischof Bern-
wards im Dom zu Hildesheim* (vgl. die Be-
sprechung in: GuL 1990, 477). Auch hier
fiihrt er wiederum in umfassender und kun-
diger Weise in das Leben und Schaffen des
groBen Hildesheimer Bischofs (993-1022)
ein und ermdoglicht so ein besseres Ver-
stindnis der Kunstwerke, durch die jener
beriihmt wurde. Dabei zeigt sich, daf} Bern-
ward seine Kunst von géttlicher Gnade in-
spiriert weill (24).

In diesem Sinne wird die Michaeliskir-
che (vor allem die Etappen ihrer Stiftung
und die Kreuzaltaranlage) beschrieben, in
der die bekannte bronzene Christusséule,
die jetzt im Querhaus des Domes einen
eher unscheinbaren Platz einnimmt, vorher
gestanden hat. Die Kirche selbst wurde
durch die Reformation lutherische Pfarrkir-
che, die Sdule hingegen durch Bilderstiir-
mer beschiddigt und im Jahre 1723 nieder-
gelegt, weil sie einzustiirzen drohte. 1810
stellte man sie vor dem Dom im Freien auf
und 1893 wurde sie an ihren heutigen

Standort gebracht, um weitere Beschadi-
gungen auszuschlie3en.

Urspriinglich symbolisierte die Saule
Christus als Zentrum des Weltalls (Kol
1,16). Diesem Sinn folgt auch das Relief,
das in aufsteigender Spirale in 24 Szenen
das offentliche Leben Jesu schildert und
einst vom Bild des Gekreuzigten gekrdnt
war. Ausgezeichnete Fotos, durch entspre-
chende Schrift-Perikopen und Bildbe-
schreibungen erldutert, stellen dem Be-
trachter das ganze Band eindrucksvoll vor
Augen (das wie eine thematische Ergin-
zung der Bronzetiiren erscheint). Ganz ver-
stindlich wird die kiinstlerische Aussage
der Saule jedoch erst, wenn man sich ihre
Urgestalt und den ehemaligen liturgischen
Zusammenhang vorstellt. Obwohl die otto-
nische Reichsidee (Kaisertum, Jerusalemzi-
tate, rémische Reminiszenzen) ein ikono-
graphisches Leitmotiv der Michaelisstif-
tung gewesen zu sein scheint, bleibt das
Messiasgeheimnis das zentrale theologi-
sche Thema.

Deshalb verdient die SchluBBbetrachtung
dieses Bildbandes m. E. das besondere In-
teresse der Leser. Denn hier wird noch ein-
mal deutlich ausgesprochen, was infolge
der ausfiihrlichen historischen Informatio-
nen (etwa beziiglich der Darstellung einer
sakralen Erneuerung des rdmischen Kaiser-
tums) vielleicht doch in Gefahr war, iiber-





