
Am 8. Januar 1995 kann Pater Josef Sudbrack SJ, der 1925 in Trier gebo- 
ren wurde, in erfreulicher und erstaunlicher körperlicher und geistiger Fri- 
sche seinen 70. Geburtstag feiern. Daher sei ihm das erste Heft dieses neuen 
Jahrgangs in besonderer Weise gewidmet. Denn er war 1979-1986 Chefre- 
dakteur von • Geist und Leben " und hat diese Zeitschrift schon seit Beginn 
der sechziger Jahre mitgeprägt und unterscheidend dazu beigetragen, daß 
ihr ureigenes Thema •christliche Spiritualität" - inmitten vieler Angebote 
aus dem Osten und Westen - deutlich und verbindlich zur Sprache kam. 

Pater Sudbracks außerordentlich zahlreiche Artikel und Rezensionen, Ab- 
handlungen und Bücher - vgl. die von Paul Imhof herausgegebene Fest- 
schrift •Gottes Nähe. Religiöse Erfahrung in Mystik und Offenbarung" 
(Würzburg 1990) - werden wegen ihrer aktuellen Fragestellungen und ihres 
reichen informativen Gehaltes weit über den Leserkreis von • Geist und Le- 
ben " hinaus geschätzt und konsultiert. Wir danken ihm aufrichtig für sein 
unermüdliches Engagement und wünschen ihm auch für seine zukünftigen 
Vorhaben von Herzen Gottes fruchtbringenden Segen.      Die Schriftleitung 

Rilkes Rosen oder: Was täglich zu tun ist 

Michael Sievernich, Frankfurt 

Beten 

•Nichts soll dich ängstigen, nichts dich erschrecken. Wer Gott hat, dem fehlt 
nichts. Solo Dios basta. Gott allein genügt." 

Welch wuchtige Worte, die fast den Atem nehmen und zum Widerspruch 
reizen. Sie stammen von der großen spanischen Ordensfrau Teresa von 
Avila. Vor mehr als 400 Jahren hat sie so gebetet. Und das merkt man die- 
sen Sätzen an. Denn wer könnte ihnen heute so einfach zustimmen oder sie 
sogar nachbeten? •Nichts soll dich ängstigen"? Das kann doch schon da- 
mals nicht wahr gewesen sein, geschweige denn heute, wo uns die Medien 
tagtäglich Schreckensmeldungen servieren. •Wer Gott hat, dem fehlt 
nichts"? Wie großartig das klingt! Aber was ist, wenn mir der Lebensunter- 
halt fehlt? Wie entrückt oder gar verrückt muß diese Frau gewesen sein, daß 
sie so gebetet hat. 

Vielleicht ist es tatsächlich so, daß ich im Leben erst einiges verrücken 
muß, um zur Besinnung zu kommen. Manchmal bricht von außen etwas ins 
Leben ein, mit dem ich nicht gerechnet habe. Da ergibt sich eine unerwar- 
tete Beziehung; wer dieses Glück kennt, weiß, was er dem Himmel zu ver- 
danken hat. Oder wenn mir eine schwierige Aufgabe gut gelungen ist, sage 



Michael Sievernich 2 

ich doch spontan: Gott sei Dank! Auch wenn ein geliebter Mensch plötzlich 
nicht mehr ist, drängen sich Gebetsfetzen auf die Lippen. Irgendwie sucht 
unser Herz das Gespräch mit Gott. Aber selbstverständlich ist Beten deshalb 
noch lange nicht. 

Schwierigkeiten hatten schon die Jünger Jesu damit; weshalb hätten sie 
sonst ihrem Meister gesagt: •Lehre uns beten!" Er hat sie beten gelehrt: das 
Vaterunser - wir kennen es, das große Gebet, das allen Christen gemeinsam 
ist. Seitdem können wir es nachbeten, in den Gottesdiensten oder wenn uns 
die eigenen Worte fehlen. 

Beten ist menschlich. Aber wie das Sprechen will es gelernt sein. Junge 
Eltern haben mir erzählt, wie ihr kleiner Sohn sie fragte, was denn Beten ei- 
gentlich sei und ob er das auch könne. Der Junge hatte es bei seinen Freun- 
den gesehen und wollte es nun auch selbst ausprobieren. Die Eltern waren 
zunächst verlegen und ratlos. Die Frage ihres Jungen war ihnen geradezu 
peinlich, weil sie nicht wußten, was sie sagen sollten. Doch nun blieb ihnen 
nichts anderes übrig als darauf eingehen. Sie überlegten hin und her und be- 
schlossen, gemeinsam mit dem Beten neu zu beginnen. 

Den Lernweg, den dieses Elternpaar gegangen ist, beschreibt die Bibel im 
Evangelium des Matthäus so: •Welcher Vater", heißt es dort, •gibt seinem 
Sohn einen Stein, wenn er ihn um Brot bittet? Wer gibt einem Kind eine 
Schlange, wenn es um einen Fisch bittet? Um wieviel mehr wird Gott denen 
gute Gaben geben, die ihn bitten." (vgl. 7,9-11). 

Dem kleinen Jungen genügte seine Erziehung offensichtlich nicht. 
Irgendetwas fehlte ihm. Darum hat er seine Eltern dazu gebracht, sich dem 
zu stellen, was sie längst verdrängt hatten, nämlich dem Gebet. Er hat sie so 
ins Gebet genommen, daß sie merkten: auch uns fehlt etwas. Manchmal 
genügt schon eine unbefangene Kinderfrage, um das eigene Ungenügen zu 
erkennen. Wenn das so ist, dann hat die große Teresa von Avila vielleicht 
doch recht, als sie sagte: •Solo Dios basta. Allein Gott genügt." Und dann 
hätten wir wieder Grund, uns selbst ins Gebet zu nehmen. 

Schenken 

Paris. Dort erlebte der Dichter Rainer Maria Rilke einmal folgende Ge- 
schichte: Jedes Mal, wenn er mit einer Freundin in der Stadt spazieren ging, 
kamen sie an einer alten Bettlerin vorbei. Sie saß immer am selben Platz, 
hielt ihren Kopf geneigt und nahm stumm, ohne jedes Zeichen von Dank- 
barkeit, die Geldstücke der Passanten entgegen. Auch die Freundin legte ihr 
jedesmal ein paar Münzen in die Hand, Rilke aber gab ihr nichts. Auf die 
vorsichtige Frage seiner Begleiterin, warum er denn nichts gebe, antwortete 
der Dichter nur: •Man müßte ihrem Herzen schenken, nicht ihrer Hand." 



Rilkes Rosen oder: Was täglich zu tun ist 3 

Am nächsten Tag kommt er mit einer Rose. Und die junge Frau freut sich 
schon über die Aufmerksamkeit; er aber legt die Rose in die Hand der alten 
Bettlerin. Und nun geschieht etwas Merkwürdiges: Die alte Frau steht auf, 
greift nach seiner Hand, küßt sie und geht mit der Rose davon. Eine Woche 
lang bleibt sie verschwunden. Dann sitzt sie wieder an ihrem Stammplatz, 
stumm wie zuvor. •Wovon mag sie in dieser Woche wohl gelebt haben?", 
fragt die Freundin, und er antwortet: •Von der Rose!" 

Die junge Frau hat den Händen geschenkt und so dazu beigetragen, daß 
die Bettlerin überleben konnte. Der Dichter dagegen hat dem Herzen ge- 
schenkt und im Symbol der Rose die Würde der Bettlerin anerkannt. Wer hat 
mehr recht? Die Hand, die Geld gibt, oder die Hand, die eine Rose schenkt? 

Schenken mit der Hand und Schenken mit dem Herzen, das sind keine Al- 
ternativen. Das gehört zusammen wie die beiden Seiten einer Münze. Denn 
der Mensch lebt nicht vom Brot allein; aber nur von Rosen kann er auch 
nicht leben. Er braucht beides: Brot und Rosen. 

Wie viele Kinder mag es wohl in unserem Land geben, die auf Rosen ge- 
bettet scheinen, weil sie alles haben oder bekommen, was das kleine Herz 
begehrt: Zimmer voller Spielzeug und Hände voller Süßigkeiten. Materiell 
fehlt ihnen nichts. Aber wie vielen Kindern und Jugendlichen mag die Zu- 
neigung und Geborgenheit fehlen. Man müßte ihrem Herzen schenken, nicht 
ihrer Hand. Gilt nicht auch hier, daß der junge Mensch nicht von der guten 
Versorgung allein lebt? Er braucht Zuwendung und Liebe, sonst kann er 
Geist und Seele nicht entfalten und wird seelisch verkrüppeln. 

Das drücken auf ihre Weise auch die Worte des biblischen Hohenlieds der 
Liebe aus, das Brautleute so gern bei ihrer Hochzeit hören: •Wenn ich in den 
Sprachen der Menschen und Engel redete, hätte aber die Liebe nicht, wäre 
ich dröhnendes Erz oder lärmende Pauke. / Wenn ich alle Glaubenskraft be- 
säße und Berge damit versetzen könnte, hätte aber die Liebe nicht, wäre ich 
nichts. /Und wenn ich meine ganze Habe verschenkte, hätte aber die Liebe 
nicht, nützte es mir nichts." (1 Kor 13,1-3) 

Nein, ohne die Liebe geht wirklich nichts. Weder in privaten Beziehun- 
gen noch im öffentlichen Leben. Denn der Mensch lebt vom Brot und von 
der Rose. Wer einmal erfahren hat, wie wichtig die Gesten der Zuneigung 
sind, der wird auch erahnen, was es mit der Zuwendung Gottes auf sich hat. 
An der wunderbaren Gestalt Jesu wird spürbar, wie Gott uns entgegen- 
kommt und das Herz anspricht. Wer etwas von dieser Zuneigung Gottes in 
seinem Leben erfährt, kann auch selbst weiterschenken. Mit vollen Händen 
und aus ganzem Herzen. 



Michael Sievernich 

Helfen 

Auf der Rolltreppe einer U-Bahn-Station. Der Blick bleibt an der vorüber- 
gleitenden Wand hängen. Mit großen Buchstaben hat jemand dort hinge- 
schrieben: •Jesus ist die Antwort!!!", mit drei Ausrufezeichen. Passanten- 
Mission in der U-Bahn-Station? Die eiligen Rolltreppenbenutzer bleiben 
gleichgültig, denken sich wohl ihren Teil. Man muß die Rolltreppe schon 
mehrmals benutzen, um zu bemerken, daß jemand einen Satz hinzugefügt 
hat: •Was war denn die Frage?", steht da in kleinen Buchstaben zu lesen. Je- 
sus ist die Antwort, aber was war denn die Frage? 

Wer braucht schon Jesus, um seine täglichen Fragen zu beantworten? Wir 
sind doch emanzipiert genug, um die Probleme selbst zu lösen. Wir haben 
unsere Gesetze, Versicherungen und Rechtsansprüche. Für die privaten Pro- 
bleme sind die Therapeuten zuständig und für die ganz großen Fragen die 
Führungskräfte in Politik und Wirtschaft. Und zudem: Ist die Jesus-Ge- 
schichte nicht viel zu schön, um wahr zu sein, und viel zu alt, um heute von 
Belang zu sein? 

Ich möchte zu einer Probe aufs Exempel einladen. Wie hat Jesus, der 
Menschensohn, damals auf Fragen seiner Zeitgenossen reagiert? Zum Bei- 
spiel auf die Frage, die zum Bodensatz unserer Kultur gehört: •Wer ist mein 
Nächster?" (Lk 10,29) Verwandte, Freunde, Nachbarn: sind das die Näch- 
sten? Oder sind es die Mitbürger, die Ausländer, die Fernen? Oder gilt ein- 
fach: Jeder ist sich selbst der Nächste? • Wer ist mein Nächster?" 

Die Antwort Jesu steckt voller Überraschungen. Er reagiert nicht wie er- 
wartet, sondern erzählt eine Geschichte, die berühmte Geschichte vom 
barmherzigen Samariter: •Ein Mann ging von Jerusalem nach Jericho und 
fiel unter die Räuber", so beginnt sie. Halbtot und ausgeplündert blieb der 
Überfallene auf der Straße liegen. Drei Männer kamen vorbei. Zwei von ih- 
nen, fromme Volksgenossen des Zusammengeschlagenen, sahen den Ver- 
letzten liegen und gingen vorüber. Nur der dritte, ein Mann aus Samaria, ei- 
gentlich sein Feind, hatte Mitleid. Er versorgte den Verletzten, brachte ihn 
zu einer Unterkunft und bezahlte sogar noch die Pflegekosten. 

Und dann die nächste Überraschung. Jesus dreht den Spieß um und stellt 
nun selbst eine Frage: •Wer von den dreien hat sich als der Nächste dessen 
erwiesen, der unter die Räuber gefallen war?" (Lk 10,36) Diese Frage Jesu 
verändert völlig die üblichen Vorstellungen. Der Nächste, das bin ich selbst, 
wenn ich nur dem Bedürftigen zu Hilfe komme. Die entscheidende Frage 
lautet also nicht mehr: Wer ist mein Nächster?, sondern: Wie werde ich zum 
Nächsten dessen, der meine Nähe braucht? Ist die alte Nachbarin im glei- 
chen Haus meine Nächste? Wenn ich ihr helfe, ja. Sind Kinder im fernen 
Afrika meine Nächsten? Wenn ich mich ihrer Not zuwende, ja. 



Rilkes Rosen oder: Was täglich zu tun ist 5 

Es bleibt noch eine weitere Überraschung. Die Geschichte vom barmher- 
zigen Samariter, die Jesus damals erzählte, ist keineswegs zu Ende. Sie geht 
weiter bis heute. Denn es gibt noch immer die 27 Kilometer lange Straße 
zwischen Jerusalem und Jericho. Palästinenser und Israelis wollen sie nun 
gemeinsam sicherer machen, Gott sei Dank. Doch gibt es noch viele andere 
Straßen der Welt, auf denen Kinder und Alte, ja ganze Völker unter die Rä- 
der geraten. Wenn wir uns heute in die Geschichte, die Jesus erzählt, ver- 
stricken lassen, dann heißt das: Handle genauso! Hab Erbarmen! Komm 
dem anderen nah! Werde ihm zum Nächsten! 
Vielleicht müßte in der U-Bahn-Station mit großen Buchstaben stehen: •Je- 
sus ist die Frage!" Und mit ebenso großen Lettern: •Wer gibt denn Ant- 
wort?" 

Bleiben 

•Es ist zum Davonlaufen!" Oft sagen wir das so daher. Eine Redensart in un- 
bequemen Situationen. Manchmal aber wird es ernst. Dann, wenn Bleiben 
unerträglich wird und nur noch Flüchten zu helfen scheint. 

Da sagt die Frau nach wenigen Ehejahren: •Es ist zum Davonlaufen" und 
tut es wirklich. Oder der Mann meint nach 20 Ehejahren: •Ich habe es satt" 
und sucht sich eine andere. Ja, manchmal ist es zum Davonlaufen. Nicht nur 
in ehelichen Einöden, sondern auch in den Einsamkeiten des Alters oder im 
unverbindlichen Single-Dasein. 

Es ist zum Davonlaufen. Aber wohin soll es gehen, wenn nichts mehr 
geht? Wo bleibe ich, wenn die Illusionen des Glücks zerrinnen? 

Ein Dichter unserer Tage, Thomas Brasch, weiß ein • Lied " davon zu 
singen. Es lautet: 

Was ich habe, will ich nicht verlieren, aber 
wo ich bin, will ich nicht bleiben, aber 
die ich liebe, will ich nicht verlassen, aber 
die ich kenne, will ich nicht mehr sehen, aber 
wo ich lebe, da will ich nicht sterben, aber 
wo ich sterbe, da will ich nicht hin: 
Bleiben will ich, wo ich nicht gewesen bin. 

Das Gedicht schwankt zwischen Davonlaufen und Bleiben. Jede Zeile ist ge- 
brochen, widerrufen durch ein •aber". Alle Lebensvollzüge werden durch- 
gespielt: Haben und Sein, Lieben und Kennen, Leben und Sterben. Hinter 
allem lauert der Vorbehalt •ich will nicht". Aber in allem spricht auch die 
Sehnsucht nach einer Bleibe: •Bleiben will ich, wo ich nicht gewesen bin." 



Michael Sievernich g 

Die Bibel, ein Buch voller Leben, erzählt viele Geschichten vom Davon- 
laufen und Bleiben. Eine davon spielt nach der Hinrichtung Jesu. Als es tod- 
ernst wurde, als sie ihn kreuzigten, blieben nur die Frauen; die Männer, seine 
Jünger, liefen davon. 

Zwei dieser Jünger, so berichtet das Lukas-Evangelium, liefen nach Em- 
maus und sprachen unterwegs über alles, was sich ereignet hatte. Über den 
ungerechten Tod dieses gerechten Menschen und über ihre enttäuschten 
Hoffnungen auf den Messias. 

Auf dem Weg begegnen sie einem Unbekannten, der sich in ihr Gespräch 
einmischt. Er kann ihnen die ganze Geschichte so gut erklären, daß sie ihn 
bedrängen: •Bleib doch bei uns, denn es will Abend werden und der Tag hat 
sich schon geneigt." (Lk 24,29) Der Fremde läuft nicht davon, sondern 
bleibt, kehrt mit ihnen ein und ißt mit ihnen. Beim gemeinsamen Mahl, so 
wird erzählt, fällt es ihnen wie Schuppen von den Augen. Als der fremde 
Gast das Brot mit ihnen bricht, gehen ihnen die Augen auf und sie erkennen 
ihn: Es war der auferstandene Jesus, der bei ihnen blieb. 

Seit dieser wunderbaren Geschichte wissen wir, daß er bei uns bleibt, 
wenn wir ihn nur bitten: •Bleib doch bei uns, denn es will Abend werden 
und der Tag hat sich schon geneigt." 

Seit dieser wunderbaren Geschichte wissen wir aber auch, wo wir bleiben 
können, wenn es zum Davonlaufen ist. Bleiben, wo wir bisher nicht gewe- 
sen sind. 

Wenn das so ist, dann können wir immer bitten: •Bleib doch bei uns." Und 
wir können bitten, beinander zu bleiben und einander die Treue zu halten, 
auch wenn es manchmal zum Davonlaufen ist. Und vielleicht gehen uns 
dann auch die Augen auf, für Gott und füreinander.* 

* Dieser Text geht auf Fernsehsendungen Wort zum Sonntag zurück, die am 26. Juni und 10. 
Juli 1993 sowie am 5. Februar und 1. Oktober 1994 vom ersten deutschen Programm (ARD) 
ausgestrahlt wurden. 




