
Verkündigung als Sprachgeschehen 
Willibald Hopfgartner, Bozen* 

Schon seit einiger Zeit wird die These vertreten, daß die Schwierigkeiten, 
die heutige Menschen mit Kirche und Glauben haben, in fundamentaler 
Weise mit Fragen der Sprache zusammenhängen. Die Probleme liegen 
•z.B. in der vielfach unverständlichen, lebensfremden Verkündigungs- 
sprache (egal ob sie in vor- oder nachkonziliar gefärbter Wolle vorgetra- 
gen wird); oder in der seelenlosen Routiniertheit vieler sonntäglicher Eu- 
charistiefeiern; in der Anonymität der großen Pfarrgemeinden ...; in der 
Hilflosigkeit, zu Gott einen wirklich existenziellen Zugang im Gebet, in 
der Meditation und im Gottesdienst finden zu können".1 Hinter dem, was 
hier angesprochen wird, stehen in der Tat weitgehend Sprachprobleme. 

Der folgende Beitrag möchte einige Anhaltspunkte formulieren, um 
die Problematik unvoreingenommen wahrzunehmen, sich darin zu orien- 
tieren und einige Perspektiven zu ihrer Lösung zu gewinnen. 

1. Hinführung: das sprachliche Dreieck 

Die Verkündigung des Glaubens nimmt, insofern sie ein Sprachgesche- 
hen ist, an dessen allgemeinen Gesetzmäßigkeiten teil. Unter Verkündi- 
gung verstehe ich allerdings nicht nur ihre explizite Form in Predigt und 
Unterricht, sondern auch jeden anderen kirchlichen Wortdienst, von der 
religiösen Kindererziehung bis zur Sprache der Liturgie. 

Als Sprachgeschehen spielt sie sich zwischen jenen drei Größen ab, die 
zusammen das sprachliche Dreieck2 bilden: 

* Der vorliegende Text ist die überarbeitete Fassung eines Referates anläßlich der Priester- 
Fortbildungswoche der Diözese Bozen-Brixen am Eremo di Montecastello (Gardasee). Er 
ist meiner Mutter gewidmet. 
1 M. Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie. Würzburg, 1992, 41 Anm. 24. 
2 Vgl. dazu das grundlegende Werk von K. Bühler, Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion 
der Sprache. Stuttgart 1978 (Erstausg. 1934), bes. § 2: Das Organonmodell der Sprache, 
und als einführende Orientierung J. Erben: Deutsche Grammatik. Ein Leitfaden. Frankfurt 
1968, 13-22. 



Willibald Hopfgartner 

Darstellung 
ER, SIE, ES 

ICH DU 
Ausdruck Appell 

Vom Ich ausgehend ist die Sprache Ausdruck des Sprechers. Dieser 
gibt sein eigenes Erleben kund, seine Meinungen und Absichten, spricht 
von dem, was ihn bewegt, von Sorgen, Ängsten, Freuden, Plänen. Es geht 
ihm dabei nicht in erster Linie um Tatsachen, um das Objektive, sondern 
in diesem Sprachmodus dominiert das Subjektive, das persönliche Betei- 
ligtsein. Ein Mensch offenbart darin immer etwas aus seiner •Innenwelt", 
teilt seine Reaktion auf das Erleben der •Außenwelt" mit. In seinem Aus- 
druck offenbart sich der innere Mensch. 

Je mehr einer sich öffnet, umso mehr gewinnt - in der Weise, wie er 
sich ausdrückt - seine Persönlichkeit Kontur, wird er für seine Umge- 
bung als Mensch faßbar, in Sympathie oder Gegensatz ein Bezugspunkt 
für sie. Wenn hingegen jemand in sich verschlossen bleibt und nichts von 
sich mitteilt, oder solange sich einer hinter Schablonen versteckt, wird 
sein Gegenüber über ihn im unklaren bleiben und ihm deshalb auch 
kaum Vertrauen schenken. 

Insofern eine Äußerung vom Ich an das Du gerichtet ist, vom Sprecher 
an den Hörer, trägt sie den Charakter eines Appells. Dieser Begriff darf 
nicht im Sinne eines direkten Einwirken-Wollens verstanden werden. 
Denn von mir als dem Sprecher geht, ob ich will oder nicht, wie von ei- 
nem Signal eine Wirkung auf den Hörer aus, •dessen inneres oder äuße- 
res Verhalten es steuert", so wie der Autofahrer durch Verkehrszeichen 
gesteuert wird.3 Denn es gibt in der Tat kein •neutrales" Sprechen, mein 
Wort impliziert stets einen •Appell" an den Hörer: z. B. eine Nachricht zu 
beachten, eine Ansicht zu teilen, Anteilnahme zu bekunden, eine Bitte zu 
erfüllen, Begeisterung zu zeigen, einen Fehler zuzugeben etc. 

Dabei spielt es eine große Rolle, ob und wie das Personsein im Adres- 
saten beachtet wird. Es ist bezeichnend, daß man heute so viele Äußerun- 
gen der Mitmenschen als •Zumutung" empfindet: weil man einen Man- 
gel an Beachtung, an Respekt in einer Äußerung durchzuspüren ver- 
meint. Aus diesem Grund erleben heute •Experten" einen Schwund an 
Ansehen: die Menschen wollen nicht einfach mit Informationen abge- 
speist, sondern als Gesprächspartner ernstgenommen werden, 

Jede sprachliche Äußerung hat einen dritten Pol: die im Wort zur Spra- 

K. Bühler (Anm. 2), 28. 



Verkündigung als Sprachgeschehen 9 

ehe kommende Wirklichkeit. Darin besteht die Darstellungsfunktion der 
Sprache. Sie dominiert auf dem Gebiet der Wissenschaften. Dort kommt 
es hauptsächlich darauf an, das Gegebene, den Sachverhalt möglichst frei 
von persönlichen Empfindungen, objektiv also, zur Sprache zu bringen. 

In jeder sprachlichen Äußerung sind immer alle drei Funktionen betei- 
ligt, freilich mit unterschiedlichem Gewicht: Je nach Situation, Hörer- 
schaft oder Thema wird einmal der Ausdruck, dann wieder der Appell 
oder die Darstellung vorherrschen - unbeschadet der Tatsache, daß je- 
weils auch die anderen zwei Funktionen mit am Werk sind.4 

Es leuchtet ein, daß in der Verkündigung das Zusammenspiel der drei 
Sprachfunktionen von eminenter Bedeutung ist. Welche Konsequenzen 
ergeben sich daraus? Bevor wir auf diese Frage eingehen, möchte ich ein 
Mißverständnis abwehren. Es geht mir im folgenden nicht darum, einige 
•Tricks" für eine •effiziente" Verkündigung anzubieten. Das Bekenntnis 
des Apostels mahnt zur Vorsicht: •Ich bin nicht gekommen, um gewandte 
und kluge Worte vorzutragen, sondern um euch das Zeugnis Gottes zu 
verkünden" (1 Kor 2,1). 

2. Verkündigung als Ausdruck des Verkünders 

Die Verkündigung ist in besonderer Weise an das Ausdruckselement der 
Sprache gebunden. Anders gesagt: Der Verkünder muß sich an dem, was 
er sagt, so beteiligen, daß er dabei in seinem eigenen Wesen zum Aus- 
druck kommt. Es gibt diesbezüglich auch eine Auffassung, derzufolge die 
•nüchterne" Darlegung der Glaubensdinge, gewissermaßen •für sich" 
sprechend, schon ausreichen sollte. Man meint, der Hörer würde durch 
die Logik, durch den aus sich einleuchtenden Inhalt eines Satzes zu des- 
sen Annahme geführt werden. 

2.1. Persönliches Betroffensein 

Das verkündende Wort darf gewiß •nüchtern" sein, aber es muß aus dem 
persönlichen Ringen hervorgehen, muß durch •Feuer und Wasser" eines 
inneren Kampfes hindurchgegangen sein. Das ist der Teil Wahrheit von 
dem, was Paulus im Anschluß an das vorhin angeführte Wort sagt: •Ich 

4 Selbst in etwas so Subjektivem wie der Schmerzbekundung ist die Darstellungsfunktion 
wirksam, die auf die •Sache" verweist: Wer sich weh getan hat, wird zwar in erster Linie 
den Schmerz (etwas Subjektives) ausdrücken, jedoch zugleich den Finger herzeigen (etwas 
Objektives), den er sich geklemmt hat. Und damit an die Hilfsbereitschaft oder das Mitge- 
fühl seiner Umgebung appellieren. 



Willibald Hopfgartner 10 

kam in Schwäche und Furcht, zitternd und bebend zu euch" (2 Kor 2,2). 
Gewiß ist da nicht ein selbstquälerischer Zweifel gemeint, ein ängstliches 
Sich-Winden vor dem öffentlichen Bekenntnis. Was jedoch vom Wort 
Gottes und seiner Wirkung auf den Menschen allgemein gesagt wird, 
muß sich zuerst im Verkünder ereignen: daß es nämlich •durchdringt bis 
zur Scheidung von Seele und Geist, von Gelenk und Mark", daß •es rich- 
tet über die Regungen und Gedanken des Herzens" (He 4,12). Der Ver- 
künder befindet sich, angesichts der Botschaft, die ihm aufgetragen ist, 
immer in einer Position der Schwäche. 

Denn der Verkünder ist wesentlich und zuerst ein Betroffener, einer, 
dem die religiöse Erfahrung tiefe Furchen in die Seele gezogen hat. Einer, 
der zuvor ein Hörender war, der als solcher immer wieder Erwählung, 
Gericht und Barmherzigkeit Gottes erlebt hat. •Wer von Gott sprechen 
will, muß von Ihm selbst belehrt worden sein" (Tertullian): Es gibt kein 
religiöses •Wissen", das man losgelöst von persönlicher religiöser Erfah- 
rung erwerben bzw. weitergeben könnte. 

Kein noch so gescheites Buch der Theologie kann dem Verkünder das 
persönliche Ausgesetztsein vor Gott abnehmen. Denn die Theologie ist 
gegenüber der religiösen Erfahrung immer etwas Zweites, etwas Abgelei- 
tetes. Sie deutet die religiöse Erfahrung, schließt sie auf, macht sie be- 
wußt, kann sie aber nie ersetzen: ebensowenig wie eine Konzertkritik die 
Aufführung. Auch weiß im Grunde jeder Priester, daß man •konfektio- 
nierte" Predigten nicht einfach übernehmen kann. Denn eine Einsicht, 
die nicht durch einen selbst hindurchgegangen ist, kann auch den andern 
nicht wirklich erreichen, man merkt ihrem Sprecher das Angelernte im- 
mer an. 

Kein Wort - und schon gar nicht in der Verkündigung - darf sich selbst 
überlassen bleiben, man darf es nicht •losschicken", als ob es einem an- 
dern, und nicht einem selbst gehören würde. Gerade im religiösen 
Sprachgebrauch muß die enge Verbindung zur Person des Sprechers 
spürbar bleiben. Wo das nämlich nicht der Fall ist, werden Kirchenleute, 
ohne es vielleicht zu merken, zu Anti-Zeugen. Wenn sie nämlich eine Hal- 
tung vermitteln, die sich nicht darum kümmert, was für einen Sinn, wel- 
che Botschaft ein Wort hat, der es hingegen nur darauf ankommt, daß et- 
was vorgeschrieben bzw. vorgedruckt ist.5 

5 Vgl. dazu W. Kraus, Nihilismus heute oder die Geduld der Weltgeschichte. Wien 1983. Un- 
ter den Spielarten des Nihilismus führt der Autor auch den •klerikalen" an, der sich in der 
•Pflege einer starren, leblos gewordenen Struktur" (18 f.) äußert. Man kann sich in der Tat 
manchmal fragen: Wieviel von dem, was im Gottesdienst gesprochen bzw. gelesen wird, 
ist dem Sprecher wirklich ein Anliegen? Kommt es aus seinem Herzen? Wirken z.B. die 
Fürbitten nicht oft wie ein reiner Formalismus? 



, Verkündigung als Sprachgeschehen 11 

Ist das religiöse Wort wirklich Ausdruck seines Sprechers? Ist es Epi- 
phanie eines gläubigen Herzens? Jede Besinnung auf die Sprache der 
Verkündigung muß bei solchen Fragen beginnen. In diesem Zusammen- 
hang ist vielleicht ein kurzer Hinweis auf die Theorie der •Inneren Spra- 
che" des russischen Linguisten L. S. Wygotski von Interesse6. Darunter 
versteht er jene unsyntaktischen, nur in Prädikaten formulierten sponta- 
nen Reaktionen des Bewußtseins auf das, was ihm begegnet. (•Oh je!", 
•Schon wieder!", •Gemeinheit!", Herrlich!" ...) 

Im Anschluß daran kann man sich die Frage stellen, welche Reaktio- 
nen die religiösen Dinge: Gottesdienst, Bibel, Beichte etc. beim Verkün- 
der auslösen. Denn jene bilden den Wurzelgrund für den religiösen Aus- 
druck, und die Verkündigung beginnt schon dort. Es gibt keine gute Ver- 
kündigung, wenn die •innere Welt" des Verkünders nicht bei den Dingen 
ist, die er bezeugen soll7. Die Frohbotschaft kann nicht wirken, wenn sie 
•aus dem Munde trauriger und mutlos gemachter Verkünder" kommt, sie 
braucht •Diener des Evangeliums, deren Leben voller Glut erstrahlt, die 
als erste die Freude Christi aufgenommen haben ..."8 

2.2. Der Verkünder als Zeuge 

Ich glaube, die Problematik, vor der heute die Verkündigung steht, zeigt 
immer deutlicher, daß man sie aus dem Kontext der Wissensvermittlung 
herauslösen und ihr wieder den Grundcharakter des Zeugnisses zurück- 
geben muß. Wissensvermittlung kann auf persönliche Erfahrung weitge- 
hend verzichten - obwohl jeder Lehrer weiß, daß ihr Mitschwingen in der 
Pädagogik sehr förderlich ist. 

Aber die Verkündigung als Zeugnis beruht auf der persönlichen Glau- 
benserfahrung, sie ist die Frucht des beständigen Bemühens um den Wil- 
len Gottes im eigenen Leben. Das •Zeugnis Gottes" (1 Kor 2,1), um das 
es in der Verkündigung zuerst geht, wächst hervor aus dem gläubigen 
Selbsteinsatz des Zeugen. 

Wenn man also die Verkündigung im Hinblick auf den •Ausdruck des 
Sprechers" betrachtet, ist sie wesentlich sein religiöses Zeugnis, Aus- 
druck seiner Glaubenserfahrung. Um das Gesagte zu verdeutlichen, 

6 L. S. Wygotski: Denken und Sprechen. Aus dem Russischen übersetzt von G. Sewekow. Mit 
einer Einleitung von Th. Luckmann. Frankfurt 1986. (Erstausg. Moskau 1934). Wichtig für 
unseren Zusammenhang ist das Kapitel 7 (•Gedanke und Wort") . 
7 •Den Inhalt des Zeugnisses bildet... eine religiöse Wahrheit, von der der Zeuge aufgrund 
seines Erlebens überzeugt ist, also eine religiöse Gewißheit, deren Inhalt er darum mit 
Nachdruck vertritt, für deren Anerkennung er sich einsetzt ..." (Strathmann, Martys, in: 
ThWBNTW, 477 - 520, 487.) Hervorhebung von mir. 

8 Paul VI., Enzyklika •Evangelii nuntiandi". 1976, Nr. 80. 



Willibald Hopfgartner 12 

möchte ich eine Episode anführen, die mir aus der Biographie C. G. 
Jungs erzählt wurde: Dessen Vater habe einmal über die Dreifaltigkeit ge- 
predigt. Von kindlicher Neugier getrieben, habe der Bub nachher mehr 
darüber wissen wollen. Der Vater habe ihn aber abgefertigt mit der Ant- 
wort: •Laß mich in Ruhe, ich habe mich schon die ganze Woche mit der 
Dreifaltigkeit geplagt, und außerdem verstehst du das ohnehin nicht." 

Dieses Beispiel macht deutlich, daß die Weitergabe eines Wissens und 
das Zeugnis je verschiedenen Ebenen angehören: Es kann jemand durch- 
aus etwas wissen, von dem er aber dennoch kein Zeuge ist. Denn das 
Zeugnis verlangt einen Menschen, der mit seiner Existenz das Wort, das 
er spricht, ausfüllt. Nur so wird es auch aufgenommen, oder anders ge- 
sagt: bekommt es jene Qualität, die es zu einer persönlichen Botschaft 
und damit für den Hörer wertvoll macht. •Der heutige Mensch hört lieber 
auf Zeugen als auf Gelehrte, und wenn er auf Gelehrte hört, dann des- 
halb weil sie Zeugen sind".9 

Im Zeugen ist der Bezeugte gegenwärtig. Das ist es, was den Hörer be- 
wegt. Denn der hungert zuletzt •nach dem ermutigenden, stärkenden, be- 
glückenden Gewahrwerden der Gestaltwerdung Christi im Verkündigen- 
den, in seiner je ihm allein eigenen einmaligen Lebendigkeit mit allen 
Licht und Schattenseiten".10 

In erster Linie kommuniziert der religiöse Mensch durch sein Sein - 
und das weit über die Worte hinaus - dann erst durch das, was er sagt. 
•Cor ad cor loquitur": dieses Wort von Kardinal Newman kann darum 
als eigentliches Axiom religiösen Sprechens bezeichnet werden. Und eine 
Bestätigung dafür erhalten wir vom großen Vermittler des Zen-Buddhis- 
mus, Karlfried Graf Dürkheim: •Nicht wasäzr Meister sagt, ist wichtig, 
sondern wie er es sagt und daß er es sagt. Denn das Gesagte wirkt nur, 
wenn der Sagende es selbst ist."n 

3. Die Verkündigung in ihrem Hörerbezug 

Es gehört zum Geheimnis der Inkarnation, daß sich das Göttliche Wort 
(ohne irgendwelche Ausgrenzungen) der Auffassungsgabe, der Neugier, 
dem Sinnverlangen, dem verwundeten Herzen der Menschen zuneigt, um 
sie mit seiner Wahrheit, mit seinem Licht zu erfüllen. 

'Ebd., Nr. 41. 
10 A. Scholl, Spirituelle und rationale Begriffe. Beobachtungen und Überlegungen zu Wesen 
und Erscheinung religiöser Sprache, in: IKZ Communio 22 (1993), 240. 
11 Zitiert ebd., 245 (Aus: Der Ruf nach dem Meister. Die Bedeutung geistiger Führung auf 
dem Weg zum Selbst. Bern u. a. 1986, 64.) Hervorhebungen von mir. 



Verkündigung als Sprachgeschehen 13 

Auch die Verkündigung wendet sich virtuell an alle Menschen. •Geht 
hinaus in alle Welt" (Mk 16,15): niemand wird ausgeschlossen. Die Ver- 
kündigung ist also weder geographisch noch gruppenspezifisch einge- 
schränkt. Noch weniger darf sie auf den innerkirchlichen Bereich fixiert 
werden. Daraus ergeben sich zwei kennzeichnende Merkmale des ver- 
kündigenden Wortes. 

3.1. Solidarisches Wort 

Die Verkündigung wird aus einer Grundsolidarität mit den Menschen ge- 
sprochen, die ein abschätziges Urteil über sie verbietet. Der Verkünder 
hat vielleicht manche Glaubenserfahrung seinen Hörern voraus, öfter 
wahrscheinlich eine •theologische Sprachkompetenz", dennoch bleibt er 
wesentlich ein Mit-Mensch unter ihnen. Wenn es vom göttlichen Hirten 
heißt, daß er •in allem seinen Brüdern gleich sein mußte" (Hebr 2,17), so 
gilt das gewiß nicht weniger von jenen, die als Hirten und Zeugen aufsein 
Beispiel verpflichtet sind. 

Um das zu verdeutlichen, möchte ich an den zu seiner Zeit als Sensa- 
tion empfundenen Besuch von Papst Johannes XXIII. im Gefängnis Re- 
gina Coeli' erinnern, wo er den Insassen einige mit •Polizei" und •Strafe" 
zusammenhängende Familienepisoden erzählte. Der •gütige Papst" 
baute seinen Zuhörern zunächst eine Brücke, nicht um eines Tricks wil- 
len, sondern um diese Grundsolidarität zum Ausdruck zu bringen. •Das 
Werk der Evangelisierung setzt im Verkündiger eine stets wachsende brü- 
derliche Liebe zu den Menschen voraus".12 

Denn eine der häufigsten Klagen, die die Hörer der kirchlichen Ver- 
kündigung äußern, betrifft den geringen Sinn für die Belastungen des Le- 
bens, das fehlende innere Mittragen des Kreuzes, das jedem Christen auf- 
erlegt ist. •Sie verstehen ja gar nicht, was sie da sagen" - so denken viele 
Zuhörer. In solchen Zusammenhängen ist wohl auch die geschichtlich re- 
gelmäßig wiederkehrende Kritik an den •Klerikern" zu sehen. In der Tat: 
Was ist Klerikalismus anderes als ein überlegenes Gebaren, das verkün- 
det, ohne Anteil zu nehmen? 

Es wird, glaube ich, zu selten das eigentliche Formalobjekt der Verkün- 
digung erwogen, nämlich Jesu Wort: •Kommt her, die ihr mühselig und 
beladen seid, ich will euch Ruhe schenken" (Mt 11,28). Kierkegaard hat 
seiner •Einübung im Christentum" eine lange Meditation dieser Worte 
vorangestellt. Denn der Verkünder muß, um •Durchgeber" der Frohen 
Botschaft zu sein, sich ganz in dieses Wort hineinversenken - freilich als 

12 Paul VI. (Anm. 8), Nr. 79. 



Willibald Hopfgartner 14 

einer, der die erlösende Wahrheit dieses Wortes an sich selbst erfahren 
hat. 

Wer verkündigt, muß also einer sein, der das Belastende, die Zweifel, 
die Unzufriedenheit mit dem Lebensschicksal, die inneren Widerstände 
der Hörer in sich einlassen muß, damit er das alles, aus seiner eigenen er- 
lösenden Christusbegegnung heraus, ansprechen und überwinden helfen 
kann. Darin besteht die spezifische Vermittlungsaufgabe der Verkündi- 
gung. 

3.2 Befreiendes Wort 

Der Verkünder ist, wie Mose, zunächst Zeuge des Elends seines Volkes 
(Ex 2,11). Er ist aber darüber hinaus auch der Verkünder göttlicher Hilfe 
und Führung. Gerade als jemand, der andere zum Vertrauen darauf füh- 
ren soll, ist er zugleich leidender Erzieher seines Volkes, der Mißtrauen 
und Ablehnung von Seiten derer erfährt, denen er doch helfen wollte.13 

Auch das Wirken Jesu kann man unter diesem Aspekt betrachten. Er er- 
lebt - gerade aufgrund seiner Lehre und helfenden Anteilnahme am 
Schicksal der Leidenden - den Widerstand seiner Zeitgenossen.14 

Die erzieherische, die pädagogische Liebe stellt Anforderungen, muß 
auch Dinge sagen, die man nicht gerne hört, die unbeliebt machen. Erzie- 
hung ist aber nicht das Gegenteil von Liebe, sondern wesentlich zukunfts- 
orientierte, langfristige Menschenbegleitung. Die Schriftstellerin Ga- 
briele Wohmann nennt diesen Dienst eine •bergführerartige Arbeit", in 
der es keinen •Kniefall vor dem Unterhaltungsbedürfnis der Zeitgenos- 
sen" geben darf. •Mitleidig und auch mahnend soll sie (i.e. die Kirche) 
den Menschen darin unterstützen, Gottes zu bedürfen".15 

Als pädagogische Liebe stellt die Verkündigung den Hörern immer 
auch einen Überstieg zu mehr Freiheit, eine Befreiung vor Augen. Sie be- 
wirkt im Hörer eine Zunahme an Seinskraft, so daß er bekennen kann: 
• Vorher lebte ich mit einer Last, die mich fast erdrückt hätte -jetzt ist sie 
mir leichter geworden", oder: •Nun habe ich wieder neue Kraft." In ei- 
nem solchen Unterschied zwischen dem •Vorher" und dem •Jetzt" liegt 

13 Vgl. dazu eindrucksvoll C. M. Martini: Dein Stab hat mich geführt. Geistliche Weisung 
von Mose zu Jesus. Freiburg u. a. 1981. 
14 Das Sprechen Jesu besteht wesentlich darin, •daß er selbst in ein liebendes Zuvorkom- 
men einstimmt und appellierend dazu auffordert, in das liebende Zuvorkommen Gottes 
durch die Umkehr einzustimmen." (B. Casper: Sprachphilosophische Überlegungen im Hin- 
blick auf das Sprechen Jesu, in: Jesus. Ort der Erfahrung Gottes. Freiburg u. a. 1976, 69-94, 
89 f.) 
15 In: K.-J. Kuschel, •Ich glaube nicht, daß ich Atheist bin". Neue Gespräche über Religion 
und Literatur. München-Zürich 1992, 102. 



Verkündigung als Sprachgeschehen 15 

das Wesen der religiösen Erfahrung, ereignet sich je neu der Auszug aus 
Ägypten, das Leben mit dem Manna. Nicht in einer für lange Zukunft ge- 
sicherten Existenz, sondern in jener Demut, die sich mit der täglich ge- 
währten •Ration" zufriedengibt. 

Insofern unterscheidet sich die christliche Verkündigung immer von 
Sekten, Ideologien und •großen Worten" anderer Heilsangebote, die vor- 
geben, die •ein für allemal gültige" Lösung der Lebensprobleme zur Ver- 
fügung zu haben. 

Mit einem Wort: Im Hinblick auf den Hörerbezug der Verkündigung - 
ihren Appellcharakter - konnten wir zwei wesentliche Merkmale beob- 
achten. Das erste ist ihre Bereitschaft, auf die Lebenssituation des Hörers 
zu achten. Der nicht explizite, sondern implizite Appell an den Hörer 
würde also lauten: •Ich stehe auf deiner Seite"; •wer du auch seiest, ich 
will dich nehmen, wie du bist". Aus dem Wort des Verkünders sollte das 
•Ja Gottes" zu jedem Menschen durchklingen (vgl. 2 Kor 1,20). Das Bei- 
spiel Jesu, der niemand von sich weist, das Kontaktgenie des Apostels 
Paulus, das ihn alle •Kategorien" von Menschen ansprechen läßt, sagen 
besser als jede Theorie, was mit dieser Nähe zu den Menschen gemeint 
ist. 

Das zweite Merkmal des •Appells" wäre dann die Einladung zu einem 
Weg in die Freiheit. Die pädagogische Liebe sagt den Menschen, daß sie 
in der Kraft des Glaubens, aus der stets neuen Begegnung mit Christus 
noch viel mehr Freiheit, Stärke und Mut schöpfen können, als sie ahnen. 

4. Die Verkündigung in ihrer Darstellungsfunktion 

4.1. Sprache und Geheimnis 

Vor- und außerchristlich gilt: •Gott als Geheimnis der Welt" (Eberhard 
Jüngel) •kann und kann nicht" - wie es bereits bei Heraklit in einem be- 
rühmten Fragment über den •Logos" heißt16 - mit dem Wort des Men- 
schen bezeichnet werden. Er kann, ja muß vom Menschen bezeichnet 
werden, weil dieser Gott zuallererst ja anrufen will, weil der Mensch im 
Gebet spontan und unreflex einen Zugang zu ihm hat.17 

Andererseits gilt auch: Gott kann nicht bezeichnet werden, weil er sich 

16 Diels-Kranz 22 B 32 in: Die Vosokratiker I. Auswahl... von Jaap Mansfeld. Griechisch- 
Deutsch. Stuttgart 1983, 256. 
" Das Wort ,Gott' bedeutet seiner indogerm. Wurzel nach entweder ,•das Angerufene' 
oder ,das (Wesen), dem man Opfer bringt'". (H. Eggers, Deutsche Sprachgeschichte I. Das 
Althochdeutsche. Hamburg 1963, 112.) 



Willibald Hopfgartner 16 

den einengenden Begriffsbestimmungen zuletzt entzieht - wie es die ne- 
gative Theologie seit jeher gelehrt hat.18 Alles von Gott Gesagte bleibt in 
einer unauflöslichen Spannung zwischen dem Aussagbaren und dem je 
größeren Geheimnis. •Si comprehendis non est Deus" (Augustinus). 

Die christliche Verkündigung nun spricht von •Gott als Geheimnis der 
Welt", insofern sich dieses Geheimnis in besonderer Weise den Men- 
schen eröffnet hat, dem auserwählten Volk Israel zuerst, und bis zum äu- 
ßersten schließlich in der Person dessen, der vom unsichtbaren Gott 
•Kunde gebracht" hat (Jo 1,17), der dessen •Bild" ist (2 Kor 4,4; Kol 
1,15): im •Menschen Jesus Christus" (2 Tim 2,5), in dem •die Güte und 
Menschenliebe Gottes erschienen ist" (Tit 3,4). 

Jede Verkündigung nimmt darum bei ihm als ihrem •Urheber"19 ihren 
Ausgang und kann letztlich nur durch ihn, in seinem Geist geschehen. 
Das Sprechen von Gott hat also im Christentum sein Fundament in die- 
sem Gott selbst, der sich zum Menschen herabneigt, sich ihm mitteilt und 
ihn zu seinem Zeugnis beruft: •Wie soll jemand verkündigen, wenn er 
nicht gesandt ist?" (Rom 10,14). Und so möchte es scheinen, daß es der 
Verkünder hinsichtlich der Darstellungsfunktion seines Sprechens ei- 
gentlich leicht hätte, da ihm doch sein •Inhalt" in göttlicher Initiative er- 
schlossen wurde. 

Ein bloßes •Übernehmen" oder •Wiederholen" der Offenbarung 
reicht aber nicht aus, denn die Verkündigung fordert - wie wir gesehen 
haben - den Sprecher als Mensch ganz ein. Der Verkünder steht vor Sinn- 
gehalten, die ihm nicht einfach zur Verfügung stehen, sondern die ihm 
nur in der liebenden Betrachtung dieses Wortes und im Bemühen, es zu 
leben, •sagbar" werden. 

Wo man sich dessen nicht bewußt ist, wird das Sprechen von Gott ideo- 
logisch, dient es dazu, •andere" Absichten zu verschleiern. So etwa, wenn 
der Gottesbegriff als Funktion innerhalb eines Gedankengebäudes •ge- 
braucht" oder als •Formel" zur Stützung gesellschaftlicher Wertvorstel- 
lungen verwendet wird. Wenn jedoch von göttlichen Dingen in solcher 
Verengung bzw. Vereinnahmung gesprochen wird, provoziert das den 
Widerstand von zweifacher Seite: von sehen der persönlichen (propheti- 
schen) Gotteserfahrung, aber ebenso von seiten der Vernunft und der wis- 
senschaftlichen bzw. philosophischen Erkenntnis. 

Die Heiligen z. B. •überholen" die um ihr System besorgte Sprache der 
Theologie durch Weite und innere Erfahrung, die sie aus der Betrachtung 

18 Dieser Vorbehalt geht über die Theologie hinaus: •Es ist nämlich Sprache in jedem 
Falle nicht allein Mitteilung des Mitteilbaren, sondern zugleich Symbol des Nicht-Mitteil- 
baren" (W. Benjamin, Angelas Novus. Ausgewählte Schriften 2, Frankfurt 1988, 25). 
19 Paul VI. (Anm. 8), Nrr. 7, 14, 16. 



Verkündigung als Sprachgeschehen 17 

der göttlichen Offenbarung schöpfen. Die Texte der Mystiker verfügen 
über einen Reichtum, den die Theologie häufig erst im Nachhinein ge- 
danklich auszufalten versuchen kann. 

Wir haben andererseits den Widerspruch der wissenschaftlichen Ver- 
nunft gegenüber einer systemgebundenen kirchlichen Theologie, wie er 
im •Fall Galilei" paradigmatisch hervortritt; aber auch eine philosophi- 
sche Kritik wie Nietzsches Wort •Gott ist tot" kann sich gegen das system- 
gebundene und damit ideologieverdächtige religiöse Sprechen richten. 
So etwa, wenn ,Gott' - wie es im 19. Jahrhundert häufig der Fall war - 
zum Garanten gesellschaftlicher Normen gemacht oder zur Rechtferti- 
gung politischer Ziele mißbraucht wird. Es ist bemerkenswert, daß der- 
selbe Nietzsche später davon spricht, daß ,Gott' wiederkehren wird, daß 
er sich nur •häutet", indem er den Morälismus abstreift, mit dem er 
(kirchlich) weithin gleichgesetzt worden war20. 

Für die Verkündigung entscheidend ist, daß das christliche Sprechen 
über Gott nicht beim Wort endet, sondern über das Wort hinauszielt, das 
Wort nur •wie eine Leiter" (Wittgenstein) benützend, um darauf zum Ge- 
heimnis hinaufzusteigen. Für die Theologie sagt es uns Thomas von 
Aquin: •Actus credentis non terminatur ad enuntiabile, sed ad rem"21 - 
•der Akt des Glaubens richtet sich nicht auf das Aussagbare, sondern auf 
die damit gemeinte Sache", die als solche jedoch nie restlos ins Wort ge- 
bracht werden kann. 

Diese grundlegende Unterscheidung zwischen Wort und angezielter 
Sache bewahrt das christliche Sprechen von Gott vor dem Fundamenta- 
lismus - wenn es auch immer wieder Tendenzen in diese Richtung gibt - 
und verleiht ihm jene Freiheit, die wesensmäßig zur Dynamik der Ver- 
kündigung gehört. Denn die res, die darzustellende Sache, bleibt zuletzt 
immer das Geheimnis Gottes, das zugleich immer eines der Liebe und 
Gnade ist. Davon zu sprechen ist die den ganzen Menschen: Herz, Seele, 
Verstand und Vernunft einfordernde Aufgabe des Verkünders. 

4.2. Drei Gefahren, das Geheimnis zu verlieren 

Es gibt drei Verengungen religiösen Sprechens, die die Verkündigung be- 
drohen. Die erste möchte ich die biblizistische nennen: Man sagt, was in 

20 •Ihr nennt es die Selbstzersetzung Gottes; es ist aber nur seine Häutung: er zieht seine 
moralische Haut aus! Und ihr sollt ihn bald wiedersehen, jenseits von Gut und Böse." In: 
E. Biser (Hg.): Nietzsche für Christen. Eine Herausforderung. Freiburg 1983, 146. (Aus dem 
Nachlaß). 
21 S. Th. II•II, q 1, a 2 ad 2. Zitiert in: H. U. v. Balthasar, Die Wahrheit ist symphonisch. 
Aspekte des christlichen Pluralismus. Einsiedeln 1972, 56. 



Willibald Hopfgartner 18 

der Bibel steht, was die Propheten, was Jesus oder Paulus •damals" ge- 
sagt haben. Das Damals wird naiv für das Heute genommen - einer der 
Gründe, warum viele Menschen biblische Predigten wenig schätzen und 
darüber klagen, die Lebensprobleme des heutigen Menschen würden 
nicht beachtet. Vielleicht sollte man sich deshalb die spezifische Leistung 
der Exegese für die Verkündigung in Erinnerung rufen: Sie liefert durch 
ihren Rückgriff auf den historischen Hintergrund und mit der Erfor- 
schung der Entstehung eines Textes dessen Interpretationsrahmen. 

Um aber das eigentliche Bild, das sich in diesem Rahmen befindet, 
sichtbar zu machen, d. h. den Text in seiner Botschaft zu erschließen, be- 
darf es eines eigenen Verfahrens. Dieses besteht in einer Erkenntnis- 
weise, die die Entsprechung zwischen dem •Heute" und dem •Damals" 
zu erfassen vermag. Dazu muß ich meine eigene und die Lebenslage der 
Menschen, die gesellschaftlichen Fakten ebenso •lesen" können wie den 
biblischen Text - und dieser Teil kam in der wesensgemäß rückwärtsge- 
wandten historisch-kritischen •Leseweise" der Exegese nicht selten zu 
kurz. Neuerdings rückt daher die Frage der geeigneten Methoden zu •Ak- 
tualisierung von Texten"22 zu Recht wieder mehr in den Vordergrund, zu- 
mal es ja in der Tradition der •Lectio divina" viele Anregungen dazu gibt. 
Eine Schriftauslegung, in der ich nicht mich selbst und meine Lebenswelt 
mitbedacht habe, wird den Adressaten nicht erreichen. 

Die zweite Engführung möchte ich die dogmatistische nennen. Man 
wiederholt, was im Katechismus steht, in der Enzyklika, im Hirtenbrief. 
Alle diese Texte sind aber wesentlich Zusammenfassungen, Denkan- 
stöße, Erkenntnishilfen, die ihren Sinn erst in der reflektierten Anwen- 
dung auf eine konkrete Situation erhalten23. 

Wenn ein Text Gegenstand der Verkündigung werden soll, muß er in 
Begreifen und Anwenden •durch den Verkünder hindurch". Das aber 
•verändert" den Ausgangstext insofern, als dieser sich nun mit der Erfah- 
rung des Benutzers füllt. Dabei werden einzelne Aspekte des Textes her- 
vor, andere zurücktreten. •Wir müssen sehen und theologisch-dogmatisch 
genauer würdigen, daß ein in sich kohärentes Lehrgebäude so lange nicht 
interessiert, sich wie eine Hülse ohne Inhalt anfühlt, wie nicht spürbar 
wird, daß und wie die Botschaft den Boten in seiner Subjektivität formt - 
als lebenslanger, alle Kräfte in Anspruch nehmender Prozeß".24 Aus sol- 

22 Vgl. das gleichnamige Kapitel in: W. Egger, Methodenlehre zum Neuen Testament. Ein- 
führung in linguistische und historisch-kritische Methoden. Freiburg u. a. 1987, 209-222. 
23 Insofern ist Bischof W. Eggers Wort vom konkretisierenden •Weiterschreiben" seines 
Hirtenbriefes (•Denkt an diefönf Brote ..." Unsere Sorgeför Mensch und Schöpfung. Ein 
Hirtenbrief zum Weiterschreiben. Bozen 1992) in den Gemeinden sehr zutreffend gewählt. 
24 A. Scholl (Anm. 10), 239, Hervorhebung dort. 



Verkündigung als Sprachgeschehen 19 

chen Zusammenhängen heraus konnte man sogar sagen: •Die Verkündi- 
gung ist in ihrem Wesen nicht bloß die vereinfachende Repetition der 
Theologie, sondern geht ihr voraus".25 Der Verkünder vollzieht nämlich 
je neu die innere Hinordnung der Botschaft auf die Lebenssituation, in 
der er mit den ihm anvertrauten Menschen steht. 

Die dritte Engführung heiße ich die aktualistische. Man zählt die Pro- 
bleme der eigenen Zeit auf, von •Abtreibung" bis •Ausländerfrage" - um 
nur die Stichworte des Anfangsbuchstabens zu nennen - bleibt aber bei 
ihrer Beschreibung stehen oder verbindet sie mit dem Appell, •etwas zu 
tun". Der Mangel dieser Verkündigung besteht darin, daß hier vom Han- 
deln Gottes nicht mehr die Rede ist. Der •Exodus", der •Überstieg" vom 
Dunkel zum Licht, dieser wesentliche Horizont der Verkündigung, er- 
scheint im besten Fall als eine vom Hörer zu erbringende Leistung - was 
bei gehäuftem Gebrauch dieses Argumentationsmusters zur Frustration 
der Hörer führt. Wenn sie nichts mehr erfahren von dem, was dem Men- 
schen gnadenhaft zuteil wird, und wenn an dessen Stelle ein •Schreckens- 
katalog" oder die Verlautbarung von organisatorischen Maßnahmen tritt, 
verliert die Verkündigung ihre erlösende Kraft. 

5. Verkündigung als Mitwirken-Dürfen an einem Wunder 

Alles Sprechen von Gott geht ursprünglich aus dem Angesprochen-Wer- 
den durch Ihn hervor und ist also Antwort des Menschen. Der Ursprung 
der Verkündigung liegt darum in der Kontemplation. Sie beginnt damit, 
daß man die Geheimnisse Gottes •im Herzen bewahrt" (Lk 2,19), daß 
man mit Gottes Wort und Wirken innerlich beschäftigt ist. In der Tat: der 
Mensch spricht ursprünglich nicht von oder über Gott, sondern mit und 
zu ihm. Mit einem Begriff der Theologie gesagt: die lex orandiist der Ur- 
sprung der lex credendi - und damit auch der Verkündigung. 

Aus dem •Wohnen" des Verkünders bzw. Hirten im Hirten Christus 
wird auch der Glaube der Gemeinde - so Nikolaus von Kues - •gezeugt". 
Das ist das erste Wunder der Verkündigung: •Sieh, der gute Hirte hat 
durch den Glauben den Guten Hirten, nämlich Christus, in sich, und er 
zeugt durch den Glauben in den ihm Anvertrauten den Hirten, nämlich 
Christus".26 

25 K. Rahner, Dogmengeschichte, in: Herders Theologisches Taschenlexikon II, 69-77, 77. 
Hervorhebung von mir. 
26 Aus Sermo CCLXXX (Ego sum pastor bonus), erstmals veröffentlicht in: W. Lentzen- 
Deis, Den Glauben Christi teilen. Theologie und Verkündigung bei Nikolaus von Kues (= 
Praktische Theologie heute, 2) Stuttgart 1991, 215-235, 226. 



Willibald Hopfgartner 20 

Die Verkündigung ist in ihrem Appellcharakter solidarisch und anti- 
pharisäisch. Insofern steht sie gegen die in jeder Gesellschaft vorhandene 
Tendenz zur Ausgrenzung von Schuldigen, zu Schuldzuweisungen gemäß 
dem Sündenbockmodell. Das alte Prinzip, •die Sünde - nicht der Sünder 
wird verurteilt", bekommt in diesem Zusammenhang eine ganz neue Ak- 
tualität. Denn die Verkündigung gibt dem Menschen eine Chance; sie 
verurteilt das Böse, nicht die Täter; sie spricht den Menschen in seinem 
guten Willen an und ermutigt ihn zum Vertrauen auf Gottes Vergebung 
und auf die Möglichkeit zum Neubeginn. 

Nach dem Beispiel Jesu ein Freund der Sünder sein: dann weckt der 
Verkünder im schuldverhafteten Menschen eine neue Bereitschaft zur 
Begegnung mit Gott. Freilich, bis die Verkündigung dahin kommt, wird 
in der Kirche •atmosphärisch" noch ein längerer Weg zu gehen sein. 

Die Verkündigung stützt sich auf die Logik des Herzens: •Das Herz hat 
seine Gründe, die der Verstand nicht kennt".27 In der Tiefe seiner Exi- 
stenzerfahrung weiß der Mensch um vieles, das er auf der Ebene des Ver- 
standes nicht zuläßt. Glaubensdinge leuchten dem Herzen ein, nur 
schwer dem Verstand. Deshalb haben Gottesbeweise, bei all ihrer Faszi- 
nation, kaum je Bekehrungen bewirkt. 

Unsere Kultur privilegiert die Argumentation des Verstandes und dis- 
kreditiert das Licht des schauenden Herzens. Aber es ist nicht ratsam, 
Glaubensdinge unbedingt auf die Ebene unwiderlegbarer Rede bringen 
zu wollen. Sie können ihre Wahrheit viel leichter im schlichten Glaubens- 
zeugnis, im Erzählen von erlebter Nähe Gottes entfalten. Der Hörer er- 
lebt dann, daß hier •Sprache geschieht"28, nicht reproduziert wird. 

Die Sprache des Glaubens lebt zudem aus der Faszination der Bilder - 
die ganze Hl. Schrift ist Beleg dafür. Selbst in den begrifflich-theologi- 
schen Traktaten in der Art des Römerbriefs finden wir hymnenartige Ab- 
schnitte, rhetorische Zuspitzungen, verstreute Sprachwunder, die das Ge- 
dankliche der Argumentation mit der Anschaulichkeit der Bilder verbin- 
den. Denn •Metaphern bilden das Gemeinte dem Vorstellen, Denken 
und Sprechen ein"29, sie sind besser als Begriffe in der Lage, das Bewußt- 
sein zu stützen, zu ermutigen, zu orientieren. 

Heute ist der religiösen Sprache die Bildkraft weitgehend verlorenge- 
gangen. Dieser Prozeß hat mit der Aufklärung eingesetzt, als die noch tief 
von den Künsten geprägte kirchliche Welt (man denke an das literarische 
Kirchenlied, an die Oratorien, Kantaten, an die Bilderwelt in den Kir- 

27 B. Pascal, Pensees. Übertragen und herausgegeben von E. Wasmuth, Heidelberg 1978, 141 
(Nr. 277). 
28 B. Casper (Anm. 14), 76. 
29 J. Werbick, Bilder sind Wege. Eine Gotteslehre. München 1992, 66. 



Verkündigung als Sprachgeschehen 21 

chen etc.) nach und nach unter die Herrschaft des begrifflichen Wortes 
geriet. Und so ist denn heute die liturgische Sprache z. B. weitgehend aus- 
getrocknet und formelhaft. Die neuen Hochgebete etwa enthalten keine 
poetischen Bilder mehr, die mit den Bildern der Opfertheologie aus dem 
alten römischen Kanon zu vergleichen wären - die freilich ihrerseits 
heute nicht mehr wirken, weil ihnen der kulturelle Hintergrund abhanden 
gekommen ist30. 

Wo Bilder verwendet werden, darf die ihnen eigene Logik nicht miß- 
achtet werden. Sonst entstehen •schiefe Bilder", die nicht veranschauli- 
chen, sondern verwirren.31 Wenn jemand z.B. in seinem Eifer sagt, •der 
Glaube soll ansteckend sein wie Aids oder Cholera", dann haben wir hier 
einen eklatanten Verstoß gegen die Bildlogik. (Wer zu glauben beginnt, 
will sich gewiß nicht als •Opfer einer Epidemie" betrachten.) Ein weite- 
rer sprachlicher Mangel besteht auch darin, daß in vielen liturgischen 
Texten die Appelle an das Tun dominieren, statt daß sie das erlöste Sein 
des Menschen feiernd erschließen. Verkündigung wird ohne preisende, 
dankende, anbetende Sprache zu einem langweiligen Moralisieren. 

Wenn hingegen •eine ungekünstelte Rede eine Leidenschaft oder ihre 
Wirkung schildert, findet man in sich selbst die Wahrheit dessen, was 
man hört, von der man nicht wußte, daß man sie besaß, und deshalb ist 
man bereit, den zu lieben, der sie uns empfinden läßt, denn er hat uns ge- 
zeigt, was wir besitzen, nicht was er besitzt".32 Der Verkünder übt eine der 
sokratischen vergleichbare religiöse •Hebammenkunst" aus, insofern 
durch sein Wort Menschen eine •Wiedergeburt" erleben. (Vgl. Joh 3,3) 

In seiner kleinen Schrift • Über den ^//"schreibt einer der großen theo- 
logischen Sprachdenker, der als •Magus des Nordens" bezeichnete Jo- 
hann Georg Hamann: •Wenn man endlich schreibt, wie man denkt..., so 
wird diese Übereinstimmung mit sich selbst, welche ... die innere Wahrheit 
des Styls ausmacht, alle möglichen Wirkungen hervorbringen ... Gut zu 
schreiben erfordert zugleich gut zu denken, gut zu empfinden, und sich gut 
auszudrücken ... Nichts muß übertrieben seyn, sondern natürlich aus dem 
Grunde der Sache selbst fließen, und auf den Mittelpunkt abzielen, der 
alle unsere Gedanken auf sich gezogen hat..., und ein schöner Styl wird 

30 Zu den Nöten eines Seelsorgers mit den offiziellen liturgischen Texten: B. Schellenber- 
ger, Wider den geistlichen Notstand. Erfahrungen mit der Seelsorge. Freiburg u. a. 1991, bes. 
das Kapitel •Lob und Feier", 107-134. 
31 Das Fehlen der Rhetorik, der eigentlichen Wissenschaft von den Konstitutionsbedin- 
gungen überzeugungskräftiger Rede in der theologischen Ausbildung mag wesentlich zu 
solchen und anderen kirchlichen •Sprachfehlern" beigetragen haben. 
32 Pascal (Anm. 27), 25 (Nr. 14). Hervorhebung von mir. 



Willibald Hopfgartner 22 

es in der That nur durch die unendliche Fülle der Wahrheiten, die er dar- 
bietet."33 

Besser kann man, meine ich, nicht sagen, wie in einem Text die drei 
Sprachfunktionen ineinanderspielen, konkret: wie sich in der Verkündi- 
gung die innere Haltung des Verkünders mit dem Reichtum der Wahr- 
heit, die er verkündigt, verbindet; und wie auf diese Weise, durch sein 
Zeugnis, in anderen Menschen der Glaube geweckt wird. Das allerdings 
ist auf keiner Stufe eine rein menschliche Leistung. Nochmals mit den 
Worten Hamanns: •Ja ich bekenne, daß ... der Verstand dieses Buchs (i.e. 
die Bibel) und der Glaube an den Inhalt desselben durch nichts anderes 
zu erreichen ist als durch denselben Geist, der die Verfasser desselben ge- 
trieben ,.."34 

In der Tat: Die Verkündigung ist zuletzt nichts Geringeres als das geist- 
gewirkte Weiterschreiben der Offenbarung, die ja mit der Festlegung des 
Kanons nicht einfachhin ans Ende gekommen ist. Die dort •erreichte 
Fülle ist kein Abschluß, viel eher ein Anfang. Der Anfang ... der Ausle- 
gung und Ausgießung der unendlichen Fülle der Schrift in diesen Raum 
der Kirche, deren Reichtum zu erschöpfen die Weltgeschichte aller Zei- 
ten nicht ausreichen wird."35 

So zeigt sich auch der theologischen Besinnung, daß im Sprachgesche- 
hen der Verkündigung die eigentliche Herausforderung der Kirche liegt. 
Aber wie alles, wozu Gott den Menschen auserwählt, übersteigt die Auf- 
gabe der Verkündigung bei weitem das menschliche Vermögen. Darum 
läßt sie den einzelnen Verkünder immer auch seine •Niedrigkeit" (Lk 
1,48) erfahren, und es wird auch die Kirche immer wieder aufgrund von 
Engen und Schwächen in diese •Sprachnot" geraten. Ebenso wahr ist 
aber auch, daß dem Verkünder, wenn er darum bittet, immer wieder auch 
- •gegen alle Hoffnung" (Rom 4,18) - die Gnade geschenkt wird, Dinge 
sagen zu dürfen, die teilhaben am Licht des Wortes Gottes, •das jeden 
Menschen erleuchtet" (Joh 1,9). 

Am Schluß stehe das (leicht gekürzte) •Gebet vor der Predigt" von Ad- 
rienne von Speyr36, das - diesmal von Hörerseite aus und ohne zu überse- 
hen, was durch die Gnade auch einem •schwachen Wort" möglich ist - 
die Themen unserer Betrachtung nochmals zusammenklingen läßt: 

33 [J. G. Hamann]: • Vom Magus des Nordens und der Verwegenheit des Geistes". Ein Ha- 
mann-Brevier. Mit einem Nachwort hg. von Stefan Majetschak. München 1988, 175 f, Her- 
vorhebungen von mir. 
34 Ebd., 46. Hervorhebung von mir. 
35 H. U. v. Balthasar, Verbum caro. Skizzen zur Theologie I, Einsiedeln 3. Aufl. 1990, 27. 
36 In: Ders., Erster Blick auf Adrienne von Speyr. Einsiedeln 1968, 177f. 



Verkündigung als Sprachgeschehen 23 

•Herr, segne nun auch die Worte des Predigers. Erlaube, daß er 
sich selber vergesse, seine Mittelmäßigkeit, den Erfolg, den er erzie- 
len möchte, um einzig und wahrhaft von Dir und Deiner Lehre spre- 
chen zu können. Um die Dinge zu sagen, die alle Hörer erwarten, et- 
was, das wirklich von Dir kommt, mit Deiner Liebe beladen ist, mit 
Deiner Weisheit erfüllt, die nicht die Weisheit dieser Welt ist. Gib, 
daß der Heilige Geist ihn durchdringe, und daß er zu einem echten 
Vermittler Deines Wortes werde. 

Aber gib auch uns Hörern einen guten Geist, auf daß wir wirklich 
Dein Wort vernehmen, nicht nur in unserer Kritiksucht uns ärgern an 
der Mittelmäßigkeit des Gesagten, an der fehlerhaften Weise des 
Ausdrucks, um schließlich einzig noch den Prediger und seine 
Schwachheit zu sehen und nichts mehr von Deinem Wort und Geist. 

Laß uns das Gehörte nicht vergessen, sondern es ausbauen, schenk 
uns die Liebe, die zu solchem Ausbau nötig ist, und schenke uns 
durch diese Predigt ein neues Leben unseres Glaubens, ein Leben, 
das zugleich Gebet und Arbeit in Deiner Liebe sei. Amen." 




