Verkiindigung als Sprachgeschehen

Willibald Hopfgartner, Bozen*

Schon seit einiger Zeit wird die These vertreten, dall die Schwierigkeiten,
die heutige Menschen mit Kirche und Glauben haben, in fundamentaler
Weise mit Fragen der Sprache zusammenhéngen. Die Probleme liegen
»Z.B. in der vielfach unverstdndlichen, lebensfremden Verkiindigungs-
sprache (egal ob sie in vor- oder nachkonziliar gefirbter Wolle vorgetra-
gen wird); oder in der seelenlosen Routiniertheit vieler sonntéglicher Eu-
charistiefeiern; in der Anonymitit der groflen Pfarrgemeinden ...; in der
Hilflosigkeit, zu Gott einen wirklich existenziellen Zugang im Gebet, in
der Meditation und im Gottesdienst finden zu kénnen*.! Hinter dem, was
hier angesprochen wird, stehen in der Tat weitgehend Sprachprobleme.

Der folgende Beitrag mochte einige Anhaltspunkte formulieren, um
die Problematik unvoreingenommen wahrzunehmen, sich darin zu orien-
tieren und einige Perspektiven zu ihrer Losung zu gewinnen.

1. Hinfithrung: das sprachliche Dreieck

Die Verkiindigung des Glaubens nimmt, insofern sie ein Sprachgesche-
hen ist, an dessen allgemeinen GesetzméiBigkeiten teil. Unter Verkiindi-
gung verstehe ich allerdings nicht nur ihre explizite Form in Predigt und
Unterricht, sondern auch jeden anderen kirchlichen Wortdienst, von der
religiésen Kindererziehung bis zur Sprache der Liturgie.

Als Sprachgeschehen spielt sie sich zwischen jenen drei Gré8en ab, die
zusammen das sprachliche Dreieck? bilden:

* Der vorliegende Text ist die iiberarbeitete Fassung eines Referates anlidBlich der Priester-
Fortbildungswoche der Di6zese Bozen-Brixen am Eremo di Montecastello (Gardasee). Er
ist meiner Mutter gewidmel.

' M. Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie. Wiirzburg, 1992, 41 Anm. 24.

2 Vgl. dazu das grundlegende Werk von K. Biihler, Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion
der Sprache. Stuttgart 1978 (Erslausg. 1934), bes. § 2: Das Organonmodell der Sprache,
und als einfithrende Orientierung J. Erben: Deutsche Grammatik. Ein Leitfaden. Frankfurt
1968, 13-22.



Willibald Hopfgartner 8

Darstellung
ER, SIE, ES
ICH DU

Ausdruck —————— Appell

Vom Ich ausgehend ist die Sprache Ausdruck des Sprechers. Dieser
gibt sein eigenes Erleben kund, seine Meinungen und Absichten, spricht
von dem, was ihn bewegt, von Sorgen, Angsten, Freuden, Plinen. Es geht
ihm dabei nicht in erster Linie um Tatsachen, um das Objektive, sondern
in diesem Sprachmodus dominiert das Subjektive, das persénliche Betei-
ligtsein. Ein Mensch offenbart darin immer etwas aus seiner ,,Innenwelt®,
teilt seine Reaktion auf das Erleben der ,,AuBenwelt* mit. In seinem Aus-
druck offenbart sich der innere Mensch.

Je mehr einer sich 6ffnet, umso mehr gewinnt — in der Weise, wie er
sich ausdriickt — seine Personlichkeit Kontur, wird er fiir seine Umge-
bung als Mensch fa3bar, in Sympathie oder Gegensatz ein Bezugspunkt
fiir sie. Wenn hingegen jemand in sich verschlossen bleibt und nichts von
sich mitteilt, oder solange sich einer hinter Schablonen versteckt, wird
sein Gegeniiber Uber ihn im unklaren bleiben und ihm deshalb auch
kaum Vertrauen schenken.

Insofern eine AuBerung vom Ich an das Du gerichtet ist, vom Sprecher
an den Horer, tragt sie den Charakter eines Appells. Dieser Begriff darf
nicht im Sinne eines direkten Einwirken-Wollens verstanden werden.
Denn von mir als dem Sprecher geht, ob ich will oder nicht, wie von ei-
nem Signal eine Wirkung auf den Hérer aus, ,,dessen inneres oder duBe-
res Verhalten es steuert”, so wie der Autofahrer durch Verkehrszeichen
gesteuert wird.? Denn es gibt in der Tat kein ,,neutrales* Sprechen, mein
Wort impliziert stets einen ,,Appell“ an den Hérer: z. B. eine Nachricht zu
beachten, eine Ansicht zu teilen, Anteilnahme zu bekunden, eine Bitte zu
erfiillen, Begeisterung zu zeigen, einen Fehler zuzugeben etc.

Dabei spielt es eine groBe Rolle, ob und wie das Personsein im Adres-
saten beachtet wird. Es ist bezeichnend, daBl man heute so viele AuBBerun-
gen der Mitmenschen als ,,Zumutung“ empfindet: weil man einen Man-
gel an Beachtung, an Respekt in einer AuBerung durchzuspiiren ver-
meint. Aus diesem Grund erleben heute ,,Experten® einen Schwund an
Ansehen: die Menschen wollen nicht einfach mit Informationen abge-
speist, sondern als Gespréchspartner ernstgenommen werden,

Jede sprachliche AuBerung hat einen dritten Pol: die im Wort zur Spra-

3 K. Biihler (Anm. 2), 28.



Verkiindigung als Sprachgeschehen 9

che kommende Wirklichkeit. Darin besteht die Darstellungsfunktion der
Sprache. Sie dominiert auf dem Gebiet der Wissenschaften. Dort kommt
es hauptsichlich darauf an, das Gegebene, den Sachverhalt moglichst frei
von persdnlichen Empfindungen, objektiv also, zur Sprache zu bringen.

In jeder sprachlichen AuBerung sind immer alle drei Funktionen betei-
ligt, freilich mit unterschiedlichem Gewicht: Je nach Situation, Horer-
schaft oder Thema wird einmal der Ausdruck, dann wieder der Appell
oder die Darstellung vorherrschen - unbeschadet der Tatsache, daB je-
weils auch die anderen zwei Funktionen mit am Werk sind.*

Es leuchtet ein, daB} in der Verkiindigung das Zusammenspiel der drei
Sprachfunktionen von eminenter Bedeutung ist. Welche Konsequenzen
ergeben sich daraus? Bevor wir auf diese Frage eingehen, mochte ich ein
MiBverstindnis abwehren. Es geht mir im folgenden nicht darum, einige
,»Tricks® fiir eine ,,effiziente” Verkiindigung anzubieten. Das Bekenntnis
des Apostels mahnt zur Vorsicht: ,,Ich bin nicht ggkommen, um gewandte
und kluge Worte vorzutragen, sondern um euch das Zeugnis Gottes zu
verkiinden* (1 Kor 2,1).

2. Verkiindigung als Ausdruck des Verkiinders

Die Verkiindigung ist in besonderer Weise an das Ausdruckselement der
Sprache gebunden. Anders gesagt: Der Verkiinder muf sich an dem, was
er sagt, so beteiligen, daf3 er dabei in seinem eigenen Wesen zum Aus-
druck kommt. Es gibt diesbeziiglich auch eine Auffassung, derzufolge die
wniichterne® Darlegung der Glaubensdinge, gewissermaflen ,.fiir sich®
sprechend, schon ausreichen sollte. Man meint, der Hérer wiirde durch
die Logik, durch den aus sich einleuchtenden Inhalt eines Satzes zu des-
sen Annahme gefithrt werden.

2.1. Personliches Betroffensein

Das verkiindende Wort darf gewi} ,,niichtern* sein, aber es muf3 aus dem
personlichen Ringen hervorgehen, muB durch ,,Feuer und Wasser* eines
inneren Kampfes hindurchgegangen sein. Das ist der Teil Wahrheit von
dem, was Paulus im Anschluf3 an das vorhin angefiihrte Wort sagt: ,,Ich

4 Selbst in etwas so Subjektivem wie der Schmerzbekundung ist die Darstellungsfunktion
wirksam, die auf die ,,Sache* verweist: Wer sich weh getan hat, wird zwar in erster Linie
den Schmerz (etwas Subjektives) ausdriicken, jedoch zugleich den Finger herzeigen (etwas
Objeklives), den er sich geklemmt hat. Und damit an die Hilfsbereitschaft oder das Mitge-
fiihl seiner Umgebung appellieren.



Willibald Hopfgartner 10

kam in Schwiche und Furcht, zitternd und bebend zu euch* (2 Kor 2, 2).
Gewil ist da nicht ein selbstquilerischer Zweifel gemeint, ein dngstliches
Sich-Winden vor dem o6ffentlichen Bekenntnis. Was jedoch vom Wort
Gottes und seiner Wirkung auf den Menschen allgemein gesagt wird,
mulB sich zuerst im Verkiinder ereignen: daB es nimlich ,,durchdringt bis
zur Scheidung von Seele und Geist, von Gelenk und Mark*, daB ,.es rich-
tet iiber die Regungen und Gedanken des Herzens“ (He 4,12). Der Ver-
kiinder befindet sich, angesichts der Botschaft, die ihm aufgetragen ist,
immer in einer Position der Schwiche.

Denn der Verkiinder ist wesentlich und zuerst ein Betroffener, einer,
dem die religiose Erfahrung tiefe Furchen in die Seele gezogen hat. Einer,
der zuvor ein Horender war, der als solcher immer wieder Erwihlung,
Gericht und Barmherzigkeit Gottes erlebt hat. ,Wer von Gott sprechen
will, muBl von Thm selbst belehrt worden sein“ (Tertullian): Es gibt kein
religidses ,,Wissen®, das man losgeldst von personlicher religidser Erfah-
rung erwerben bzw. weitergeben kénnte.

Kein noch so gescheites Buch der Theologie kann dem Verkiinder das
persénliche Ausgesetztsein vor Gott abnehmen. Denn die Theologie ist
gegeniiber der religiosen Erfahrung immer etwas Zweites, etwas Abgelei-
tetes. Sie deutet die religiose Erfahrung, schlieBt sie auf, macht sie be-
wuBt, kann sie aber nie ersetzen: ebensowenig wie eine Konzertkritik die
Auffithrung. Auch weil im Grunde jeder Priester, daB man ,konfektio-
nierte” Predigten nicht einfach iibernehmen kann. Denn eine Einsicht,
die nicht durch einen selbst hindurchgegangen ist, kann auch den andern
nicht wirklich erreichen, man merkt ihrem Sprecher das Angelernte im-
mer an.

Kein Wort - und schon gar nicht in der Verkiindigung — darf sich selbst
iiberlassen bleiben, man darf es nicht ,,losschicken®, als ob es einem an-
dern, und nicht einem selbst gehdren wiirde. Gerade im religiosen
Sprachgebrauch muf3 die enge Verbindung zur Person des Sprechers
spiirbar bleiben. Wo das ndmlich nicht der Fall ist, werden Kirchenleute,
ohne es vielleicht zu merken, zu Anti-Zeugen. Wenn sie nimlich eine Hal-
tung vermitteln, die sich nicht darum kiimmert, was fiir einen Sinn, wel-
che Botschaft ein Wort hat, der es hingegen nur darauf ankommt, daf et-
was vorgeschrieben bzw. vorgedruckt ist.’

3 Vgl. dazu W. Kraus, Nihilismus heute oder die Geduld der Weligeschichte. Wien 1983. Un-
ter den Spielarten des Nihilismus fiihrt der Autor auch den ,klerikalen* an, der sich in der
. Pflege einer starren, leblos gewordenen Struktur (18f.) 4uBert. Man kann sich in der Tat
manchmal fragen: Wieviel von dem, was im Gottesdienst gesprochen bzw. gelesen wird,
ist dem Sprecher wirklich ein Anliegen? Kommt es aus seinem Herzen? Wirken z.B. die
Fiirbitten nicht oft wie ein reiner Formalismus?



Verkiindigung als Sprachgeschehen 11

Ist das religiose Wort wirklich Ausdruck seines Sprechers? Ist es Epi-
phanie eines glaubigen Herzens? Jede Besinnung auf die Sprache der
Verkiindigung muB bei solchen Fragen beginnen. In diesem Zusammen-
hang ist vielleicht ein kurzer Hinweis auf die Theorie der ,,Inneren Spra-
che* des russischen Linguisten L. S. Wygotski von Interesseé. Darunter
versteht er jene unsyntaktischen, nur in Pridikaten formulierten sponta-
nen Reaktionen des BewuBtseins auf das, was ihm begegnet. (,,Oh je!“,
»3chon wieder!”, ,,Gemeinheit!“, Herrlich!“ ...)

Im AnschluB3 daran kann man sich die Frage stellen, welche Reaktio-
nen die religiosen Dinge: Gottesdienst, Bibel, Beichte etc. beim Verkiin-
der auslosen. Denn jene bilden den Wurzelgrund fiir den religiosen Aus-
druck, und die Verkiindigung beginnt schon dort. Es gibt keine gute Ver-
kiindigung, wenn die ,,innere Welt“ des Verkiinders nicht bei den Dingen
ist, die er bezeugen soll’. Die Frohbotschaft kann nicht wirken, wenn sie
»aus dem Munde trauriger und mutlos gemachter Verkiinder* kommt, sie
braucht ,,Diener des Evangeliums, deren Leben voller Glut erstrahlt, die
als erste die Freude Christi aufgenommen haben ...“8

2.2. Der Verkiinder als Zeuge

Ich glaube, die Problematik, vor der heute die Verkiindigung steht, zeigt
immer deutlicher, dall man sie aus dem Kontext der Wissensvermittlung
herauslosen und ihr wieder den Grundcharakter des Zeugnisses zuriick-
geben muBl. Wissensvermittlung kann auf personliche Erfahrung weitge-
hend verzichten - obwohl jeder Lehrer weiB3, daBl ihr Mitschwingen in der
Piddagogik sehr forderlich ist.

Aber die Verkiindigung als Zeugnis beruht auf der personlichen Glau-
benserfahrung, sie ist die Frucht des bestindigen Bemiihens um den Wil-
len Gottes im eigenen Leben. Das ,,Zeugnis Gottes* (1 Kor 2,1), um das
es in der Verkiindigung zuerst geht, wichst hervor aus dem gldubigen
Selbsteinsatz des Zeugen.

Wenn man also die Verkiindigung im Hinblick auf den ,,Ausdruck des
Sprechers® betrachtet, ist sie wesentlich sein religioses Zeugnis, Aus-
druck seiner Glaubenserfahrung. Um das Gesagte zu verdeutlichen,

¢ L. S. Wygotski: Denken und Sprechen. Aus dem Russischen iibersetzt von G. Sewekow. Mit
einer Einleitung von Th. Luckmann. Frankfurt 1986. (Erstausg. Moskau 1934). Wichtig fiir
unseren Zusammenhang ist das Kapitel 7 (,,Gedanke und Wort*) .

7 ,Den Inhalt des Zeugnisses bildet ... eine religiose Wahrheit, von der der Zeuge aufgrund
seines Erlebens iiberzeugt ist, also eine religiose Gewillheit, deren Inhalt er darum mit
Nachdruck vertritt, fiir deren Anerkennung er sich einsetzt ... (Strathmann, Mariys, in:
ThWBNT 1V, 477 - 520, 487.) Hervorhebung von mir.

8 Paul V1., Enzyklika ,, Evangelii nuntiandi*. 1976, Nr. 80.



Willibald Hopfgartner 12

mochte ich eine Episode anfiihren, die mir aus der Biographie C. G.
Jungs erzdhlt wurde: Dessen Vater habe einmal iiber die Dreifaltigkeit ge-
predigt. Von kindlicher Neugier getrieben, habe der Bub nachher mehr
dariiber wissen wollen. Der Vater habe ihn aber abgefertigt mit der Ant-
wort: ,,LaBl mich in Ruhe, ich habe mich schon die ganze Woche mit der
Dreifaltigkeit geplagt, und auBerdem verstehst du das ohnehin nicht.“

Dieses Beispiel macht deutlich, daBl die Weitergabe eines Wissens und
das Zeugnis je verschiedenen Ebenen angehoren: Es kann jemand durch-
aus etwas wissen, von dem er aber dennoch kein Zeuge ist. Denn das
Zeugnis verlangt einen Menschen, der mit seiner Existenz das Wort, das
er spricht, ausfiillt. Nur so wird es auch aufgenommen, oder anders ge-
sagt: bekommt es jene Qualitat, die es zu einer persénlichen Botschaft
und damit fiir den Horer wertvoll macht. ,,Der heutige Mensch hort lieber
auf Zeugen als auf Gelehrte, und wenn er auf Gelehrte hort, dann des-
halb weil sie Zeugen sind“.’

Im Zeugen ist der Bezeugte gegenwirtig. Das ist es, was den Horer be-
wegt. Denn der hungert zuletzt ,,nach dem ermutigenden, stirkenden, be-
glickenden Gewahrwerden der Gestaltwerdung Christi im Verkiindigen-
den, in seiner je ihm allein eigenen einmaligen Lebendigkeit mit allen
Licht und Schattenseiten.!”

In erster Linie kommuniziert der religidse Mensch durch sein Sein -
und das weit iiber die Worte hinaus - dann erst durch das, was er sagt.
,»Cor ad cor loquitur”: dieses Wort von Kardinal Newman kann darum
als eigentliches Axiom religiosen Sprechens bezeichnet werden. Und eine
Bestitigung dafiir erhalten wir vom groBen Vermittler des Zen-Buddhis-
mus, Karlfried Graf Diirkheim: ,,Nicht was der Meister sagt, ist wichtig,
sondern wie er es sagt und daf er es sagt. Denn das Gesagte wirkt nur,
wenn der Sagende es selbst ist.“!

3. Die Verkiindigung in ihrem Hérerbezug

Es gehort zum Geheimnis der Inkarnation, daB sich das Gottliche Wort
(ohne irgendwelche Ausgrenzungen) der Auffassungsgabe, der Neugier,
dem Sinnverlangen, dem verwundeten Herzen der Menschen zuneigt, um
sie mit seiner Wahrheit, mit seinem Licht zu erfiillen.

? Ebd., Nr. 41.

19 A. Scholl, Spirituelle und rationale Begriffe. Beobachtungen und Uberlegungen zu Wesen
und Erscheinung religiéser Sprache, in: IKZ Communio 22 (1993), 240.

1 Zitiert ebd., 245 (Aus: Der Ruf nach dem Meister. Die Bedeutung geistiger Fiihrung auf
dem Weg zum Selbst. Bern u. a. 1986, 64.) Hervorhebungen von mir.



Verkiindigung als Sprachgeschehen i3

Auch die Verkiindigung wendet sich virtuell an alle Menschen. ,,Geht
hinaus in alle Welt* (Mk 16, 15): niemand wird ausgeschlossen. Die Ver-
kiindigung ist also weder geographisch noch gruppenspezifisch einge-
schrinkt. Noch weniger darf sie auf den innerkirchlichen Bereich fixiert
werden. Daraus ergeben sich zwei kennzeichnende Merkmale des ver-
kiindigenden Wortes.

3.1. Solidarisches Wort

Die Verkiindigung wird aus einer Grundsolidaritdt mit den Menschen ge-
sprochen, die ein abschitziges Urteil liber sie verbietet. Der Verkiinder
hat vielleicht manche Glaubenserfahrung seinen Horern voraus, ofter
wahrscheinlich eine ,,theologische Sprachkompetenz, dennoch bleibt er
wesentlich ein Mit-Mensch unter ihnen. Wenn es vom géttlichen Hirten
heifit, daB er ,,in allem seinen Briidern gleich sein muBte* (Hebr 2,17), so
gilt das gewiBl nicht weniger von jenen, die als Hirten und Zeugen auf sein
Beispiel verpflichtet sind.

Um das zu verdeutlichen, moéchte ich an den zu seiner Zeit als Sensa-
tion empfundenen Besuch von Papst Johannes XXIII. im Gefangnis ,Re-
gina Coeli* erinnern, wo er den Insassen einige mit ,,Polizei* und ,,Strafe*
zusammenhingende Familienepisoden erzdhlte. Der ,giitige Papst“
baute seinen Zuhodrern zunichst eine Briicke, nicht um eines Tricks wil-
len, sondern um diese Grundsolidaritdt zum Ausdruck zu bringen. ,,Das
Werk der Evangelisierung setzt im Verkiindiger eine stets wachsende brii-
derliche Liebe zu den Menschen voraus®.!?

Denn eine der hidufigsten Klagen, die die Horer der kirchlichen Ver-
kiindigung duBlern, betrifft den geringen Sinn fiir die Belastungen des Le-
bens, das fehlende innere Mittragen des Kreuzes, das jedem Christen auf-
erlegt ist. ,,Sie verstehen ja gar nicht, was sie da sagen* - so denken viele
Zuhorer. In solchen Zusammenhéngen ist wohl auch die geschichtlich re-
gelmiBig wiederkehrende Kritik an den ,,Klerikern* zu sehen. In der Tat:
Was ist Klerikalismus anderes als ein iiberlegenes Gebaren, das verkiin-
det, ohne Anteil zu nehmen?

Es wird, glaube ich, zu selten das eigentliche Formalobjekt der Verkiin-
digung erwogen, ndmlich Jesu Wort: ,,Kommt her, die ihr miihselig und
beladen seid, ich will euch Ruhe schenken* (Mt 11, 28). Kierkegaard hat
seiner ,, Einiibung im Christentum® eine lange Meditation dieser Worte
vorangestellt. Denn der Verkiinder muB}, um ,,Durchgeber der Frohen
Botschaft zu sein, sich ganz in dieses Wort hineinversenken - freilich als

2 Paul VI. (Anm. 8), Nr. 79.



Willibald Hopfgartner 14

einer, der die erlosende Wahrheit dieses Wortes an sich selbst erfahren
hat.

Wer verkiindigt, muB also einer sein, der das Belastende, die Zweifel,
die Unzufriedenheit mit dem Lebensschicksal, die inneren Widerstinde
der Horer in sich einlassen muf}, damit er das alles, aus seiner eigenen er-
16senden Christusbegegnung heraus, ansprechen und iiberwinden helfen
kann. Darin besteht die spezifische Vermittlungsaufgabe der Verkiindi-

gung.

3.2 Befreiendes Wort

Der Verkiinder ist, wie Mose, zunichst Zeuge des Elends seines Volkes
(Ex 2,11). Er ist aber dariiber hinaus auch der Verkiinder géttlicher Hilfe
und Fithrung. Gerade als jemand, der andere zum Vertrauen darauf fiih-
ren soll, ist er zugleich leidender Erzieher seines Volkes, der MiBltrauen
und Ablehnung von seiten derer erfihrt, denen er doch helfen wollte.!3
Auch das Wirken Jesu kann man unter diesem Aspekt betrachten. Er er-
lebt - gerade aufgrund seiner Lehre und helfenden Anteilnahme am
Schicksal der Leidenden — den Widerstand seiner Zeitgenossen.!4

Die erzieherische, die padagogische Liebe stellt Anforderungen, mul3
auch Dinge sagen, die man nicht gerne hért, die unbeliebt machen. Erzie-
hung ist aber nicht das Gegenteil von Liebe, sondern wesentlich zukunfts-
orientierte, langfristige Menschenbegleitung. Die Schriftstellerin Ga-
briele Wohmann nennt diesen Dienst eine ,,bergfiihrerartige Arbeit“, in
der es keinen ,,Kniefall vor dem Unterhaltungsbediirfnis der Zeitgenos-
sen“ geben darf. , Mitleidig und auch mahnend soll sie (i.e. die Kirche)
den Menschen darin unterstiitzen, Gottes zu bediirfen*.!3

Als padagogische Liebe stellt die Verkiindigung den Horern immer
auch einen Uberstieg zu mehr Freiheit, eine Befreiung vor Augen. Sie be-
wirkt im Horer eine Zunahme an Seinskraft, so daB er bekennen kann:
., Vorherlebte ich mit einer Last, die mich fast erdriickt hitte — jerzt ist sie
mir leichter geworden®, oder: ,, Nun habe ich wieder neue Kraft.“ In ei-
nem solchen Unterschied zwischen dem ,,Vorher* und dem ,Jetzt* liegt

'3 Vgl. dazu eindrucksvoll C. M. Martini: Dein Stab hat mich gefiihrt. Geistliche Weisung
von Mose zu Jesus. Freiburg u. a. 1981.

14 Das Sprechen Jesu bestehl wesentlich darin, ,,daB er selbst in ein liebendes Zuvorkom-
men einstimmt und appellierend dazu auffordert, in das liebende Zuvorkommen Gottes
durch die Umkehr einzustimmen.* (B. Casper: Sprachphilosophische Uberlegungen im Hin-
blick auf das Sprechen Jesu, in: Jesus. Ort der Erfahrung Gottes. Freiburg u. a. 1976, 69-94,
89f.)

5 In: K.-J. Kuschel, ,, Ich glaube nicht, daf3 ich Atheist bin“. Neue Gesprdiche iiber Religion
und Literatur. Miinchen-Zirich 1992, 102.



Verkiindigung als Sprachgeschehen 15

das Wesen der religiosen Erfahrung, ereignet sich je neu der Auszug aus
Agypten, das Leben mit dem Manna. Nicht in einer fiir lange Zukunft ge-
sicherten Existenz, sondern in jener Demut, die sich mit der taglich ge-
wihrten ,,Ration® zufriedengibt. '

Insofern unterscheidet sich die christliche Verkiindigung immer von
Sekten, Ideologien und ,,groBen Worten“ anderer Heilsangebote, die vor-
geben, die ,.ein fiir allemal giiltige* Losung der Lebensprobleme zur Ver-
figung zu haben.

Mit einem Wort: Im Hinblick auf den Horerbezug der Verkiindigung -
ihren Appellcharakter — konnten wir zwei wesentliche Merkmale beob-
achten. Das erste ist ihre Bereitschaft, auf die Lebenssituation des Horers
zu achten. Der nicht explizite, sondern implizite Appell an den Horer
wiirde also lauten: ,,Ich stehe auf deiner Seite*; ,,wer du auch seiest, ich
will dich nehmen, wie du bist“. Aus dem Wort des Verkiinders sollte das
,»Ja Gottes“ zu jedem Menschen durchklingen (vgl. 2 Kor 1,20). Das Bei-
spiel Jesu, der niemand von sich weist, das Kontaktgenie des Apostels
Paulus, das ihn alle ,,Kategorien“ von Menschen ansprechen l48t, sagen
besser als jede Theorie, was mit dieser Ndhe zu den Menschen gemeint
1st.

Das zweite Merkmal des ,,Appells“ wire dann die Einladung zu einem
Weg in die Freiheit. Die pddagogische Liebe sagt den Menschen, daB sie
in der Kraft des Glaubens, aus der stets neuen Begegnung mit Christus
noch viel mehr Freiheit, Stirke und Mut schopfen kénnen, als sie ahnen.

4. Die Verkiindigung in ihrer Darstellungsfunktion

4.1. Sprache und Geheimnis

Vor- und auBerchristlich gilt: ,,Gott als Geheimnis der Welt* (Eberhard
Jiingel) ,.kann und kann nicht“ - wie es bereits bei Heraklit in einem be-
rithmten Fragment iiber den ,,Logos® heifit!® — mit dem Wort des Men-
schen bezeichnet werden. Er kann, ja mul vom Menschen bezeichnet
werden, weil dieser Gott zuallererst ja anrufen will, weil der Mensch im
Gebet spontan und unreflex einen Zugang zu ihm hat.!”

Andererseits gilt auch: Gott kann nicht bezeichnet werden, weil er sich

16 Diels-Kranz 22 B 32 in: Die Vosokratiker 1. Auswahl ... von Jaap Mansfeld. Griechisch-
Deutsch. Stuttgart 1983, 256.

7 Das Wort ,Gott‘ bedeutet seiner indogerm. Wurzel nach entweder ,,,das Angerufene’
oder ,das (Wesen), dem man Opfer bringt*“. (H. Eggers, Deursche Sprachgeschichte I. Das
Althochdeutsche. Hamburg 1963, 112.)



Willibaid Hopfgartner 16

den einengenden Begriffsbestimmungen zuletzt entzieht - wie es die ne-
gative Theologie seit jeher gelehrt hat.!® Alles von Gott Gesagte bleibt in
einer unaufldslichen Spannung zwischen dem Aussagbaren und dem je
groBleren Geheimnis. ,,Si comprehendis non est Deus* (Augustinus).

Die christliche Verkiindigung nun spricht von ,,Gott als Geheimnis der
Welt“, insofern sich dieses Geheimnis in besonderer Weise den Men-
schen er6ffnet hat, dem auserwiihlten Volk Israel zuerst, und bis zum du-
Bersten schlieBlich in der Person dessen, der vom unsichtbaren Gott
»Kunde gebracht“ hat (Jo 1,17), der dessen ,,Bild“ ist (2 Kor 4,4; Kol
1,15): im ,,Menschen Jesus Christus“ (2 Tim 2, 5), in dem ,,die Giite und
Menschenliebe Gottes erschienen ist* (Tit 3,4).

Jede Verkiindigung nimmt darum bei ihm als ihrem ,,Urheber“!? ihren
Ausgang und kann letztlich nur durch ihn, in seinem Geist geschehen.
Das Sprechen von Gott hat also im Christentum sein Fundament in die-
sem Gott selbst, der sich zum Menschen herabneigt, sich ihm mitteilt und
ihn zu seinem Zeugnis beruft: ,,Wie soll jemand verkiindigen, wenn er
nicht gesandt ist?* (R6m 10,14). Und so mochte es scheinen, daB es der
Verkiinder hinsichtlich der Darstellungsfunktion seines Sprechens ei-
gentlich leicht hitte, da ihm doch sein ,,Inhalt* in géttlicher Initiative er-
schlossen wurde.

Ein bloBes ,Ubernechmen“ oder ,,Wiederholen“ der Offenbarung
reicht aber nicht aus, denn die Verkiindigung fordert — wie wir gesehen
haben - den Sprecher als Mensch ganz ein. Der Verkiinder steht vor Sinn-
gehalten, die ihm nicht einfach zur Verfiigung stehen, sondern die ihm
nur in der liebenden Betrachtung dieses Wortes und im Bemiihen, es zu
leben, ,,sagbar* werden.

Wo man sich dessen nicht bewuf3t ist, wird das Sprechen von Gott ideo-
logisch, dient es dazu, ,,andere* Absichten zu verschleiern. So etwa, wenn
der Gottesbegriff als Funktion innerhalb eines Gedankengebiudes ,,ge-
braucht” oder als ,,Formel“ zur Stiitzung gesellschaftlicher Wertvorstel-
lungen verwendet wird. Wenn jedoch von géttlichen Dingen in solcher
Verengung bzw. Vereinnahmung gesprochen wird, provoziert das den
Widerstand von zweifacher Seite: von seiten der persdnlichen (propheti-
schen) Gotteserfahrung, aber ebenso von seiten der Vernunft und der wis-
senschaftlichen bzw. philosophischen Erkenntnis.

Die Heiligen z. B. ,,iiberholen* die um ihr System besorgte Sprache der
Theologie durch Weite und innere Erfahrung, die sie aus der Betrachtung

% Dieser Vorbehalt geht iiber die Theologie hinaus: ,,Es ist ndmlich Sprache in jedem
Falle nicht allein Mitteilung des Mitteilbaren, sondern zugleich Symbol des Nicht-Mitteil-
baren” (W. Benjamin, Angelus Novus. Ausgewdhite Schriften 2, Frankfurt 1988, 25).

19 Paul VI. (Anm. 8), Nrr. 7, 14, 16.



Verkiindigung als Sprachgeschehen 17

der gottlichen Offenbarung schopfen. Die Texte der Mystiker verfiigen
uiber einen Reichtum, den die Theologie hdufig erst im Nachhinein ge-
danklich auszufalten versuchen kann.

Wir haben andererseits den Widerspruch der wissenschaftlichen Ver-
nunft gegeniiber einer systemgebundenen kirchlichen Theologie, wie er
im ,,Fall Galilei“ paradigmatisch hervortritt; aber auch eine philosophi-
sche Kritik wie Nietzsches Wort ,,Gott ist tot “ kann sich gegen das system-
gebundene und damit ideologieverdichtige religise Sprechen richten.
So etwa, wenn ,Gott* — wie es im 19. Jahrhundert hiufig der Fall war -
zum Garanten gesellschaftlicher Normen gemacht oder zur Rechtferti-
gung politischer Ziele mifibraucht wird. Es ist bemerkenswert, dal3 der-
selbe Nietzsche spiter davon spricht, da3 ,Gott* wiederkehren wird, da3
er sich nur , hiutet*, indem er den Mordlismus abstreift, mit dem er
(kirchlich) weithin gleichgesetzt worden war?’.

Fiir die Verkiindigung entscheidend ist, daB3 das christliche Sprechen
iiber Gott nicht beim Wort endet, sondern iiber das Wort hinauszielt, das
Wort nur ,,wie eine Leiter* (Wittgenstein) beniitzend, um darauf zum Ge-
heimnis hinaufzusteigen. Fiir die Theologie sagt es uns Thomas von
Aquin: ,,Actus credentis non terminatur ad enuntiabile, sed ad rem“?! -
~der Akt des Glaubens richtet sich nicht auf das Aussagbare, sondern auf
die damit gemeinte Sache“, die als solche jedoch nie restlos ins Wort ge-
bracht werden kann.

Diese grundlegende Unterscheidung zwischen Wort und angezielter
Sache bewahrt das christliche Sprechen von Gott vor dem Fundamenta-
lismus — wenn es auch immer wieder Tendenzen in diese Richtung gibt -
und verleiht ihm jene Freiheit, die wesensméBig zur Dynamik der Ver-
kiindigung gehort. Denn die res, die darzustellende Sache, bleibt zuletzt
immer das Geheimnis Gottes, das zugleich immer eines der Liebe und
Gnade ist. Davon zu sprechen ist die den ganzen Menschen: Herz, Seele,
Verstand und Vernunft einfordernde Aufgabe des Verkiinders.

4.2. Drei Gefahren, das Geheimnis zu verlieren

Es gibt drei Verengungen religiosen Sprechens, die die Verkiindigung be-
drohen. Die erste mochte ich die biblizistische nennen: Man sagt, was in

20 Thr nennt es die Selbstzersetzung Golles; es ist aber nur seine Hiutung: er zieht seine
moralische Haut aus! Und ihr sollt ihn bald wiedersehen, jenseits von Gut und Bose.” In:
E. Biser (Hg.): Nietzsche fiir Christen. Eine Herausforderung. Freiburg 1983, 146. (Aus dem
NachlaB).

1§ Th.II-11, q 1, a 2 ad 2. Zitiert in: H. U. v. Balthasar, Die Wahrheit ist symphonisch.
Aspekte des christlichen Pluralismus. Einsiedeln 1972, 56.



Willibald Hopfgartner 18

der Bibel steht, was die Propheten, was Jesus oder Paulus ,,damals* ge-
sagt haben. Das Damals wird naiv fiir das Heute genommen - einer der
Griinde, warum viele Menschen biblische Predigten wenig schitzen und
dariiber klagen, die Lebensprobleme des heutigen Menschen wiirden
nicht beachtet. Vielleicht sollte man sich deshalb die spezifische Leistung
der Exegese fiir die Verkiindigung in Erinnerung rufen: Sie liefert durch
ihren Riickgriff auf den historischen Hintergrund und mit der Erfor-
schung der Entstehung eines Textes dessen Interpretationsrahmen.

Um aber das eigentliche Bild, das sich in diesem Rahmen befindet,
sichtbar zu machen, d. h. den Text in seiner Botschaft zu erschlieBen, be-
darf es eines eigenen Verfahrens. Dieses besteht in einer Erkenntnis-
weise, die die Entsprechung zwischen dem ,,Heute* und dem ,,Damals®
zu erfassen vermag. Dazu muB} ich meine eigene und die Lebenslage der
Menschen, die gesellschaftlichen Fakten ebenso ,,lesen* kdnnen wie den
biblischen Text — und dieser Teil kam in der wesensgemiB riickwértsge-
wandten historisch-kritischen ,,Leseweise” der Exegese nicht selten zu
kurz. Neuerdings riickt daher die Frage der geeigneten Methoden zu ,,Ak-
tualisierung von Texten“?? zu Recht wieder mehr in den Vordergrund, zu-
mal es ja in der Tradition der ,,Lectio divina*“ viele Anregungen dazu gibt.
Eine Schriftauslegung, in der ich nicht mich selbst und meine Lebenswelt
mitbedacht habe, wird den Adressaten nicht erreichen.

Die zweite Engfiihrung méchte ich die dogmatistische nennen. Man
wiederholt, was im Katechismus steht, in der Enzyklika, im Hirtenbrief.
Alle diese Texte sind aber wesentlich Zusammenfassungen, Denkan-
stofle, Erkenntnishilfen, die ihren Sinn erst in der reflektierten Anwen-
dung auf eine konkrete Situation erhalten?.

Wenn ein Text Gegenstand der Verkiindigung werden soll, mu8} er in
Begreifen und Anwenden ,durch den Verkiinder hindurch“. Das aber
»verindert” den Ausgangstext insofern, als dieser sich nun mit der Erfah-
rung des Beniitzers fiillt. Dabei werden einzelne Aspekte des Textes her-
vor, andere zuriicktreten. ,,Wir miissen sehen und theologisch-dogmatisch
genauer wiirdigen, daB ein in sich kohérentes Lehrgebdude so lange nicht
interessiert, sich wie eine Hiilse ohne Inhalt anfiihlt, wie nicht spiirbar
wird, daf3 und wie die Botschaft den Boten in seiner Subjektivitit formt —
als lebenslanger, alle Krifte in Anspruch nehmender Proze3“.2* Aus sol-

22 Vgl. das gleichnamige Kapitel in: W. Egger, Methodenlehre zum Neuen Testament. Ein-
Jiihrung in linguistische und historisch-kritische Methoden. Freiburg u. a. 1987, 209-222.

23 Insofern ist Bischof W. Eggers Wort vom konkretisierenden ,,Weiterschreiben* seines
Hirtenbriefes (., Denkt an die fiinf Brote ...“ Unsere Sorge fiir Mensch und Schipfung. Ein
Hirtenbrief zum Weiterschreiben. Bozen 1992) in den Gemeinden sehr zutreffend gewihlt.
24 A. Scholl (Anm. 10), 239, Hervorhebung dort.



Verkiindigung als Sprachgeschehen 19

chen Zusammenhéngen heraus konnte man sogar sagen: ,,Die Verkiindi-
gung ist in ihrem Wesen nicht blof3 die vereinfachende Repetition der
Theologie, sondern geht ihr voraus“.? Der Verkiinder vollzieht ndmlich
je neu die innere Hinordnung der Botschaft auf die Lebenssituation, in
der er mit den ihm anvertrauten Menschen steht.

Die dritte Engfiithrung heife ich die aktualistische. Man zihlt die Pro-
bleme der eigenen Zeit auf, von ,,Abtreibung” bis ,,Auslinderfrage - um
nur die Stichworte des Anfangsbuchstabens zu nennen - bleibt aber bei
ihrer Beschreibung stehen oder verbindet sie mit dem Appell, ,etwas zu
tun“. Der Mangel dieser Verkiindigung besteht darin, daf3 hier vom Han-
deln Gottes nicht mehr die Rede ist. Der ,,Exodus*, der ,,Uberstieg* vom
Dunkel zum Licht, dieser wesentliche Horizont der Verkiindigung, er-
scheint im besten Fall als eine vom Hoérer zu erbringende Leistung - was
bei gehduftem Gebrauch dieses Argumentationsmusters zur Frustration
der Hoérer fiihrt. Wenn sie nichts mehr erfahren von dem, was dem Men-
schen gnadenhaft zuteil wird, und wenn an dessen Stelle ein ,,Schreckens-
katalog“ oder die Verlautbarung von organisatorischen MaBnahmen tritt,
verliert die Verkiindigung ihre erlésende Kraft.

5. Verkiindigung als Mitwirken-Diirfen an einem Wunder

Alles Sprechen von Gott geht urspriinglich aus dem Angesprochen-Wer-
den durch Ihn hervor und ist also Antwort des Menschen. Der Ursprung
der Verkiindigung liegt darum in der Kontemplation. Sie beginnt damit,
dafl man die Geheimnisse Gottes ,,im Herzen bewahrt* (Lk 2,19), daf3
man mit Gottes Wort und Wirken innerlich beschiftigt ist. In der Tat: der
Mensch spricht urspriinglich nicht von oder iiber Gott, sondern mit und
zu ihm. Mit einem Begriff der Theologie gesagt: die lex orandiist der Ur-
sprung der /lex credendi — und damit auch der Verkiindigung.

Aus dem ,,Wohnen“ des Verkiinders bzw. Hirten im Hirten Christus
wird auch der Glaube der Gemeinde - so Nikolaus von Kues - ,,gezeugt“.
Das ist das erste Wunder der Verkiindigung: ,,Sieh, der gute Hirte hat
durch den Glauben den Guten Hirten, ndmlich Christus, in sich, und er
zeugt durch den Glauben in den ihm Anvertrauten den Hirten, ndmlich
Christus*.2¢

25 K. Rahner, ‘Dogmengeschichte, in: Herders Theologisches Taschenlexikon 11, 69-77, 77.
Hervorhebung von mir.

26 Aus Sermo CCLXXX (Ego sum pastor bonus), erstmals verdffentlicht in: W. Lentzen-
Deis, Den Glauben Christi teilen. Theologie und Verkiindigung bei Nikolaus von Kues (=
Praktische Theologie heute, 2) Stuttgart 1991, 215-235, 226.



Willibald Hopfgartner 20

Die Verkiindigung ist in ihrem Appellcharakter solidarisch und anti-
pharisdisch. Insofern steht sie gegen die in jeder Gesellschaft vorhandene
Tendenz zur Ausgrenzung von Schuldigen, zu Schuldzuweisungen geméf
dem Siindenbockmodell. Das alte Prinzip, ,,die Siinde - nicht der Siinder
wird verurteilt”, bekommt in diesem Zusammenhang eine ganz neue Ak-
tualitdt. Denn die Verkiindigung gibt dem Menschen eine Chance; sie
verurteilt das Bose, nicht die Titer; sie spricht den Menschen in seinem
guten Willen an und ermutigt ihn zum Vertrauen auf Gottes Vergebung
und auf die Moglichkeit zum Neubeginn.

Nach dem Beispiel Jesu ein Freund der Siinder sein: dann weckt der
Verkiinder im schuldverhafteten Menschen eine neue Bereitschaft zur
Begegnung mit Gott. Freilich, bis die Verkiindigung dahin kommt, wird
in der Kirche ,,atmosphérisch® noch ein lingerer Weg zu gehen sein.

Die Verkiindigung stiitzt sich auf die Logik des Herzens: ,,Das Herz hat
seine Griinde, die der Verstand nicht kennt“.?” In der Tiefe seiner Exi-
stenzerfahrung weill der Mensch um vieles, das er auf der Ebene des Ver-
standes nicht zuldBt. Glaubensdinge leuchten dem Herzen ein, nur
schwer dem Verstand. Deshalb haben Gottesbeweise, bei all ihrer Faszi-
nation, kaum je Bekehrungen bewirkt.

Unsere Kultur privilegiert die Argumentation des Verstandes und dis-
kreditiert das Licht des schauenden Herzens. Aber es ist nicht ratsam,
Glaubensdinge unbedingt auf die Ebene unwiderlegbarer Rede bringen
zu wollen. Sie konnen ihre Wahrheit viel leichter im schlichten Glaubens-
zeugnis, im Erzédhlen von erlebter Ndhe Gottes entfalten. Der Horer er-
lebt dann, daB hier ,,Sprache geschieht“?%, nicht reproduziert wird.

Die Sprache des Glaubens lebt zudem aus der Faszination der Bilder -
die ganze HI. Schrift ist Beleg dafiir. Selbst in den begrifflich-theologi-
schen Traktaten in der Art des Romerbriefs finden wir hymnenartige Ab-
schnitte, rhetorische Zuspitzungen, verstreute Sprachwunder, die das Ge-
dankliche der Argumentation mit der Anschaulichkeit der Bilder verbin-
den. Denn ,,Metaphern bilden das Gemeinte dem Vorstellen, Denken
und Sprechen ein“?, sie sind besser als Begriffe in der Lage, das Bewuft-
sein zu stiitzen, zu ermutigen, zu orientieren.

Heute ist der religiésen Sprache die Bildkraft weitgehend verlorenge-
gangen. Dieser Prozef hat mit der Aufklarung eingesetzt, als die noch tief
von den Kiinsten geprégte kirchliche Welt (man denke an das literarische
Kirchenlied, an die Oratorien, Kantaten, an die Bilderwelt in den Kir-

27 B, Pascal, Pensées. Ubertragen und herausgegeben von E. Wasmuth, Heidelberg 1978, 141
(Nr. 277).

28 B. Casper (Anm. 14), 76.

29 J. Werbick, Bilder sind Wege. Eine Gotteslehre. Miinchen 1992, 66.



Verkiindigung als Sprachgeschehen 21

chen etc.) nach und nach unter die Herrschaft des begrifflichen Wortes
geriet. Und so ist denn heute die liturgische Sprache z. B. weitgehend aus-
getrocknet und formelhaft. Die neuen Hochgebete etwa enthalten keine
poetischen Bilder mehr, die mit den Bildern der Opfertheologie aus dem
alten romischen Kanon zu vergleichen wiren — die freilich ihrerseits
heute nicht mehr wirken, weil ihnen der kulturelle Hintergrund abhanden
gekommen ist*.

Wo Bilder verwendet werden, darf die ihnen eigene Logik nicht miB-
achtet werden. Sonst entstehen ,,schiefe Bilder”, die nicht veranschauli-
chen, sondern verwirren.’! Wenn jemand z. B. in seinem Eifer sagt, ,.der
Glaube soll ansteckend sein wie Aids oder Cholera®“, dann haben wir hier
einen eklatanten VerstoB gegen die Bildlogik. (Wer zu glauben beginnt,
will sich gewiB nicht als ,,Opfer einer Epidemie“ betrachten.) Ein weite-
rer sprachlicher Mangel besteht auch darin, daB in vielen liturgischen
Texten die Appelle an das Tun dominieren, statt daB sie das erldste Sein
des Menschen feiernd erschlieBen. Verkiindigung wird ohne preisende,
dankende, anbetende Sprache zu einem langweiligen Moralisieren.

Wenn hingegen ,.eine ungekiinstelte Rede eine Leidenschaft oder ihre
Wirkung schildert, findet man in sich selbst die Wahrheit dessen, was
man hoért, von der man nicht wuBte, daBB man sie besa3, und deshalb ist
man bereit, den zu lieben, der sie uns empfinden 146t, denn er hat uns ge-
zeigt, was wirbesitzen, nicht was erbesitzt“.3? Der Verkiinder {ibt eine der
sokratischen vergleichbare religiése ,,Hebammenkunst“ aus, insofern
durch sein Wort Menschen eine ,,Wiedergeburt® erleben. (Vgl. Joh 3,3)

In seiner kleinen Schrift ,, Uber den Styl“schreibt einer der groBen theo-
logischen Sprachdenker, der als ,,Magus des Nordens“ bezeichnete Jo-
hann Georg Hamann: ,,Wenn man endlich schreibt, wie man denkt ..., so
wird diese Ubereinstimmung mit sich selbst, welche ... die innere Wahrheit
des Styls ausmacht, alle méglichen Wirkungen hervorbringen ... Gut zu
schreiben erfordert zugleich gut zu denken, gut zu empfinden, und sich gut
auszudriicken ... Nichts mubB iibertrieben seyn, sondern natiirlich aus dem
Grunde der Sache selbst flieBen, und auf den Mittelpunkt abzielen, der
alle unsere Gedanken auf sich gezogen hat ..., und ein schéner Styl wird

30 Zu den Noten eines Seelsorgers mit den offiziellen liturgischen Texten: B. Schellenber-
ger, Wider den geistlichen Notstand. Erfahrungen mit der Seelsorge. Freiburg u. a. 1991, bes.
das Kapitel ,,Lob und Feier“, 107-134.

31 Das Fehlen der Rhetorik, der eigentlichen Wissenschaft von den Konstitutionsbedin-
gungen iberzeugungskriftiger Rede in der theologischen Ausbildung mag wesentlich zu
solchen und anderen kirchlichen ,,Sprachfehlern® beigetragen haben.

32 Pascal (Anm. 27), 25 (Nr. 14). Hervorhebung von mir.



Willibald Hopfgartner 22

es in der That nur durch die unendliche Fiille der Wahrheiten, die er dar-
bietet.“33

Besser kann man, meine ich, nicht sagen, wie in einem Text die drei
Sprachfunktionen ineinanderspielen, konkret: wie sich in der Verkiindi-
gung die innere Haltung des Verkiinders mit dem Reichtum der Wahr-
heit, die er verkiindigt, verbindet; und wie auf diese Weise, durch sein
Zeugnis, in anderen Menschen der Glaube geweckt wird. Das allerdings
ist auf keiner Stufe eine rein menschliche Leistung. Nochmals mit den
Worten Hamanns: ,,Ja ich bekenne, daB ... der Verstand dieses Buchs (i.e.
die Bibel) und der Glaube an den Inhalt desselben durch nichts anderes
zu erreichen ist als durch denselben Geist, der die Verfasser desselben ge-
trieben ...“3

In der Tat: Die Verkiindigung ist zuletzt nichts Geringeres als das geist-
gewirkte Weiterschreiben der Offenbarung, die ja mit der Festlegung des
Kanons nicht einfachhin ans Ende gekommen ist. Die dort ,erreichte
Fiille ist kein AbschluB, viel eher ein Anfang. Der Anfang ... der Ausle-
gung und AusgieBung der unendlichen Fiille der Schrift in diesen Raum
der Kirche, deren Reichtum zu erschdpfen die Weltgeschichte aller Zei-
ten nicht ausreichen wird.«?

So zeigt sich auch der theologischen Besinnung, daB im Sprachgesche-
hen der Verkiindigung die eigentliche Herausforderung der Kirche liegt.
Aber wie alles, wozu Gott den Menschen auserwiihlt, iibersteigt die Auf-
gabe der Verkiindigung bei weitem das menschliche Vermdgen. Darum
146t sie den einzelnen Verkiinder immer auch seine ,,Niedrigkeit* (Lk
1,48) erfahren, und es wird auch die Kirche immer wieder aufgrund von
Engen und Schwichen in diese ,,Sprachnot“ geraten. Ebenso wahr ist
aber auch, dafl dem Verkiinder, wenn er darum bittet, immer wieder auch
- »gegen alle Hoffnung* (R6m 4, 18) - die Gnade geschenkt wird, Dinge
sagen zu diirfen, die teilhaben am Licht des Wortes Gottes, ,,das jeden
Menschen erleuchtet (Joh 1,9).

Am SchluB3 stehe das (leicht gekiirzte) ,,Gebet vor der Predigt* von Ad-
rienne von Speyr*, das — diesmal von Hérerseite aus und ohne zu iiberse-
hen, was durch die Gnade auch einem ,,schwachen Wort“ méglich ist —
die Themen unserer Betrachtung nochmals zusammenklingen 1483t:

33 [J. G. Hamanny]: ,, Vom Magus des Nordens und der Verwegenheit des Geistes“. Ein Ha-
mann-Brevier. Mit einem Nachwort hg. von Stefan Majetschak. Miinchen 1988, 175f, Her-
vorhebungen von mir.

34 Ebd., 46. Hervorhebung von mir.

33 H. U. v. Balthasar, Verbum caro. Skizzen zur Theologie I, Einsiedeln 3. Aufl. 1990, 27.
3¢ In: Ders., Erster Blick auf Adrienne von Speyr. Einsiedeln 1968, 177f.



Verkiindigung als Sprachgeschehen 23

»Herr, segne nun auch die Worte des Predigers. Erlaube, dal3 er
sich selber vergesse, seine MittelmaBigkeit, den Erfolg, den er erzie-
len méchte, um einzig und wahrhaft von Dir und Deiner Lehre spre-
chen zu kdonnen. Um die Dinge zu sagen, die alle Horer erwarten, et-
was, das wirklich von Dir kommt, mit Deiner Liebe beladen ist, mit
Deiner Weisheit erfiillt, die nicht die Weisheit dieser Welt ist. Gib,
daB der Heilige Geist ihn durchdringe, und daf3 er zu einem echten
Vermittler Deines Wortes werde.

Aber gib auch uns Horern einen guten Geist, auf dal wir wirklich
Dein Wort vernehmen, nicht nur in unserer Kritiksucht uns drgern an
der MittelmiBigkeit des Gesagten, an der fehlerhaften Weise des
Ausdrucks, um schlieBlich einzig noch den Prediger und seine
Schwachheit zu sehen und nichts mehr von Deinem Wort und Geist.

LaB uns das Gehorte nicht vergessen, sondern es ausbauen, schenk
uns die Liebe, die zu solchem Ausbau nétig ist, und schenke uns
durch diese Predigt ein neues Leben unseres Glaubens, ein Leben,
das zugleich Gebet und Arbeit in Deiner Liebe sei. Amen.“





