
1st das Sprechen von Gottes Allmacht noch zeitgemäß? 37 

München entdeckt, verhaftet und war bereits in Berlin eingetroffen. Sollte 
es doch noch zu einer Konfrontation zwischen beiden kommen? Hob man 
Delp für einen geplanten Prozeß gegen die beiden Kirchen auf? Rätsel? Ver- 
mutungen? Hoffnungen? 

Am 23. Januar 1945 wurden Helmuth J. von Moltke und Franz Sperr hin- 
gerichtet. Delp notierte: •Warum ich ohne Helmuth?" (4,143) . Gnadenge- 
suche wurden geschrieben und beim Oberreichsanwalt eingereicht. Um- 
sonst. Am 31. Januar wurde Delp, bereits in Sträflingskleidung, nach Ber- 
lin-Plötzensee, in das Hinrichtungsgefängnis gebracht. Wieder Tage qual- 
vollen Wartens. Am 2. Februar 1945 wurde Alfred Delp zusammen mit Carl 
Friedrich Goerdeler und Johannes Popitz gehängt. Etwa um 15 Uhr. Er war 
37 Jahre alt. Der Opfergang, die Passion als Ende seiner Christusnachfolge. 

Dieser Lebensweg hinterließ nicht nur den Zeitgeschichtlern, sondern vor 
allem den Christen viele Fragen. Delp selbst stellte sich diesen Fragen. Ihm 
steht auch das Recht zu, die Fragen für sich und uns zu beantworten. Er 
schrieb am 11. Januar 1945 an seine Freunde: •Wenn der Herrgott diesen 
Weg will..., dann muß ich ihn freiwillig und ohne Erbitterung gehen. Es sol- 
len einmal andere besser und glücklicher leben dürfen, weil wir gestorben 
sind. Ich bitte auch die Freunde, nicht zu trauern, sondern für mich zu beten 
und mir zu helfen, solange ich der Hilfe bedarf. Und sich nachher darauf zu 
verlassen, daß ich geopfert wurde, nicht erschlagen" (4,110). 

Ist das Sprechen von Gottes Allmacht 
noch zeitgemäß? 
Erhard Kunz, Frankfurt 

Das Dilemma 

Wer über Gottes Herrschaft und Allmacht nachzudenken beginnt, wird bald 
in ein Dilemma geraten. Denn einerseits gehört es zu den Grundüberzeu- 
gungen der Heiligen Schrift und der kirchlichen Glaubensüberlieferung, daß 
Gott Herr über das All ist und daß ihm Allmacht zukommt. •Gott ist nichts 
unmöglich", heißt es sowohl im Alten wie mehrfach im Neuen Testament 
(Gen 18,14; Mt 19,26; Mk 10,27; Lk 2,37; 18,27). Nachdem Hiob lei- 
denschaftlich mit Gott um das Problem unverständlichen Leidens gerungen 
hat, ergibt er sich schließlich mit einem Bekenntnis zur Souveränität und 



Erhard Kunz 38 

Allmacht Gottes: •Ich habe erkannt, daß du (Gott) alles vermagst; kein Vor- 
haben ist dir verwehrt" (Ijob 42, 2). Bei Jesaja wird als Wort Gottes mitge- 
teilt: •Ich allein bin Gott; auch künftig werde ich es sein. Niemand kann mir 
etwas entreißen. Ich handle. Wer kann es rückgängig machen?" (Jes 43, 13). 
- Der frühen christlichen Kirche war der Glaube an Gottes Herrschaft über 
das All, an Gottes Allmacht so wichtig, daß sie ihm im ersten Artikel des 
Glaubensbekenntnisses Ausdruck gegeben hat: •Ich glaube an Gott, den Va- 
ter, den Allmächtigen" (Pantokrator, Omnipotens). In den liturgischen Ge- 
beten wird sehr häufig der •allmächtige Gott" angerufen, ebenso in den Se- 
gensformeln. Das Sprechen von Gottes Allmacht steht sowohl in der Heili- 
gen Schrift wie im kirchlichen Bekenntnis in engem Zusammenhang mit der 
Heilszuversicht der Glaubenden: Weil Gott, der uns als Vater liebt, in seiner 
Macht allem anderen überlegen ist, können wir das Vertrauen haben, daß er 
uns vor den Mächten des Unheils retten wird. Er hat die Macht dazu. Das 
Bekenntnis zu Gottes einzigartiger, konkurrenzloser Macht ist deshalb für 
die Glaubenden kein Randphänomen, sondern hat grundlegende Bedeutung. 
- Die Theologen haben den Begriff der Allmacht näher zu bestimmen ver- 
sucht und dabei u. a. die Unbegrenztheit der göttlichen Macht betont. Gottes 
Macht - so formuliert es der große Kölner Dogmatiker Matthias Josef 
Scheeben in seiner •Katholischen Dogmatik" aus dem Jahre 1875 - ist •eine 
unendliche oder unumschränkte, alle denkbare Macht in sich beschließende 
Macht", sie hat nicht •irgendwelche Grenze, wo ihre Tragweite aufhörte"1. 
•Gott vermag alles, was als wirklich denkbar ist, d. h. dessen Begriff keinen 
inneren Widerspruch enthält, wodurch er sich selbst aufheben würde" (ebd. 
146). Gottes Macht •erstreckt sich auf alles, was nicht innerlich unmöglich 
ist"2. 

Nach diesem Verständnis der Theologen kann Gott alles verwirklichen, 
was als prinzipiell möglich und als nicht-widersprüchlich denkbar ist. So ist 
doch offenbar - ich exemplifiziere - als nicht-widersprüchlich denkbar, daß 
Giftschlangen sterben, bevor sie Menschen beißen; oder daß Viren zugrunde 
gehen, bevor sie einen Menschen ruinieren. Gott hätte also die Macht, zu 
verhindern, daß Menschen durch Giftschlangen gebissen oder durch Viren 
zugrunde gerichtet werden. Er hätte ebenso die Macht, Adolf Hitler sterben 
zu lassen, bevor er 6 Millionen Juden vernichten ließ, denn auch das ist als 
nicht-widersprüchlich durchaus denkbar. Warum tat Gott es nicht, wenn er 
doch im besagten Sinn allmächtig ist? Damit kommen wir zu der zweiten 
Seite, dem •andererseits" des Dilemmas. 

1 M. J. Scheeben, Handbuch der Katholischen Dogmatik. Zweites Buch, dritte Auflage, her- 
ausgegeben von Michael Schmaus. Freiburg 1948,144. 
2 M. Schmaus, Der Glaube der Kirche. Bd. 1. München 1969, 256. 



Ist das Sprechen von Gottes Allmacht noch zeitgemäß? 39 

Macht ist heute für viele ein zweideutiges Phänomen. Dies wird deutlich, 
wenn man die bis heute geläufige klassische Definition von Macht bedenkt, 
die Max Weber gegeben hat. Er bestimmt Macht als •jede Chance, innerhalb 
einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben 
durchzusetzen, gleichviel, worauf diese Chance beruht"3. Macht bedeutet 
also Durchsetzungsvermögen gegenüber anderen, auch gegenüber Wider- 
strebenden. Insofern jemand Macht hat, kann er erreichen, was er will, kann 
er seine Ziele durchsetzen, auch wenn andere dem nicht freiwillig zustim- 
men. Macht kann daher sehr leicht in Unterdrückung umschlagen und als 
Gewalt ausgeübt werden. Tatsächlich geschieht dies ja bis heute in er- 
schreckendem Maße. Macht wird dazu benutzt, Völker, Rassen, soziale 
Gruppen, Frauen zu unterdrücken und auszubeuten. In dem 1988 erschienen 
•Frauenlexikon"4 heißt es zum Begriff Macht: •Manche Begriffe sind in der 
neuen Frauenbewegung besonders umstritten: das Wort ,Macht' gehört 
dazu. Viele Frauen verbinden mit ,Macht' etwas Männliches, Gewalttätiges 
und damit Negatives, das mit den Zielen von Frauen und mit weiblichen 
Werten, wie z. B. Liebe, Gefühl, Zärtlichkeit, wenig zu tun hat". Den Begriff 
Macht auf Gott anzuwenden und ihm sogar Allmacht zuzuschreiben, bringt 
unter diesen Umständen auch Gott ins Zwielicht. Folgende Einwände wer- 
den u. a. gegen das Sprechen von Gottes Allmacht erhoben: 

1. Ein allmächtiger Gott scheint die Freiheit der Menschen zu beein- 
trächtigen, ja auszuschalten. Wer Macht hat, kann über die Freiheit anderer 
hinweggehen. So lautet ja die Definition von Macht: Der Mächtige kann Wi- 
derstreben ausschalten. Ein allmächtiger Gott erscheint daher als Konkur- 
rent menschlicher Freiheit. Der Einwand ist nicht völlig aus der Luft ge- 
griffen, wenn man die Theologiegeschichte betrachtet: Wie oft wurden 
Gottes allmächtiges Wirken und menschliche Freiheit tatsächlich gegenein- 
andergesetzt. Man denke etwa an bestimmte Prädestinationslehren: Gott 
setzt vorgängig zur menschlichen Freiheitsentscheidung den Ausgang der 
Geschichte fest und führt den festgesetzten Plan unwiderstehlich durch. 
Auch kann man daran denken, daß sich kirchliche Macht, die ja ein Reflex 
göttlicher Macht sein soll, mit der Anerkennung menschlicher Freiheit nicht 
immer leicht getan hat. 

2. Ein allmächtiger Gott scheint ein einseitig männlich bestimmter Gott 
zu sein: ein Gott, der sich durchsetzen kann, der siegreich und dominierend 
ist; ein an militärischer Stärke orientierter Gott; Gott - ein Feldherr, ein 
Krieger. Hat nicht dieses Gottesbild auch dazu geführt, eine ganzheitliche 

'  A. Lissner, R. Süssmuth, K. Walter (Hrsg.), Frauenlexikon. Freiburg-Basel-Wien 1988, 
662 f. 
4  A.a.O. 661. 



Erhard Kurtz 40 

Entfaltung aller menschlichen Grundkräfte, nämlich auch der auf Sympathie 
und Teilnahme ausgerichteten Kräfte, zu verhindern? 

3. Ein allmächtiger, allherrschender Gott wird oft als angstmachender 
Gott erlebt. Er erscheint eher als schreckeneinjagender Dämon und nicht als 
gütiger Vater, der uns mütterlich liebt5. 

4. Vor allem: Wenn Gott schon allmächtig ist, wie läßt sich dann der 
tatsächliche Zustand der Welt verstehen? Müßte ein allmächtiger Gott nicht 
eine andere, weniger leidvolle Welt erschaffen haben, sofern er nicht ein 
•deus malignus", ein böswilliger, launenhafter, janusköpfiger Gott ist? 
Müßte ein allmächtiger Gott nicht unsägliches, grauenhaftes Leiden verhin- 
der, z.B. die Hungerkatastrophen im Sudan? Diese Frage ist schon immer 
als Einwand gegen die religiöse Lehre von einem allmächtigen und zugleich 
liebenden Gott gerichtet worden. Nach Thomas von Aquin wird dieses Pro- 
blem •fast von allen Weisen ventiliert". 

Die Frage hat aber seit der Judenvernichtung unter nationalsozialistischer 
Herrschaft eine neue Dimension erreicht. Warum hat der allmächtige Gott 
die Vernichtung von 6 Millionen Juden nicht verhindert, wenn er doch die 
Macht dazu hatte? Ist es nach Auschwitz noch möglich, von der Allmacht 
eines liebenden Gottes zu sprechen? 

Herr der Geschichte? 

Hans Jonas, der jüdische Gelehrte, dessen Mutter in Auschwitz ermordet 
wurde, hat im Jahr 1984 einen beeindruckenden Vortrag zu dem Thema •Der 
Gottesbegriff nach Auschwitz" gehalten6. In bezug auf die Judenvernichtung 
im Dritten Reich stellt er die Frage: •Und Gott ließ es geschehen. Was für 
ein Gott konnte es geschehen lassen?"(13). Nach Jonas muß der Gottesbe- 
griff angesichts der grauenhaften Ereignisse neu überdacht werden. •Den 
,Herrn der Geschichte' wird (man) dabei wohl fahren lassen müssen"(14). 
,Gott, der ewige Grund des Seins (15,47), ist nicht mehr als allmächtig zu 
denken.' •In der Tat behaupten wir, um unseres Gottesbildes willen und um 
unseres ganzen Verhältnisses zum Göttlichen willen, daß wir die altherge- 
brachte (mittelalterliche) Doktrin absoluter, unbegrenzter göttlicher Macht 
nicht aufrechterhalten können"(33). Wenn Gott nicht total unverständlich 
werden soll (was für Jonas unannehmbar ist - •nach jüdischer Norm"), 
•dann muß sein (sc. Gottes) Gutsein vereinbar sein mit der Existenz des 
Übels, und das ist es nur, wenn er nicht «//mächtig ist. Nur dann können wir 

5 vgl. K. Frielingsdorf, Dämonische Gottesbilder. Mainz 1992. 
6 Suhrkamp Taschenbuch 1516, Frankfurt 1987. 



Ist das Sprechen von Gottes Allmacht noch zeitgemäß? 41 

aufrechterhalten, daß er verstehbar und gut ist und es dennoch Übel in der 
Welt gibt"(39 f.). Mit der Schöpfung aus dem Nichts hat der eine Gott sich 
selbst beschränkt und Raum für die Existenz und Autonomie der Welt ge- 
geben. •Die Schöpfung war der Akt der absoluten Souveränität, mit dem sie 
um des Daseins selbstbestimmender Endlichkeit willen einwilligte, nicht 
länger absolut zu sein - ein Akt also der göttlichen Selbstentäußerung" (45). 
Indem Gott die Welt erschafft, begibt er sich für die Zeit des fortgehenden 
Weltprozesses jeder Macht der Einmischung in den physischen Verlauf der 
Weltdinge(42). Aber auch im •Zulassen menschlicher Freiheit liegt ein Ver- 
zicht der göttlichen Macht"(43). Die Machtentsagung des Schöpfergottes 
(48), sein Verzicht auf •Herrschermacht" über die Schöpfung (42), geht 
nach Hans Jonas bis zum äußersten: •als Ganzes hat das Unendliche, seiner 
Macht nach, sich ins Endliche entäußert und ihm damit überantwortet" (46). 
•Nachdem er sich ganz in die werdende Welt hineingab, hat Gott nichts 
mehr zu geben: Jetzt ist es am Menschen, ihm zu geben"(47). Immerhin hält 
Jonas offenbar einen ,Ruf Gottes an die Seelen' für möglich; •denn nur auf 
das Physische bezieht sich die Ohnmacht Gottes"(43). Und insgesamt ant- 
wortet Gott auf den Verlauf der Weltdinge, der ihn selbst affiziert und den 
er erleidet (vgl. 25 f.), •mit dem eindringlich-stummen Werben seines uner- 
füllten Zieles"(42). 

Die Anfrage von Hans Jonas an die überkommene Vorstellung von Gottes 
uneingeschränkter, grenzenloser Herrschergewalt und Allmacht ist m. E. 
sehr ernst zu nehmen. Zwar kann ich ihm nicht folgen, wenn er von Gottes 
•Selbstverneinung" zugunsten der Welt spricht (47) und wenn er sagt, Gott 
habe seinem eigenen Sein entsagt und sich seiner Gottheit entkleidet, •um 
sie zurückzuempfangen von der Odyssee der Zeit, beladen mit der Zufalls- 
ernte unvorhersehbarer Erfahrung, verklärt oder vielleicht auch entstellt 
durch sie" (16 f.). Gott habe sich •dem Zufall, dem Wagnis und der endlo- 
sen Mannigfaltigkeit des Werdens" anheimgegeben, •und zwar gänzlich" 
(15). Hier scheint die •Selbstpreisgabe" (17) Gottes an die Welt derart ver- 
standen zu werden, daß Gott sein eigenes Sein restlos hineingibt und ab- 
hängig macht von dem Zufall der Weltevolution. Gibt Gott damit nicht ge- 
rade seine Identität auf, so daß er als Gott zu sein aufhört und deshalb am 
Ende auch nichts mehr zurückerhalten kann? Jedenfalls ist dies für mich ein 
schwer nachvollziehbarer Gedanke. Daß Gott jedoch sich selbst begrenzt, 
wenn er die Welt erschafft, und daß Gottes Macht gegenüber der Welt keine 
grenzenlose ist (wie es Theologen gelehrt haben), darin - so meine ich - 
kann christliche Theologie Hans Jonas zustimmen, und zwar gerade dann, 
wenn sie sich an Jesus Christus, •dem Bild des unsichtbaren Gottes" (Kol 
1,15) ausrichtet. 



Erhard Kunz 42 

Jesus Christus •Bild des unsichtbaren Gottes" (Kol 1,15) 

Jesus handelt nach christlicher Glaubensüberzeugung in göttlicher Kraft und 
Vollmacht. So läßt sich an seinem Verhalten und Geschick erkennen, wie 
Gott selbst machtvoll wirkt, und wie seine Macht zu verstehen ist. Schauen 
wir also zunächst auf Jesus. Ein Dreifaches möchte ich hervorheben: 

1. Jesus beginnt sein öffentliches Wirken, indem er durch seine Worte und 
Taten Menschen überzeugend anspricht, sie zu Veränderungen bewegt und 
so Einfluß auf sie ausübt. Damit aber übt er Macht aus. Denn Macht ist ganz 
allgemein die Möglichkeit, andere zu beeinflussen und sie zu etwas zu be- 
wegen (vgl. die Macht der Werbung, die Macht der Medien usw.). Solche 
Einflußnahme oder Machtausübung muß die anderen keineswegs unter- 
drücken oder einengen. Ein Erzieher, der Einfluß auf junge Menschen hat, 
kann seine Macht dazu benutzen, sie zu größerer Eigenständigkeit und Frei- 
heit zu führen. Jesus jedenfalls hat gerade darin Macht über andere Men- 
schen, daß er sie aus verschiedensten Verstrickungen und Unfreiheiten löst 
und ihnen Vertrauen schenkt, den Weg zu wahrem Leben zu gehen. Jesus hat 
die Fähigkeit, Menschen Mut zu machen, daß sie sich aufrichten (vgl. die 
Erzählung von von der gekrümmten Frau: Lk 13, 13) und auf eigenen Füßen 
stehen und gehen (vgl. die Heilung eines Gelähmten: Lk 5,24; Joh 5, 8). Die 
Befreiung, die Jesus bringt, wirkt sich in allen Dimensionen des menschli- 
chen Lebens aus, auch in den körperlich-naturhaften und den sozial-gesell- 
schaftlichen Bereich. Die Mittel, die er einsetzt, sind so, daß die Freiheit der 
anderen gefördert wird und gewahrt bleibt. Sich auf andere Mittel zu ver- 
lassen (etwa auf spektakuläre Schauwunder oder auf äußere Gewaltanwen- 
dung), wird ausdrücklich als Versuchung abgewiesen (Mt 4,1-11; 26,52). 
Der Inhalt der Verkündigung (nämlich Gottes unbedingte Zuwendung zu 
den Menschen, zumal zu den Verlorenen) und das entsprechende Verhalten 
Jesu (nämlich seine Zuwendung zu den anderen Menschen, zumal zu den 
Verlorenen) wirken aus sich überzeugend und bewegen zur Zustimmung. Je- 
sus handelt also machtvoll, indem er andere zu befreitem Leben führt. 

2. Indem sich Jesus wehrlos ohne Gewaltmittel den Menschen zuwendet 
und ihre Freiheit achtet, liefert er sich den Menschen aus und macht sich ver- 
wundbar. Er kann mißverstanden werden. Selbst seine Anhänger können ihn 
mißdeuten. Er kann verachtet und abgelehnt werden. Tatsächlich widerfährt 
Jesus dieses Schicksal. Um seinen als störend empfundenen Einfluß zu bre- 
chen und ihn jeder Macht zu berauben, wird er von denen, die gewaltsame 
Machtmittel einsetzen, ausgegrenzt und immer mehr eingegrenzt, bis er 
schließlich machtlos, ohnmächtig am Kreuz hingerichtet wird. Die Art, wie 



Ist das Sprechen von Gottes Allmacht noch zeitgemäß? 43 

Jesus Macht ausübt, bedeutet also auch ein Loslassen, ein Sichzurückneh- 
men, eine •Machtentsagung"1'. 

3. Aber auch in der Situation der Ohnmacht, in der andere über Jesus ver- 
fügen, ist das, was Jesus bewegt und was er selbst zutiefst ist, nicht am Ende. 
Indem er seinen Feinden verzeiht und das ihm von außen auferlegte Ge- 
schick, seinen Tod, annimmt, ohne zurückzuschlagen, wird durch seinen 
Tod der Kreislauf der Gewalt unterbrochen. So wird sein Sterben noch ein- 
mal zu einem Vollzug der befreienden Hingabe für die anderen (vgl. die 
Deutung seines Todes beim Abendmahl: Lk 22, 19). Seine Ohnmacht ist der 
Ort, an dem sich die Macht der befreienden Liebe in ihrer Unbesiegbarkeit 
erweist. Die Grenzen, die Jesus durch seine Feinde gesetzt werden, sind 
nicht die Grenzen der Liebe, sondern werden durch die Liebe unterlaufen. 
Die Liebe hat noch neue und andere Möglichkeiten, die durch äußere Be- 
grenzungen nicht vereitelt werden können. Die Macht der Liebe erweist also 
gerade in der Ohnmacht ihre Stärke. 

Gottes wirkliche Macht 

In Jesu Verhalten wird Gott offenbar. So läßt sich nun von den drei genann- 
ten Gesichtspunkten aus auch einiges über Gottes Macht gegenüber und in 
der Welt erkennen. 

1. Jesus hat die Macht, Menschen in ihrer Verlorenheit und Nichtigkeit 
Kraft zu befreitem Leben zu schenken. Darin ist Gottes Macht wirksam. 
Gott hat, von dorther gesehen, die Macht, das, was nichts ist, ins Dasein zu 
rufen. Er erschafft und erhält die Welt aus dem Nichts. Alles ist, weil Gottes 
ermöglichende Kraft es trägt. Darin zeigt sich grundlegend Gottes einzigar- 
tige Macht: Er allein vermag aus dem Nichts zu erschaffen. Aber dieses 
schöpferische Handeln Gottes zielt - wie es in Jesu Handeln offenbar wird 
- auf die Eigenständigkeit und Freiheit der Geschöpfe. Nichts ist ohne Gott. 
Alles, was ist und wirkt, empfängt Sein und Wirkkraft von Gott her. Aber 
Gott schenkt uns Sein, Leben und Wirken so, daß es wirklich unser eigenes 
Sein, Leben und Wirken ist. Gott erschafft wirklich anderes, das Eigenstand 
und Selbststand hat und im Rahmen seiner Natur Spontaneität und Freiheit 
besitzt. Die Welt ist nicht ein Teil Gottes, auch nicht ein bloßes Moment im 
Prozeß der Selbstentfaltung Gottes, sondern ein eigenständiges anderes, das 
sicher ganz von Gott her ist, aber doch von Gott unterschieden ist. Gott will 

vgl. H. Jonas, a.a.O. 48. 



Erhard Kunz 44 

die Eigenständigkeit der Geschöpfe so sehr, daß er sie entsprechend ihrer je 
eigenen Natur an ihrem eigenen Entwicklungs- und Entfaltungsprozeß mit- 
wirken läßt. Das gilt sicher für uns Menschen als personale Wesen: Was aus 
unserem Leben wird und was wir schließlich sein werden, das bestimmen 
wir in unserer eigenen Geschichte mit. Es gilt in abgewandelter Weise aber 
wohl auch für die nichtpersonale Schöpfung. Die Evolution mit ihren un- 
endlichen tastenden Versuchen, mit ihren Wegen und Abwegen kann auch 
als ein von Gottes Schöpfermacht getragener Prozeß der Selbstorganisation 
betrachtet werden. Gott stellt die Welt nicht mit einem Schlag fertig hin; 
sondern, weil er eine eigenständige Welt will, läßt er sie teilnehmen an 
ihrem eigenen Werdeprozeß. Etwas anderes erschaffen, das eigenständig ist 
- das ist Erweis höchster Macht. Sie kommt Gott zu. 

2. Indem Jesus sich anderen Menschen zuwendet und ihre Freiheit achtet, 
wird er auch durch sie begrenzt und verwundbar. Auch darin wird Gottes 
Verhalten offenbar. Indem Gott anderes erschafft, das eigenständig ist und 
das mit Spontaneität an seinem eigenen Werden mitwirkt, begrenzt Gott sich 
selbst gegenüber dem anderen8. 

Gott räumt dem anderen Eigenstand ein und läßt sich damit auch vom ei- 
genständigen Wirken des anderen betreffen. Er macht sich gleichsam ge- 
genüber den Geschöpfen verwundbar. Indem er seine schöpferische Macht 
einsetzt und die Welt erschafft, begrenzt er auch seiner Macht. Er bindet sich 
selbst an das Wirken und Zusammenwirken der anderen, an das Zusam- 
menspiel der mit eigenen Wirkkräften ausgestatteten Geschöpfe. Er kann 
dieses Zusammenspiel mit seinen Ergebnissen nicht einfach negieren, wenn 
er nicht seine Schöpfung selbst aufheben will. Dabei müssen wir wohl da- 
von ausgehen, daß längst nicht jedes Ergebnis dieses Zusammenspiels dem 
auf Leben ausgerichteten Willen Gottes entspricht. Sicher gilt das von dem 
sündigen Handeln der Menschen. Gott will die Sünde nicht. Er will nicht, 
daß Menschen einander nach dem Leben trachten und sich das Leben zur 
Hölle machen, daß Arme ausgebeutet und Fremde gehaßt werden. Das will 
Gott, der ein Freund des Lebens ist, ganz und gar nicht. Aber wie ist es mit 
physischen Übeln, die Menschen treffen; z. B. mit Naturkatastrophen, durch 
die zahllose Menschen vernichtet oder ins Elend gestürzt werden? Thomas 
von Aquin hat keine Schwierigkeit, zu sagen, daß Gott solche Übel nicht 
will; er bewirkt solche Übel nicht; er ist nicht •actor", nicht •Täter" der 

8 vgl. E. Jüngel, Gottes ursprüngliches Anfangen als schöpferische Selbstbegrenzung. Ein 
Beitrag zum Gespräch mit Hans Jonas über den Gottesbegriff nach Auschwitz, in: ders., Wert- 
lose Wahrheit. München 1990, 151-162; H. H. Henrix, Auschwitz und Gottes Selbstbegren- 
zung. Zum Gottesverständnis bei Hans Jonas, in: Theologie der Gegenwart 32 (1989) 
129-143. 



Ist das Sprechen von Gottes Allmacht noch zeitgemäß? 45 

Übel. Ich meine, man sollte Thomas darin folgen. Gott will weder das mo- 
ralisch Böse noch wirkliche physische Übel, durch die Leben sinnlos zer- 
stört wird. Wenn Gott es aber nicht will und es doch geschieht, dann muß 
man doch wohl folgern, daß Gott es offenbar nicht verhindern kann. Indem 
er eine Welt mit eigenständigen Wesen und Wirkkräften erschuf, indem er 
vor allem personale Wesen mit Freiheit erschuf, hat er seine Macht einge- 
schränkt und muß jetzt selbst vieles erleiden, was seiner Liebe zu seinen Ge- 
schöpfen widerspricht. Jesus weint über Jerusalem (Lk 19,41). Weint in ihm 
nicht Gott über seine verirrten und grausam leidenden Geschöpfe? Die Bi- 
bel schuldet Gott auch als einen mitleidenden Gott, der sich vom Leid der 
Menschen anrühren läßt (vgl. z. B. Hosea 11,1-1). Man sollte solche Aus- 
sagen nicht zu schnell als anthropomorphe Sprechweise abtun. In ihnen 
drückt sich aus, daß Gott längst nicht alles, was in der Welt geschieht, will, 
und daß er sich davon betreffen läßt. Aber er kann es offensichtlich nicht 
vereiteln. Daher kann man von einer Ohnmacht oder Schwachheit sprechen, 
in die sich Gott begeben hat, als er die Welt erschuf. 

Ist Gott somit vollständig dem Lauf der Weltevolution und den Entschei- 
dungen der Menschen ausgeliefert, wie Hans Jonas es wohl meinte? Damit 
komme ich zum dritten Gesichtspunkt, in dem - soweit ich sehe - der ei- 
gentliche Unterschied zu Hans Jonas liegt. 

3. Die Grenzen, die Jesus gesetzt werden, sind nicht die Grenzen der be- 
freienden Liebe, die Jesus bewegt. Die Ohnmacht, die Jesus auferlegt wird, 
ist der Ort, wo sich die Macht der Liebe in neuer Weise zeigt. Auch dies ist 
für das Verständnis der Macht Gottes wichtig. Gott will das Böse und le- 
benzerstörende Übel in der Welt nicht. Er erleidet Grenzen seiner Macht. 
Aber als Schöpfer der Welt ist und bleibt er jeder Situation gegenwärtig und 
ist mächtig, durch sein schöpferisches Wirken Neues zu beginnen. Er kann 
neue Impulse geben und neue Möglichkeiten eröffnen, so daß sich die Dinge 
neu fügen können. In der Situation eines grausamen Schicksals, das Gott in 
sich nicht will, kann er Menschen ansprechen und sie zu größerer Besinnung 
und einem tieferen Leben führen. In einer schrecklichen Katastrophe kann 
er Menschen bewegen und ihnen Kraft geben, sich der Notleidenden anzu- 
nehmen. In der äußersten Ohnmacht gibt er Jesus die Kraft, die •Liebe bis 
zur Vollendung" (Joh 13,1) zu leben und so offenbar zu machen, daß die 
Macht der Liebe Gottes in der Ohnmacht ihre Kraft erweist. Es gibt keine 
Situation, in der Gottes Möglichkeiten am Ende wären. Gott ist und bleibt 
seiner Welt in allem nahe und eröffnet neue Zukunft - selbst im Tod. 



Erhard Kunz 46 

Wie war Gott in Auschwitz gegenwärtig? 

Ganz bestimmt nicht so, daß er diesen Wahnsinn in irgendeiner Weise 
wollte. Aber auch in den Konzentrationslagern gab es Menschen, die mit- 
einander weinten, die einander beistanden und in aller Verzweiflung einan- 
der Trost spendeten; es gab - nicht zu oft - Menschen, die sich unter Le- 
bensgefahr für Juden einsetzten. (Auf diese •unbekannten Gerechten" weist 
auch Hans Jonas hin: a.a.O. 41,48). War Gott durch sein ermöglichendes 
Wirken nicht in solchen Menschen nahe und zeigte, daß seine Liebe in aller 
Ohnmacht nicht am Ende ist? Angesichts des unbegreifbar Bösen und des 
unermeßbaren Grauens, das sich mit dem Namen Auschwitz verbindet, 
wirkt dieser Hinweis auf die •Menschlichkeit", die es in den Konzentrati- 
onslagern auch gab, ganz unangemessen, vielleicht sogar zynisch. Tatsäch- 
lich darf und soll die Wucht des Bösen und des Grauens dadurch nicht ver- 
harmlost werden. In diesem Kontrast und Abstand zwischen dem ungeheu- 
ren Dunkel und dem verschwindend kleinen Licht der dennoch gelebten 
•Menschlichkeit" wird noch einmal deutlich, in welche Begrenzung und 
Ohnmacht sich Gott wirklich begeben hat. Aber bei allem Kontrast und Ab- 
stand: Es ist doch Licht da ... Und wo Licht ist - so schwach es auch sein 
mag -, leuchtet es in der Finsternis. 

Zum Abschluß: Gottes Macht - so habe ich als Quaestio disputata vertre- 
ten - ist nicht grenzenlos. Indem Gott die Welt erschafft, akzeptiert er auch 
Grenzen und ist er bereit, auch Mühen auf sich zu nehmen und zu erleiden 
(wie Ignatius es in den Exerzitien sagt: •Gott müht sich in allen geschaffe- 
nen Dingen auf dem Angesicht der Erde für mich und arbeitet; er verhält 
sich in der Weise eines Arbeitenden": Ex. Nr. 236). Aber trotz aller Gren- 
zen und in allen Mühen kommt Gottes Macht als Macht der Liebe an kein 
Ende; sie ist unerschöpflich. So ist Gottes Allmacht zu verstehen. Es ist die 
Macht der Liebe, die anderen - seinen Geschöpfen - Sein, Leben und Wirk- 
kräfte und darin Eigenständigkeit und Freiheit mitteilt, die Begrenzungen 
und Mühen nicht scheut, aber als Liebe unerschöpflich ist. •Die Liebe hört 
niemals auf (1 Kor 13, 8). Auf diese freilassende, ohnmächtige, aber uner- 
schöpfliche Macht der Liebe können wir uns verlassen in guten und in 
schweren Tagen. Deshalb ist das Bekenntnis zu der so verstandenen All- 
macht Gottes durchaus noch an der Zeit.9 

9  Vortrag anläßlich der Mitgliederversammlung des •Freundeskreises Sankt Georgen e. V. 
am 11. November 1992. 




