Titus Brandsma (1881-1942)

Vor Gottes Angesicht

Elisabeth Hense, Kleve; Leo Groothuis, Mainz

Titus Brandsma wurde 1881 in Oegeklooster bei Bolsward in Friesland (NL)
geboren. Nach dem Abitur bei den Franziskanern in Megen trat er in das No-
viziat des Karmelitenordens in Boxmeer ein. 1905 wurde er in Den Bosch
zum Priester geweiht; danach studierte er drei Jahre in Rom. 1923 erhielt er
an der Katholischen Universitit Nimwegen einen Lehrauftrag fiir Philoso-
phie und Geschichte der Spiritualitdt. Als Wissenschaftler leistete er auf
dem Gebiet der Niederldndischen Mystik bahnbrechende Arbeit; besonde-
res Interesse hatte er angesichts eines aufkommenden Atheismus auch fiir
die Gottesfrage. Seit seiner Studienzeit in Rom war Brandsma publizistisch
titig; er schrieb zu gesellschaftspolitischen und religidsen Fragen in zahl-
reichen Zeitungen und Zeitschriften und arbeitete teilweise auch als Redak-
teur mit.

Zu den groBen Vorbildern Titus Brandsmas z#hlte unter anderem der Pro-
phet Elija. Im Jahre 1935 hielt Titus im amerikanischen Karmelitenkloster
Niagara Falls Vorlesungen iiber den Geist und die Mystik des Karmel. Be-
zeichnenderweise begann er seine Darlegungen mit einer kurzen Erdrterung
der Bedeutung des Propheten Elija fiir den Orden.! Es ging Titus nicht um
historische Beweisfiihrungen, sondern vielmehr um die Tatsache, daf} das
Andenken an den Propheten Elija dem Orden seit seinen Anféngen im 12.
Jahrhundert einen deutlichen Stempel aufgedriickt hat. Eine zentrale Be-
zugsstelle fiir die Spiritualitdt des Karmel war immer schon 1 Kon 17,1 ,,Vi-
vit Dominus, Deus Israel, in cuius conspectu sto* — Gott lebt, und ich stehe
vor Seinem Angesicht, der Anfang der Elija-Geschichte. Fiir Titus war Elija
,,das grofie Vorbild des bestindigen Gebetes“? und zwar sowohl des miind-
lichen, liturgischen Gebets als auch der Beschauung. Der Wandel vor Gottes
Angesicht ,,ist die Grundlage seines (Elijas) Gebetslebens. Dieser Wandel in
der Gegenwart Gottes, dieses Sichstellen vor das Angesicht des Herrn, ist
das Kennzeichen, das die Kinder des Karmel von dem grofien Propheten er-
erbt haben,” kommentierte Titus die oben zitierte Schriftstelle.” Die Verge-
genwirtigung Gottes hatte durch die Jahrhunderte hindurch Vorbildcharak-

! Vgl. Georg Geisbauer, Titus Brandsma — Mystiker des Karmel, Mdrtyrer in Dachau. Koln
1987, 40ff.

2 AaO. 44

» Aa0. 42



Elisabeth Hense, Leo Groothuis 48

ter fiir das kontemplative L.eben im Karmel, wie Titus an Hand verschiede-
ner Karmelmystiker erlduterte, und ist dementsprechend in zahlreichen
geistlichen Schriften behandelt worden.

Daf} auch Titus selbst in seiner Lehre und seinem Leben dieser Tradition

verpflichtet war, méchte ich im folgenden in drei Punkten darlegen. Den le-
bendigen Gott fand Titus am deutlichsten in der Tiefe seines eigenen We-
sens (1). In jedem Menschenherz gliiht und schwelt der Funke der Gegen-
wart Gottes, der jederzeit zu einem Feuer aufflammen kann, wenn wir uns
der gottlichen Gegenwart bewullt werden. Allméhlich wichst das BewuBt-
sein dieser Gegenwart Gottes (2) und bricht in allen Lebensbereichen durch.
Nichts bleibt davon unberiihrt oder ausgespart. Der Wandel vor dem Ange-
sicht Gottes fiihrt zu einem gottformigen Leben: innen wie auBen, kontem-
plativ wie aktiv, in Einsamkeit und Gemeinschaft (3).
Es geht also dreimal um dasselbe Geschehen, das sich sowohl innerpsy-
chisch als auch zwischenmenschlich bemerkbar macht: Gott lebt und ich
stehe vor seinem Angesicht. DaB} dies aber kein statischer Zustand ist, son-
dern ein hochst lebendiger und bewegungsvoller geistlicher Entwicklungs-
prozeB, soll von Punkt zu Punkt deutlicher werden. Es geht also um die In-
tensivierung einer Liebesbeziehung, die in der Tiefe des menschlichen Her-
zen beginnt, den ganzen Menschen immer mehr durchdringt und schlieBlich
in seiner totalen Hingabe zur Vollendung kommt.

Wir finden Gott in der Tiefe unseres Wesens

Die Grundlage mystischen Lebens ist fiir Titus, daB Gott in unserem Innern
wohnt und sich nirgends besser finden 148t als auf dem Grund unseres eige-
nen Wesens. Dieser ,,Grund®, das Tiefste und Figenste eines Menschen,
wird wirklich erfahren, d.h. es handelt sich hier nicht um eine Philosophie,
sondern um ein alles iiberwiltigendes Erkennen, das alle Fasern der mensch-
lichen Existenz durchdringt. Alle Krifte und Strebungen des Menschen sind
hier eins ohne jede Zerrissenheit. Hier erfihrt der Mystiker eine Einheit mit
sich selbst, mit seinem eigenen Wesen und entdeckt in dieser Einheit einen
transzendenten Kern, den er ,,Gott* nennt. Titus umschreibt diese Erfahrung
gern mit dem Bild von der Gottesgeburt in der Seele: Gott wird in uns ge-
boren, er ruht in uns, er wohnt in uns. In seinem tiefsten Wesen findet der
Mensch Gott und umgekehrt findet er in Gott sein wahres Selbst. Der
Mensch stellt fest, dall er nicht Ursprung seiner selbst ist, da er aus Gott
hervorgegangen ist, aus ihm geboren wird?, mit allem Erschaffenen aus Gott
»herausgeflossen‘ ist.



Vor Gottes Angesicht 49

Uberwiltigt von der iiberstromenden Liebe Gottes, die ihn um Nichts er-
schaffen hat, wendet sich der Mensch seinem Gott zu und stellt sich vor
Gottes Angesicht. ,,Die Menschen miissen Gott wieder sehen lernen und in
der Betrachtung Gottes leben. Man nennt dies Mystik; und ich stimme dem
gern zu“é sagte Titus 1932 in seirfer Rede iiber den Gottesbegriff, die er am
Griindungstag der Katholischen Universitidt Nimwegen als neuer Rector ma-
gnificus hielt. Das Stehen vor dem Angesicht Gottes ist kein derivatives
Wissen, keine SchluBfolgerung, die man aus philosophischen Reflexionen
ziehen kann, sondern eine unmittelbare Erfahrung unseres Ursprungs. Es ist
die Verwunderung iiber unser Dasein, wenn uns plotzlich die Einsicht durch-
zuckt, daB wir ebensogut nicht sein konnten.” Das Schauen auf den lebendi-
gen Gott in uns und das Stehen vor seinem Angesicht ist die liebevolle Ant-
wort des Menschen auf die ihm von Gott in der Schopfung widerfahrene
Liebe.

Die Einkehr in uns selbst erfordert keine komplizierten Studien und keine
intellektuelle Akrobatik, denn selbst der ungebildete, einfache Mensch er-
fahrt, daB er da ist. ,,Es ist ein Leben, das sehr erhaben scheint, und doch
ganz einfach ist. In unserem tiefsten Wesen reichen wir an das Wirken
Gottes, das uns erhilt, uns fiihrt und Richtung gibt. Bis zum tiefsten Ur-
sprung miissen wir gehen, um in Gott uns selbst wiederzufinden. Im Inner-
sten unserer Seele stoBen wir auf den Grund, in dem unser Wesen wurzelt.
Auf diesem Grund, der nichts anderes ist als das Erkennen unseres Verbun-
denseins mit Gott, miissen wir leben, da ist unsere Heimat, da kommen wir
in Gottes Reich, das uns verheiBen wurde und in das wir eingeladen werden,
in dem Gott uns schon hier auf Erden einen Platz bereitet hat. Im Innersten
unseres Geistes miissen wir Gott anbeten, mit ihm sprechen, uns selbst mit
Gott vereinigen, uns selbst in Gott verlieren und in ihm aufgehen, um unser
Wesen ganz nach Gott neu zu formen und zu bilden, ganz in Ubereinstim-
mung mit Gottes Bild von uns. Dabei miissen wir uns ganz in Gottes Hand
geben, weil er mehr als wir selbst diese Erneuerung in uns bewirken kann.*®
Hier, in unserm tiefsten Grund, erfahren wir so etwas wie eine neue Schop-
fung, eine Neuformung, eine Neuwerdung in gegenseitiger gottlicher-
menschlicher Liebe.

4 Mpystiek Leven, Titus Brandsma, hrsg. Bruno Borchert. Nijmegen 1985, 70

5 Mystiek Leven, a.a.0. 71 v

6 Mystiek leven, a.a.0. 106-107, vgl. Titus Brandsma, Engagierte Mystik, hrsg. Elisabeth
Hense. Paderborn 1991, 68.

7 Vgl. Hein Blommestijn, Tot op de bodem van het niets. Kampen 1991, 19

8 In: De Gelderlander, De Evangelische Peerle, 7.5.1939; vgl. Engagierte Mystik, 98.



Elisabeth Hense, Leo Groothuis 50

Die Gegenwart Gottes bricht immer mehr in uns durch

Das mystische Leben ist im Menschen als Anlage und Berufung immer
schon da. Die Liebe ist wie ein ,,Funke® oder wie ein ,,Keim* von Gott in
uns hineingelegt worden, sagt Titus, wir miissen den Funken nur zn einer
Feuersbrunst auflodern und den Keim zu einer schémen Blume heranwach-
sen lassen. Dann lebt der Mensch mit Gott ,,in unzerbrechlicher Einheit ver-
bunden ein gemeinsames Leben‘®. Dieses intime, innige Leben mit Gott ist
fiir Titus Ziel unseres menschlichen Lebens. Wir sind als Menschen emp-
fanglich fiir das Goéttliche und das Géttliche nimmt Einfluf3 auf uns. Der
Durchbruch der gottlichen Wirklichkeit im menschlichen BewuBtsein be-
deutet nicht, da} das Menschliche zerstort, das Korperliche unterdriickt oder
das alltigliche Leben verfremdet wird. Mystik ist kein Auszug aus der Welt,
sondern ein Einzug in sie. Es ist ein ProzeB, in dem Gott sich immer mehr
im Menschen inkarniert, zu Fleisch und Blut wird und der Mensch so zu sei-
ner wahren GroBe aufbliiht.

.»Mystik ist eine besondere Vereinigung Gottes mit dem Menschen, in der
dieser sich der Gegenwart Gottes bewuBt wird und sich auch seinerseits mit
Gott vereinigt. Die Mystik hat also einen zweiseitigen Charakter. Die be-
sonders innige Vereinigung Gottes mit dem Menschen kann man das gottli-
che Wesenselement der Mystik nennen. Das Géttliche verbirgt sich hier
nicht linger, sondern wird dem Menschen bewuft. Die Empfinglichkeit des
Menschen fiir Gott, die Fihigkeit des Menschen, Gott erfahren zu kdnnen
und das eigene Leben von ihm pridgen zu lassen, ist das menschliche Ge-
wand der Mystik.*“10

Wenn der Mensch sich einer dialogischen Beziehung zu seinem Gott 6ff-
net, erfihrt er immer tiefer und inniger die Wirkung und Gegenwart Gottes
in sich selbst. Eine neue ungeahnte, unerhérte Wirklichkeit bricht dann im
menschlichen BewuBtsein durch. Der Mensch wird von einem andern, einer
unfallbaren Wirklichkeit beriihrt, und sein egozentrisches, um sich selbst
kreisendes und in sich selbst gefangenes BewuBtsein wird gleichsam von
auBen aufgebrochen. Das ist eine Erfahrung von Heteronomie. Eine groBere
Wirklichkeit als sein enges, kleines Ich widerfidhrt ihm: der Andere, Gott
wird zum Zentrum seines Daseins. Diese Erfahrung kann man nicht selbst
herbeifiihren oder in sich auslésen; nur der, dem sie zustoBt, erfihrt die un-
endliche Weite der gottlichen Wirklichkeit, die uns definitiv von unseren
narzistischen Trdumen befreit.

¢ Titus Brandsma, Groei en uitbloei van het mystieke leven, in: Ons Geestelijk Erf 1932, 366
' Mystiek Leven, a.a.0. 19; vgl. Engagierte Mystik, 20



Vor Gottes Angesicht 51

,Was ich also verteidige und fiir unsere Zeit notwendig halte, ist die Be-
trachtung allen Seins in seiner Abhingigkeit von und seinem Hervorgehen
aus Gott, dessen Werk wir darin sehen miissen, dessen Sein wir darin er-
kennen miissen, den wir darin anerkennen und anbeten miissen, vor allem in
uns selbst. Gott ist da, und er offenbart sich in uns. Er will in uns gesehen
und anerkannt werden.*!!

Das BewnBtsein der unverbriichlichen Nihe Gottes und des Wandels vor
seinem Angesicht blieb fiir Titus auch in der dunkelsten Zeit seines Lebens
unerschiittert. Darum konnte er kein Pessimist sein, darum erinnerte er sich
auch im Konzentrationslager noch an die Worte des Paulus: ,,Wer wird mich
scheiden von der Liebe Gottes ... In ihm leben wir ja, bewegen wir uns, sind
wir.“12 Darum konnte er nicht aufhéren, von der Liebe und der Mystik zn
sprechen: ,,Ach, ich mochte (auch) die Glocken lduten, um der Welt zu sa-
gen, wie schon die Liebe ist.“? Titus war so iiberzeugt von der unwider-
stehlichen Wirkung der Liebe, daB er es sogar fiir moglich hielt, den Natio-
nalsozialismus hiermit zu iiberwinden. War das nicht unrealistisch, naiv,
weltfremd, ja einfach absurd angesichts der nackten rohen Gewalt, der Mil-
lionen Menschen zum Opfer fielen? War das nicht ein schwirmerisches,
kindliches Wunschdenken, das in der grausigen Realitidt wie eine Seifen-
blase zerplatzen muBte? Nur der, der selbst in der Verbundenheit mit Gott in
Liebe lodert, mag vielleicht verstehen, daB Titus gar nicht anders konnte, als
iibermiitig und eigensinnig ganz auf diese Liebe zu vertrauen. Immer wie-
der sprach Titus dariiber; das war seine Strategie des Widerstands, und so
wundern wir uns auch nicht, daB er sogar in einer Tageszeitung die Herzen
seiner Landsleute fiir diese Liebe entflammen wollte:

,,Das Fiinkchen muB zn einer Feuersbrunst auflodern, damit wir in diesem
Licht das gottliche Wesen besser erkennen und in dieser Glut zur Gottesliebe
entziindet werden. Nicht im Geschopf, das ihn nur fahl wiedergibt, nicht in
allen moglichen Bildern, sondern in ihm selbst miissen wir Gott suchen, so
wie er sich im Innersten unserer Seele offenbart. Dazu missen wir in uns
selbst eintreten, die Vorstellungen zuriickdrdngen und versuchen, ganz im
gottlichen Lichte aufzugehen, das in uns selbst von der Gottheit ausstrahlt,
ein Licht, das nns wie die Sonne anzieht, zugleich aber unseren schwachen
Fihigkeiten unzuginglich bleibt. Wir miissen in Gott leben, der unser We-
sen mit seinem Wesen erfiillt und eins mit ihm sein.*“!4

Titus zufolge wird die Erfahrung unseres Wesensgrundes zu ausdriicklich
mystischem BewuBtsein, wenn sich das Gottliche nicht mehr hinter dem

LU Mystiek Leven, a.a.0. 106-7; vgl. Engagierte Mystik, 67-68
12 Mystiek Leven, a.a.0. 212; vgl. Engagierte Mystik, 111-112
13 Mystiek Leven, a.a.0. 192

14 De Gelderlander, 10. 5. 1941



Elisabeth Hense, Leo Groothuis 52

Menschlichen und der Natur verbirgt, wenn Gottes Gegenwart und sein Wir-
ken unmittelbar und iiberstromend erfahren werden, wenn das Géttliche
sichtbar, horbar und fiihlbar wird in einem Strom von Liebe, der den Men-
schen in einen unauslotbaren Abgrund von Taten der Liebe hineinreiBt. Ti-
tus folgt hier der alten Weisheit, daB man den Baum an seinen Friichten er-
kennt. Fehlen die Taten der Liebe, so kann man mit Sicherheit feststellen,
daB keine Rede von authentisch mystischem Leben sein kann. Dabei geht es
nicht darum, daB8 man zur hochsten Vollkommenheit gelangt. Nicht das Maf
der Vollkommenheit ist das Entscheidende, sondern das Wunder der Liebe
selbst, so klein und zart es vielleicht auch beginnen mag.

Im ,,doppelten Geist“!> wandeln wir vor Gottes Antlitz

Die Offnung auf das Géttliche hin kann nicht nur ein inneres Geschehen
bleiben; unweigerlich hat der innere Umgang mit Gott Konsequenzen fiir
unser ganzes Leben, wird ,,in unseren Worten und Taten zum Ausdruck
kommen, in unserem ganzen Wesen und Auftreten aufstrahlen*'6, Der Wan-
del vor dem Angesicht Gottes fiihrt im alltdglichen Leben zu praktischem
Engagement und zu Respekt vor jedem Menschen, der in seiner unantastba-
ren Wiirde anerkannt wird. Politik und Mystik sind nie und nimmer zwei ge-
trennte Welten.!”

Fiir Titus war es daher ganz selbstverstindlich, daB wer liebt auch leiden
muB. So begeistert und entflammt er von der Liebe sprechen konnte, so
niichtern vund realistisch nahm er auch das Leiden dazu, in das die Taten der
Liebe ihn fithrten. Schon 1927, lange bevor er selbst einen schweren Lei-
densweg antreten mufte, wehrte er sich gegen ,,eine Mystik voller Siile und
seliger Ruhe®“!® und wies darauf hin, da Gott die Vereinigung mit uns ,,auf
dem Weg des Leidens, der Verachtung und des Todes*!® gesucht hatte. ,,Ein
langer Weg muB durchwandert werden“? will der Mensch sich mit Gott ver-
einen; ein ,,harter Streit“?! im eigenen Innern ist notwendig, ,,viel in uns muf

1> Die Formulierung vom ,.doppelten Geist“ geht zuriick auf 2 Kon 2,9; Elischa bittet um den
doppelten Geist des Elija, den doppelten Anteil vom Erbe seines Lehrers. Fiir den Karmel hat
der ,.doppelte Geist* eine dreifache Bedeutung: 1. der doppelte Anteil am Erbe des Prophe-
ten, 2. die Mischung vom kontemplativen und aktivem Leben, 3. die Vereinigung menschli-
cher Tugendiibung und gttlicher EingieBung des mystischen Lebens. vgl. Titus Brandsma —
Mystiker des Karmel, Mértyrer in Dachau, 41

15 Mystiek Leven, a.a.0., 100; vgl. Engagierte Mystiek, 62

17 Vgl. Tot op de bodem van het niets, 22

'8 Mystiek Leven, a.a.0 204

19 Mystiek Leven, a.a.0. 204

2 Groei en uitbloei van het mystieke leven, a.a.0. 367

21 Groei en uitbloei van het mystieke leven, a.a.0. 367



Vor Gottes Angesicht 53

sterben, damit Gott frei und ungehindert in uns lebe*?? Dies alles ist fiir Ti-
tus nicht nur wissenschaftliche Theorie geblieben, sondern konkrete Erfah-
rung geworden, eine Erfahrung, die mit seiner Verhaftung im Kloster in
Nimwegen im Janvar 1942 begann und ihren Héhepunkt und ihr Ende fand
bei seinem Tod am 26. Juli 1942 im Konzentrationslager Dachau, herbeige-
fiihrt durch die Spritze eines Lagerarztes.

Die Konsequenzen des Lebens im ,,doppelten Geist* des Elija haben bei
Titus auch und gerade in den Erfahrungen im letzten halben Jahr seines Le-
bens nie das starke Vertrauen auf Gottes lebendige Gegenwart erschiittern
konnen.

Auch im Gefiangnis wuBte Titus sich in Gottes Hand?, und vom Konzen-
trationslager Dachau sagte er: ,,Ich werde auch da Bekannte finden und der
liebe Herr Gott ist iiberall.“*

Titus Brandsma, der, stehend vor dem Angesicht Gottes, keine Furcht vor
den Menschen kannte, wurde in einer vom Krieg zerbrochenen Welt zom
Propheten heilen Menschseins. In einer Zeit, wo jeder aufriistete und nur
noch das Recht des Stirkeren etwas galt, trat Titus fiir bedingungslose Ab-
riistung ein. Nicht die Angst vor Krieg und Vernichtung lie ihn diesen ra-
dikalen Standpunkt einnehmen, sondern seine innige Liebe zum Frieden, die
ihn inspirierte, immer und iiberall an die Moglichkeit zum Frieden zu glau-
ben. ,,Ich mochte die Friedensbotschaft Christi wiederholen, ja in der ganzen
Welt ertSnen lassen, bis alle es horen und begreifen, selbst jene, die sich erst
abgewandt haben.*%

Titus wollte und konnte nicht vor der unentrinnbaren Wirklichkeit immer
neuer Kriege kapitulieren. ,,.Die Tatsache des Krieges beweist noch nicht
seine Notwendigkeit”, sagte er und wehrte sich gegen Resignation, Mutlo-
sigkeit und Ohnmachtsgefiihle. Er blieb auch dann der Verkiindigung der
Friedensbotschaft treu, als er selbst Opfer der unmenschlichen Gewalt
wurde und den Weg in die totale Vernichtung mitgehen muflte. Noch aus
dem Gefingnis wiinschte er Freund und Feind den Frieden:

»Gott segne die Niederlande.

Gott segne Deutschland.

Gott gebe, dafl beide Volker bald wieder in vollem Frieden und voller Frei-
heit nebeneinander leben, in der Anerkennung Gottes und zu seiner Ehre,
zum Heil und Wohlergehen beider so nah verwandten Volker 26,

22 Groei en uitbloei van het mystieke leven, a.a.0. 367

2 Mystiek leven, 212

2 Mystiek Leven 215

25 Mystiek Leven, a.a.0. 163, vgl. Engagierte Mystik, 75

26 Mystiek Leven, a.a.0. 203; vgl. Engagierte Mystik, 92-93



Elisabeth Hense, Leo Groothuis 54

Um Frieden und Gerechtigkeit danerhaft zu garantieren, miissen wir, wie
Titus sagt, im eigenen Innern die selbstlose, sich wegschenkende Liebe
einiiben, die von Gottes Seite aus anf uns znkommt. Dann werden wir aus
der Isolation gezogen und verbinden uns nicht nur mit Gott, sondern .,in und
durch und mit Gott sieht sich der Mensch mit allen anderen Menschen ver-
eint. Hier wird die Gemeinschaft auf der innigsten Vereinigung Gottes mit
allem Dasein gegriindet.*?’

In Ubereinstimmung mit den groBen geistlichen Autoren des Mittelalters
beschreibt Titus den im Angesicht Gottes wandelnden Menschen als einen
gemeinschaftsbezogenen Menschen, der nicht nur Geist ist, sondern ans
Fleisch und Blut besteht, als einen, der sich nicht in nebuldse Ideen ver-
steigt, sondern dessen Leben bis ins Materielle und Kérperliche, bis in seine
Beziehungen, seine Arbeit und Freizeit hinein durchscheinend wird fiir das
Stromen gottlicher Liebe. Es gibt keine Mystik an sich; was geschieht, geht
von Gott ans, doch geschieht es in diesem oder jenem konkreten Menschen.
Der Mystiker ist kein Ubermensch, kein Held, der den allgemein menschli-
chen Begrenzungen und Eigenarten nicht unterworfen wire. Der Mystiker
lebt in einem bestimmten sozial-konomischem Kontext, in einer bestimm-
ten gesellschaftlichen und kirchlichen Situation, hat Anteil an einer be-
stimmten Kultor und Volksart. Auch wenn der Wandel vor Gottes Angesicht
nicht so groBartig, nicht so gesund und ausgeglichen, nicht so kiinstlerisch
oder brillant ausfillt, ist das doch ein Grund zur Freude iiber den unver-
wiistlichen Wert des Lebens.

27 Mystiek Leven, a.a.0. 108; vgl. Engagierte Mystik, 69





