
Titus Brandsma (1881-1942) 

Vor Gottes Angesicht 

Elisabeth Hense, Kleve; Leo Groothuis, Mainz 

Titus Brandsma wurde 1881 in Oegeklooster bei Bolsward in Friesland (NL) 
geboren. Nach dem Abitur bei den Franziskanern in Megen trat er in das No- 
viziat des Karmelitenordens in Boxmeer ein. 1905 wurde er in Den Bosch 
zum Priester geweiht; danach studierte er drei Jahre in Rom. 1923 erhielt er 
an der Katholischen Universität Nimwegen einen Lehrauftrag für Philoso- 
phie und Geschichte der Spiritualität. Als Wissenschaftler leistete er auf 
dem Gebiet der Niederländischen Mystik bahnbrechende Arbeit; besonde- 
res Interesse hatte er angesichts eines aufkommenden Atheismus auch für 
die Gottesfrage. Seit seiner Studienzeit in Rom war Brandsma publizistisch 
tätig; er schrieb zu gesellschaftspolitischen und religiösen Fragen in zahl- 
reichen Zeitungen und Zeitschriften und arbeitete teilweise auch als Redak- 
teur mit. 
Zu den großen Vorbildern Titus Brandsmas zählte unter anderem der Pro- 
phet Elija. Im Jahre 1935 hielt Titus im amerikanischen Karmelitenkloster 
Niagara Falls Vorlesungen über den Geist und die Mystik des Karmel. Be- 
zeichnenderweise begann er seine Darlegungen mit einer kurzen Erörterung 
der Bedeutung des Propheten Elija für den Orden.1 Es ging Titus nicht um 
historische Beweisführungen, sondern vielmehr um die Tatsache, daß das 
Andenken an den Propheten Elija dem Orden seit seinen Anfängen im 12. 
Jahrhundert einen deutlichen Stempel aufgedrückt hat. Eine zentrale Be- 
zugsstelle für die Spiritualität des Karmel war immer schon 1 Kön 17,1 •Vi- 
vit Dominus, Deus Israel, in cuius conspectu sto" - Gott lebt, und ich stehe 
vor Seinem Angesicht, der Anfang der Elija-Geschichte. Für Titus war Elija 
•das große Vorbild des beständigen Gebetes"2 und zwar sowohl des münd- 
lichen, liturgischen Gebets als auch der Beschauung. Der Wandel vor Gottes 
Angesicht •ist die Grundlage seines (Elijas) Gebetslebens. Dieser Wandel in 
der Gegenwart Gottes, dieses Sichstellen vor das Angesicht des Herrn, ist 
das Kennzeichen, das die Kinder des Karmel von dem großen Propheten er- 
erbt haben," kommentierte Titus die oben zitierte Schriftstelle.3 Die Verge- 
genwärtigung Gottes hatte durch die Jahrhunderte hindurch Vorbildcharak- 

1 Vgl. Georg Geisbauer, Titus Brandsma - Mystiker des Karmel, Märtyrer in Dachau. Köln 
1987, 40ff. 

2 A.a.O. 44 
'  A.a.O. 42 



Elisabeth Hense, Leo Groothuis 48 

ter für das kontemplative Leben im Karmel, wie Titus an Hand verschiede- 
ner Karmelmystiker erläuterte, und ist dementsprechend in zahlreichen 
geistlichen Schriften behandelt worden. 

Daß auch Titus selbst in seiner Lehre und seinem Leben dieser Tradition 
verpflichtet war, möchte ich im folgenden in drei Punkten darlegen. Den le- 
bendigen Gott fand Titus am deutlichsten in der Tiefe seines eigenen We- 
sens (1). In jedem Menschenherz glüht und schwelt der Funke der Gegen- 
wart Gottes, der jederzeit zu einem Feuer aufflammen kann, wenn wir uns 
der göttlichen Gegenwart bewußt werden. Allmählich wächst das Bewußt- 
sein dieser Gegenwart Gottes (2) und bricht in allen Lebensbereichen durch. 
Nichts bleibt davon unberührt oder ausgespart. Der Wandel vor dem Ange- 
sicht Gottes führt zu einem gottförmigen Leben: innen wie außen, kontem- 
plativ wie aktiv, in Einsamkeit und Gemeinschaft (3). 
Es geht also dreimal um dasselbe Geschehen, das sich sowohl innerpsy- 
chisch als auch zwischenmenschlich bemerkbar macht: Gott lebt und ich 
stehe vor seinem Angesicht. Daß dies aber kein statischer Zustand ist, son- 
dern ein höchst lebendiger und bewegungsvoller geistlicher Entwicklungs- 
prozeß, soll von Punkt zu Punkt deutlicher werden. Es geht also um die In- 
tensivierung einer Liebesbeziehung, die in der Tiefe des menschlichen Her- 
zen beginnt, den ganzen Menschen immer mehr durchdringt und schließlich 
in seiner totalen Hingabe zur Vollendung kommt. 

Wir finden Gott in der Tiefe unseres Wesens 

Die Grundlage mystischen Lebens ist für Titus, daß Gott in unserem Innern 
wohnt und sich nirgends besser finden läßt als auf dem Grund unseres eige- 
nen Wesens. Dieser •Grund", das Tiefste und Eigenste eines Menschen, 
wird wirklich erfahren, d.h. es handelt sich hier nicht um eine Philosophie, 
sondern um ein alles überwältigendes Erkennen, das alle Fasern der mensch- 
lichen Existenz durchdringt. Alle Kräfte und Strebungen des Menschen sind 
hier eins ohne jede Zerrissenheit. Hier erfährt der Mystiker eine Einheit mit 
sich selbst, mit seinem eigenen Wesen und entdeckt in dieser Einheit einen 
transzendenten Kern, den er •Gott" nennt. Titus umschreibt diese Erfahrung 
gern mit dem Bild von der Gottesgeburt in der Seele: Gott wird in uns ge- 
boren, er ruht in uns, er wohnt in uns. In seinem tiefsten Wesen findet der 
Mensch Gott und umgekehrt findet er in Gott sein wahres Selbst. Der 
Mensch stellt fest, daß er nicht Ursprung seiner selbst ist, daß er aus Gott 
hervorgegangen ist, aus ihm geboren wird4, mit allem Erschaffenen aus Gott 
•herausgeflossen"5 ist. 



Vor Gottes Angesicht 49 

Überwältigt von der überströmenden Liebe Gottes, die ihn um Nichts er- 
schaffen hat, wendet sich der Mensch seinem Gott zu und stellt sich vor 
Gottes Angesicht. •Die Menschen müssen Gott wieder sehen lernen und in 
der Betrachtung Gottes leben. Man nennt dies Mystik; und ich stimme dem 
gern zu"6 sagte Titus 1932 in seirier Rede über den Gottesbegriff, die er am 
Gründungstag der Katholischen Universität Nimwegen als neuer Rector ma- 
gnificus hielt. Das Stehen vor dem Angesicht Gottes ist kein derivatives 
Wissen, keine Schlußfolgerung, die man aus philosophischen Reflexionen 
ziehen kann, sondern eine unmittelbare Erfahrung unseres Ursprungs. Es ist 
die Verwunderung über unser Dasein, wenn uns plötzlich die Einsicht durch- 
zuckt, daß wir ebensogut nicht sein könnten.7 Das Schauen auf den lebendi- 
gen Gott in uns und das Stehen vor seinem Angesicht ist die liebevolle Ant- 
wort des Menschen auf die ihm von Gott in der Schöpfung widerfahrene 
Liebe. 

Die Einkehr in uns selbst erfordert keine komplizierten Studien und keine 
intellektuelle Akrobatik, denn selbst der ungebildete, einfache Mensch er- 
fährt, daß er da ist. •Es ist ein Leben, das sehr erhaben scheint, und doch 
ganz einfach ist. In unserem tiefsten Wesen reichen wir an das Wirken 
Gottes, das uns erhält, uns führt und Richtung gibt. Bis zum tiefsten Ur- 
sprung müssen wir gehen, um in Gott uns selbst wiederzufinden. Im Inner- 
sten unserer Seele stoßen wir auf den Grund, in dem unser Wesen wurzelt. 
Auf diesem Grund, der nichts anderes ist als das Erkennen unseres Verbun- 
denseins mit Gott, müssen wir leben, da ist unsere Heimat, da kommen wir 
in Gottes Reich, das uns verheißen wurde und in das wir eingeladen werden, 
in dem Gott uns schon hier auf Erden einen Platz bereitet hat. Im Innersten 
unseres Geistes müssen wir Gott anbeten, mit ihm sprechen, uns selbst mit 
Gott vereinigen, uns selbst in Gott verlieren und in ihm aufgehen, um unser 
Wesen ganz nach Gott neu zu formen und zu bilden, ganz in Übereinstim- 
mung mit Gottes Bild von uns. Dabei müssen wir uns ganz in Gottes Hand 
geben, weil er mehr als wir selbst diese Erneuerung in uns bewirken kann."8 

Hier, in unserm tiefsten Grund, erfahren wir so etwas wie eine neue Schöp- 
fung, eine Neuformung, eine Neuwerdung in gegenseitiger göttlicher- 
menschlicher Liebe. 

4 Mystiek Leven, Titus Brandsma, hrsg. Bruno Borchert. Nijmegen 1985, 70 
5 Mystiek Leven, a.a.O. 71 
6 Mystiek leven, a.a.O. 106-107, vgl. Titus Brandsma, Engagierte Mystik, hrsg. Elisabeth 
Hense. Paderborn 1991, 68. 
7 Vgl. Hein Blommestijn, Tot op de bodem van het niets. Kampen 1991, 19 
8 In: De Gelderlander, De Evangelische Peerle, 7.5.1939; vgl. Engagierte Mystik, 98. 



Elisabeth Hense, Leo Groothuis 50 

Die Gegenwart Gottes bricht immer mehr in uns durch 

Das mystische Leben ist im Menschen als Anlage und Berufung immer 
schon da. Die Liebe ist wie ein •Funke" oder wie ein •Keim" von Gott in 
uns hineingelegt worden, sagt Titus, wir müssen den Funken nur zu einer 
Feuersbrunst auflodern und den Keim zu einer schönen Blume heranwach- 
sen lassen. Dann lebt der Mensch mit Gott •in unzerbrechlicher Einheit ver- 
bunden ein gemeinsames Leben"9. Dieses intime, innige Leben mit Gott ist 
für Titus Ziel unseres menschlichen Lebens. Wir sind als Menschen emp- 
fänglich für das Göttliche und das Göttliche nimmt Einfluß auf uns. Der 
Durchbruch der göttlichen Wirklichkeit im menschlichen Bewußtsein be- 
deutet nicht, daß das Menschliche zerstört, das Körperliche unterdrückt oder 
das alltägliche Leben verfremdet wird. Mystik ist kein Auszug aus der Welt, 
sondern ein Einzug in sie. Es ist ein Prozeß, in dem Gott sich immer mehr 
im Menschen inkarniert, zu Fleisch und Blut wird und der Mensch so zu sei- 
ner wahren Größe aufblüht. 

•Mystik ist eine besondere Vereinigung Gottes mit dem Menschen, in der 
dieser sich der Gegenwart Gottes bewußt wird und sich auch seinerseits mit 
Gott vereinigt. Die Mystik hat also einen zweiseitigen Charakter. Die be- 
sonders innige Vereinigung Gottes mit dem Menschen kann man das göttli- 
che Wesenselement der Mystik nennen. Das Göttliche verbirgt sich hier 
nicht länger, sondern wird dem Menschen bewußt. Die Empfänglichkeit des 
Menschen für Gott, die Fähigkeit des Menschen, Gott erfahren zu können 
und das eigene Leben von ihm prägen zu lassen, ist das menschliche Ge- 
wand der Mystik."'0 

Wenn der Mensch sich einer dialogischen Beziehung zu seinem Gott öff- 
net, erfährt er immer tiefer und inniger die Wirkung und Gegenwart Gottes 
in sich selbst. Eine neue ungeahnte, unerhörte Wirklichkeit bricht dann im 
menschlichen Bewußtsein durch. Der Mensch wird von einem andern, einer 
unfaßbaren Wirklichkeit berührt, und sein egozentrisches, um sich selbst 
kreisendes und in sich selbst gefangenes Bewußtsein wird gleichsam von 
außen aufgebrochen. Das ist eine Erfahrung von Heteronomie. Eine größere 
Wirklichkeit als sein enges, kleines Ich widerfährt ihm: der Andere, Gott 
wird zum Zentrum seines Daseins. Diese Erfahrung kann man nicht selbst 
herbeiführen oder in sich auslösen; nur der, dem sie zustößt, erfährt die un- 
endliche Weite der göttlichen Wirklichkeit, die uns definitiv von unseren 
narzistischen Träumen befreit. 

9  Titus Brandsma, Groei en uitbloei van het mystieke leven, in: Ons Geestelijk Erf 1932, 366 
111 Mystiek Leven, a.a.O. 19; vgl. Engagierte Mystik, 20 



Vor Gottes Angesicht 5 1 

•Was ich also verteidige und für unsere Zeit notwendig halte, ist die Be- 
trachtung allen Seins in seiner Abhängigkeit von und seinem Hervorgehen 
aus Gott, dessen Werk wir darin sehen müssen, dessen Sein wir darin er- 
kennen müssen, den wir darin anerkennen und anbeten müssen, vor allem in 
uns selbst. Gott ist da, und er offenbart sich in uns. Er will in uns gesehen 
und anerkannt werden."11 

Das Bewußtsein der unverbrüchlichen Nähe Gottes und des Wandels vor 
seinem Angesicht blieb für Titus auch in der dunkelsten Zeit seines Lebens 
unerschüttert. Darum konnte er kein Pessimist sein, darum erinnerte er sich 
auch im Konzentrationslager noch an die Worte des Paulus: •Wer wird mich 
scheiden von der Liebe Gottes ... In ihm leben wir ja, bewegen wir uns, sind 
wir."12 Darum konnte er nicht aufhören, von der Liebe und der Mystik zu 
sprechen: •Ach, ich möchte (auch) die Glocken läuten, um der Welt zu sa- 
gen, wie schön die Liebe ist."13 Titus war so überzeugt von der unwider- 
stehlichen Wirkung der Liebe, daß er es sogar für möglich hielt, den Natio- 
nalsozialismus hiermit zu überwinden. War das nicht unrealistisch, naiv, 
weltfremd, ja einfach absurd angesichts der nackten rohen Gewalt, der Mil- 
lionen Menschen zum Opfer fielen? War das nicht ein schwärmerisches, 
kindliches Wunschdenken, das in der grausigen Realität wie eine Seifen- 
blase zerplatzen mußte? Nur der, der selbst in der Verbundenheit mit Gott in 
Liebe lodert, mag vielleicht verstehen, daß Titus gar nicht anders konnte, als 
übermütig und eigensinnig ganz auf diese Liebe zu vertrauen. Immer wie- 
der sprach Titus darüber; das war seine Strategie des Widerstands, und so 
wundern wir uns auch nicht, daß er sogar in einer Tageszeitung die Herzen 
seiner Landsleute für diese Liebe entflammen wollte: 

•Das Fünkchen muß zu einer Feuersbrunst auflodern, damit wir in diesem 
Licht das göttliche Wesen besser erkennen und in dieser Glut zur Gottesliebe 
entzündet werden. Nicht im Geschöpf, das ihn nur fahl wiedergibt, nicht in 
allen möglichen Bildern, sondern in ihm selbst müssen wir Gott suchen, so 
wie er sich im Innersten unserer Seele offenbart. Dazu müssen wir in uns 
selbst eintreten, die Vorstellungen zurückdrängen und versuchen, ganz im 
göttlichen Lichte aufzugehen, das in uns selbst von der Gottheit ausstrahlt, 
ein Licht, das uns wie die Sonne anzieht, zugleich aber unseren schwachen 
Fähigkeiten unzugänglich bleibt. Wir müssen in Gott leben, der unser We- 
sen mit seinem Wesen erfüllt und eins mit ihm sein."14 

Titus zufolge wird die Erfahrung unseres Wesensgrundes zu ausdrücklich 
mystischem Bewußtsein, wenn sich das Göttliche nicht mehr hinter dem 

11 Mystiek Leven, a.a.O. 106-7; vgl. Engagierte Mystik, 67-68 
12 Mystiek Leven, a.a.O. 212; vgl. Engagierte Mystik, 111-112 
13 Mystiek Leven, a.a.O. 192 
14 De Gelderlander, 10. 5. 1941 



Elisabeth Hense, Leo Groothuis 52 

Menschlichen und der Natur verbirgt, wenn Gottes Gegenwart und sein Wir- 
ken unmittelbar und überströmend erfahren werden, wenn das Göttliche 
sichtbar, hörbar und fühlbar wird in einem Strom von Liebe, der den Men- 
schen in einen unauslotbaren Abgrund von Taten der Liebe hineinreißt. Ti- 
tus folgt hier der alten Weisheit, daß man den Baum an seinen Früchten er- 
kennt. Fehlen die Taten der Liebe, so kann man mit Sicherheit feststellen, 
daß keine Rede von authentisch mystischem Leben sein kann. Dabei geht es 
nicht darum, daß man zur höchsten Vollkommenheit gelangt. Nicht das Maß 
der Vollkommenheit ist das Entscheidende, sondern das Wunder der Liebe 
selbst, so klein und zart es vielleicht auch beginnen mag. 

Im •doppelten Geist"15 wandeln wir vor Gottes Antlitz 

Die Öffnung auf das Göttliche hin kann nicht nur ein inneres Geschehen 
bleiben; unweigerlich hat der innere Umgang mit Gott Konsequenzen für 
unser ganzes Leben, wird •in unseren Worten und Taten zum Ausdruck 
kommen, in unserem ganzen Wesen und Auftreten aufstrahlen"16. Der Wan- 
del vor dem Angesicht Gottes führt im alltäglichen Leben zu praktischem 
Engagement und zu Respekt vor jedem Menschen, der in seiner unantastba- 
ren Würde anerkannt wird. Politik und Mystik sind nie und nimmer zwei ge- 
trennte Welten.17 

Für Titus war es daher ganz selbstverständlich, daß wer liebt auch leiden 
muß. So begeistert und entflammt er von der Liebe sprechen konnte, so 
nüchtern und realistisch nahm er auch das Leiden dazu, in das die Taten der 
Liebe ihn führten. Schon 1927, lange bevor er selbst einen schweren Lei- 
densweg antreten mußte, wehrte er sich gegen •eine Mystik voller Süße und 
seliger Ruhe"18 und wies darauf hin, daß Gott die Vereinigung mit uns •auf 
dem Weg des Leidens, der Verachtung und des Todes"19 gesucht hatte. •Ein 
langer Weg muß durchwandert werden"20 will der Mensch sich mit Gott ver- 
einen; ein •harter Streit"21 im eigenen Innern ist notwendig, •viel in uns muß 

15 Die Formulierung vom •doppelten Geist" geht zurück auf 2 Kön 2,9; Elischa bittet um den 
doppelten Geist des Elija, den doppelten Anteil vom Erbe seines Lehrers. Für den Karmel hat 
der •doppelte Geist" eine dreifache Bedeutung: 1. der doppelte Anteil am Erbe des Prophe- 
ten, 2. die Mischung vom kontemplativen und aktivem Leben, 3. die Vereinigung menschli- 
cher Tugendübung und göttlicher Eingießung des mystischen Lebens, vgl. Titus Brandsma - 
Mystiker des Karmel, Märtyrer in Dachau, 41 
16 Mystiek Leven, a.a.O., 100; vgl. Engagierte Mystiek, 62 
" Vgl. Tot op de bodem van het niets, 22 
18 Mystiek Leven, a.a.O 204 
19 Mystiek Leven, a.a.O. 204 
20 Groei en uitbloei van het mystieke leven, a.a.O. 367 
21 Groei en uitbloei van het mystieke leven, a.a.O. 367 



Vor Gottes Angesicht 53 

sterben, damit Gott frei und ungehindert in uns lebe"22 Dies alles ist für Ti- 
tus nicht nur wissenschaftliche Theorie geblieben, sondern konkrete Erfah- 
rung geworden, eine Erfahrung, die mit seiner Verhaftung im Kloster in 
Nimwegen im Januar 1942 begann und ihren Höhepunkt und ihr Ende fand 
bei seinem Tod am 26. Juli 1942 im Konzentrationslager Dachau, herbeige- 
führt durch die Spritze eines Lagerarztes. 

Die Konsequenzen des Lebens im •doppelten Geist" des Elija haben bei 
Titus auch und gerade in den Erfahrungen im letzten halben Jahr seines Le- 
bens nie das starke Vertrauen auf Gottes lebendige Gegenwart erschüttern 
können. 

Auch im Gefängnis wußte Titus sich in Gottes Hand23, und vom Konzen- 
trationslager Dachau sagte er: •Ich werde auch da Bekannte finden und der 
liebe Herr Gott ist überall."24 

Titus Brandsma, der, stehend vor dem Angesicht Gottes, keine Furcht vor 
den Menschen kannte, wurde in einer vom Krieg zerbrochenen Welt zum 
Propheten heilen Menschseins. In einer Zeit, wo jeder aufrüstete und nur 
noch das Recht des Stärkeren etwas galt, trat Titus für bedingungslose Ab- 
rüstung ein. Nicht die Angst vor Krieg und Vernichtung ließ ihn diesen ra- 
dikalen Standpunkt einnehmen, sondern seine innige Liebe zum Frieden, die 
ihn inspirierte, immer und überall an die Möglichkeit zum Frieden zu glau- 
ben. •Ich möchte die Friedensbotschaft Christi wiederholen, ja in der ganzen 
Welt ertönen lassen, bis alle es hören und begreifen, selbst jene, die sich erst 
abgewandt haben."25 

Titus wollte und konnte nicht vor der unentrinnbaren Wirklichkeit immer 
neuer Kriege kapitulieren. •Die Tatsache des Krieges beweist noch nicht 
seine Notwendigkeit", sagte er und wehrte sich gegen Resignation, Mutlo- 
sigkeit und Ohnmachtsgefühle. Er blieb auch dann der Verkündigung der 
Friedensbotschaft treu, als er selbst Opfer der unmenschlichen Gewalt 
wurde und den Weg in die totale Vernichtung mitgehen mußte. Noch aus 
dem Gefängnis wünschte er Freund und Feind den Frieden: 
•Gott segne die Niederlande. 
Gott segne Deutschland. 
Gott gebe, daß beide Völker bald wieder in vollem Frieden und voller Frei- 
heit nebeneinander leben, in der Anerkennung Gottes und zu seiner Ehre, 
zum Heil und Wohlergehen beider so nah verwandten Völker"26. 

22 Groei en uitbloei van het mystieke leven, a.a.O. 367 
23 Mystiek leven, 212 
24 Mystiek Leven 215 
25 Mystiek Leven, a.a.O. 163, vgl. Engagierte Mystik, 75 
26 Mystiek Leven, a.a.O. 203; vgl. Engagierte Mystik, 92-93 



Elisabeth Hense, Leo Groothuis 54 

Um Frieden und Gerechtigkeit dauerhaft zu garantieren, müssen wir, wie 
Titus sagt, im eigenen Innern die selbstlose, sich wegschenkende Liebe 
einüben, die von Gottes Seite aus auf uns zukommt. Dann werden wir aus 
der Isolation gezogen und verbinden uns nicht nur mit Gott, sondern •in und 
durch und mit Gott sieht sich der Mensch mit allen anderen Menschen ver- 
eint. Hier wird die Gemeinschaft auf der innigsten Vereinigung Gottes mit 
allem Dasein gegründet."27 

In Übereinstimmung mit den großen geistlichen Autoren des Mittelalters 
beschreibt Titus den im Angesicht Gottes wandelnden Menschen als einen 
gemeinschaftsbezogenen Menschen, der nicht nur Geist ist, sondern aus 
Fleisch und Blut besteht, als einen, der sich nicht in nebulöse Ideen ver- 
steigt, sondern dessen Leben bis ins Materielle und Körperliche, bis in seine 
Beziehungen, seine Arbeit und Freizeit hinein durchscheinend wird für das 
Strömen göttlicher Liebe. Es gibt keine Mystik an sich; was geschieht, geht 
von Gott aus, doch geschieht es in diesem oder jenem konkreten Menschen. 
Der Mystiker ist kein Übermensch, kein Held, der den allgemein menschli- 
chen Begrenzungen und Eigenarten nicht unterworfen wäre. Der Mystiker 
lebt in einem bestimmten sozial-ökonomischem Kontext, in einer bestimm- 
ten gesellschaftlichen und kirchlichen Situation, hat Anteil an einer be- 
stimmten Kultur und Volksart. Auch wenn der Wandel vor Gottes Angesicht 
nicht so großartig, nicht so gesund und ausgeglichen, nicht so künstlerisch 
oder brillant ausfällt, ist das doch ein Grund zur Freude über den unver- 
wüstlichen Wert des Lebens. 

Mystiek Leven, a.a.O. 108; vgl. Engagierte Mystik, 69 




